
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 1-2: Verantwortung für Europa

Artikel: Europa und Russland : Teil I ; II., Geschichtliches ; III., Warum wählte
die russische Intelligenz den Kommunismus? ; IV., Schlussfolgerungen

Autor: Graaf, J. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139984

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139984
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bevanistische, trofekyistische, kommunistische oder gar pazifistische
Verschwörungen». Mit Recht kennzeichnet das Blatt dies als «erschrek-
kend rasche Entartung in einer Partei, die noch vor neun Jahren den
Beweis leisten zu können schien, daß der demokratische Sozialismus
die Antwort sowohl auf die kommunistische Herausforderung als an
die kapitalistische Welt ist».

Aber die gleiche Entartung hat ja längst auch die meisten kontinentalen

Arbeiterparteien ergriffen. Ihre fortschreitende Verbürgerlichung
zeigt sich gegenwärtig vor allem in jenem blindwütigen Antikommunismus,

der sie automatisch auf die Seite der Westmächte treibt und
sie nun - ausgenommen vielleicht die westdeutsche Sozialdemokratie
selbst - vielfach sogar zu Fürsprechern der Wiederaufrüstung der Bonner

Republik als des «kleineren Übels» macht. Trofedem verlieren wir
weder den Glauben an eine Erneuerung des westeuropäischen
Sozialismus noch an das Kommen des neuen Europa, dessen natürliche Träger

die sozialistischen und Arbeiterparteien unseres Erdteils sein werden.

«Weil wir an Europa glauben», so bekennt Jean-Marie Domenach
im «Esprit» (April 1953), und wir schließen uns ihm an, «weil es eines
der Ziele und Mittel der Unabhängigkeit ist, die wir wollen, lehnen
wir die Ersafegebilde ab. Europa wird kommen; es liegt auf der Linie
der modernen Entwicklung. Aber es wird als wirklich übernationaler
Staat (und nicht als Protektorat) nur kommen, wenn es sich seiner
Berufung, seiner geschichtlichen Bedeutung bewußt wird. Das ist der
wahre Sinn unseres Widerstandes, unserer zweiten Weigerung, Bürger
eines Trugvaterlands zu werden, Menschen ohne Wert, Hilfstruppen
eines Imperiums und Soldknechte fremder Armeen.» Hugo Kramer

Europa und Rußland

i
Anfang September vorigen Jahres gab es eine große internationale

Tagung der Europäischen Bewegung in meiner Wohnstadt, Arnheim.
Eben war der EVG-Vertrag von dem französischen Parlament abgewiesen

worden. Fast alle Redner merkten diesen Umstand als ein ungünstiges

Vorzeichen und als einen schweren Schlag gegen den
Europagedanken an. Anscheinend war also der Europagedanke für die Mehrzahl

dieser Europäer untrennbar mit dem Gedanken einer rein
militärstrategischen Einigung der Sowjetunion gegenüber verknüpft.

Es gab fast keinen der Anwesenden, der im Gegenteil froh darüber
gewesen wäre, daß jefet die Möglichkeit größer werde für eine von
machtpolitischem und militärischem Denken freie Besinnung auf den
Begriff Europa.

77



Der Militarismus und die politische Zerspaltung Europas stehen
unseres Erachtens gerade der Wiedergeburt eines europäischen Denkens

und Schaffens im Wege. Im folgenden werden wir dieses Thema
anwenden auf die spezielle Frage von «Europa und Rußland».

Im allgemeinen läßt sich schon im voraus ein Doppeltes sagen:
Erstens : Die in der westlichen Propaganda der großen Presse geläufige
Ideologie der «freien Welt» schmückt sich bisweilen mit Kostbarkeiten
aus dem geistigen Erbe Europas, aber sie läßt Rußland aus dem
europäischen Gewissen und Bewußtsein fallen. Dies ist nicht nur falsch in
geistesgeschichtlicher Hinsicht, wie wir noch zeigen werden, sondern es
bedeutet auch eine Gefahr für den Europagedanken selbst; der Europabegriff

wird auf diesem Wege dem Inhalt nach mehr und mehr negativ.
Zweitens: Europa ist seinem geistigen Wesen und seiner kulturellen
Tradition untreu, wenn es nicht mehr das Vaterland des nuancierten
Denkens, des dialektischen Menschen, des fruchtbaren Dialogs ist. Verfällt

Europa der Monotonie und dem Monolog einer östlichen oder
westlichen Ideologie, dann hört es damit auf, den europäischen Geist zu
vertreten. Europäischer Geist ist der Geist des fruchtbaren
Widerspruchs, der gegen jede Position die Gegenposition entwickelt. Wenn,
wie es fast schon der Fall ist, die wesentliche Auseinandersefeung mit
dem Kommunismus innerhalb Europas nicht mehr stattfindet, weil man
den Kommunismus aus Europa nach «Moskau und dem Osten»
verweist, sieht man ganz daran vorbei, daß die Wurzeln des Kommunismus

eben in Westeuropa liegen. Marx und Engels waren nicht einmal
Ostdeutsche, wie ein Wife in der DDR besagt

Die Auseinandersefeung mit dem Kommunismus, auch mit dem
russisch gefärbten Kommunismus, ist also für manche eine Auseinandersefeung

Europas mit irgendwelcher europafremden Gedankenwelt.
Umgekehrt ist auch die Auseinandersefeung des kommunistischen Teils
Europas mit dem westlichen Personalismus, zum Beispiel im wesentlichen

in Osteuropa, in derselben Weise verstummt. Auf beiden Seiten
erledigt man geistig den Gegner, man nimmt ihn nicht mehr als
denkenden und lebenden Mitmenschen ernst.

Diese Situation ist verhängnisvoll für Europa. Wir können schon
etwas daran bessern, wenn wir uns daran erinnern, wie in geschichtlicher

Hinsicht Westeuropa und Rußland eine nicht zu verneinende
Familienverwandtschaft zeigen.

II

Qeschidbtliches

Die westeuropäische Schulbildung macht schon Jahrhunderte
hindurch den Fehler,, daß sie die Geschichte des Oströmischen Reichs und
des östlichen Christentums fast außer acht läßt. So wird schon die
Grundlage für ein westeuropäisches Überlegenheitsgefühl gelegt, als ob

78



nur der Westeuropäer mit seinen Sitten und Kirchen, seinen
Staatsverfassungen und sozialen Verhältnissen der einzig berechtigte Erbe
des Römischen Reiches, der griechischen Weisheit und der jüdisch-
christlichen Religion wäre. Genau das selbe Bewußtsein, der wahre,
einzig berechtigte Erbe zu sein des Urchristentums und der antiken
Kultur, gibt es die Jahrhunderte hindurch in Byzanz und Moskau.

Die Wahrheit ist, daß der geistige Begriff Europa als schöpferische
Synthese nur dem erscheint, der die beiden Brennpunkte, Rom und
Byzanz, Westeuropa und Rußland, im Auge behält.

Die Anfänge der russischen Kulturgeschichte liegen, wie die der
westeuropäischen, in Israel, im Christentum und in Hellas. Man ist daran
gewöhnt, zu betonen, daß die russische Geschichte keine mittelalterliche
kirchliche Kultur, keine Kreuzzüge, keine Renaissance, Reformation
und Aufklärung, keinen Liberalismus und keine Demokratie aufweist.
Die Slawophilen im russischen neunzehnten Jahrhundert erwiderten,
daß eben deshalb das ursprüngliche Christentum nicht so von
Rationalismus, Individualismus, Bürgerlichkeit deformiert sei. Sie idealisierten

die Frömmigkeit der russischen Bauernmasse, aber hatten doch nicht
ganz unrecht. Auf der Ebene der Nachfolge Christi, der Torheit um
Christi willen, haben die Christen von Ost und West niemals
aufgehört und werden niemals aufhören, einander zu verstehen. Ununterbrochen

läuft diese Verwandtschaftslinie der heiligen und der ganz
einfachen und namenlosen Christen von Ost und West durch die vielfach
zerspaltene Geschichte eines in Rußland und Westeuropa geteilten
Europa

Das kirchliche Schisma zwischen dem lateinischdenkenden Westen
und dem griechischdenkenden Osten hat aber auch Ost und West
einander entfremdet. Diese Entfremdung wurde in fataler Weise vertieft
in den Jahrhunderten der Tatarenherrschaft, als die russische Christenheit

den lefeten Kontakt mit dem Westen verlor. Nach der Befreiung
von dem Tatarenjoch geht Rußland seinen eigenen Weg. Von Iwan
dem Schrecklichen bis auf Peter den Großen ist Rußland ein großes
Gefängnis, abgeschlossen von der westeuropäischen Welt. In dem Dunkel

der Leibeigenschaft leuchtet trofedem das Licht der christlichen
Brüderlichkeit und Liebe, in den Waldsiedlungen der Mönche bewährt
sich die tiefe Gotteserkenntnis und Menschenkenntnis des christlichen
Ostens. Die unzivilisierten Zaren, Bojaren und Bauern, Popen und
Mönche dürfen uns nicht an der Kultur des Herzens vorbeisehen lassen,
die das Evangelium in Rußland immer ermöglicht hat.

Wenn dann Peter der Große endlich «das Fenster nach dem
Westen» öffnet, strömen die jungen Leute der allmählich sich
heranbildenden russischen Intelligenz durch dieses Fenster nach dem Westen
in allen Richtungen, und man findet sie in Italien und Holland, in der
Schweiz und in Paris, in London und Berlin. In einigen Jahrzehnten
hat sie den in bezug auf Renaissance, Reformation, Aufklärung und

79



Demokratie, Wissenschaft und Sozialismus oben erwähnten Rückstand
des Ostens überholt. Zumal im neunzehnten Jahrhundert haben die
Vertreter der russischen Intelligenz, ob sie sich Slawophilen oder Westler

nannten, ob sie Rußland europäisieren oder Westeuropa russifi-
zieren wollten, am tiefsten über das Schicksal und die Zukunft Europas
nachgedacht. Sie haben die westeuropäischen Denker und Dichter in
sich aufgesogen, und dennoch blieben sie Kinder der russischen
uferlosen Erde. Ich möchte hier eine Stelle aus Dostojewskijs «Idiot»
anführen : «. Sobald wir Russen ans Ufer gelangt sind und auch wirklich

den Glauben gewonnen haben, daß es das Ufer ist, dann freuen
wir uns so darüber, daß wir zugleich bis zur lefeten Crenze gehen.
Woher kommt das? Nicht nur wir allein, ganz Europa wundert
sich in solchen Fällen über unseren plöfelich so leidenschaftlichen Eifer :

wenn von uns jemand zum Katholizismus übertritt, so wird er doch
gleich nichts weniger als Jesuit, und noch dazu der allerschwärzeste von
allen; wird er Atheist, so wird er sogleich verlangen, daß der Glaube an
Gott, falls nötig, mit Gewalt ausgerottet werden soll Wie kommt das,
woher dieser jähe Fanatismus? Wissen Sie es wirklich nicht? Er
hat ein Ufer, er hat Land gefunden - und da wirft er sich denn hin und
küßt es in Ekstase. Es ist doch nicht der Ehrgeiz, nicht nur schlechtes
Gefühl, das die russischen Atheisten und russischen Jesuiten hervorbringt,

sondern es ist ihre Seelenpein, die Sehnsucht ihres Geistes, ihre
Sehnsucht nach einer höheren Betätigung, nach einem festen Ufer...
Zeigen Sie dem Russen in der Zukunft die Erneuerung und
Auferstehung der ganzen Menschheit vielleicht einzig durch den russischen
Gedanken, den russischen Gott und Christus, und Sie werden sehen,
welch ein mächtiger und treuer, weiser und frommer Riese vor der
verwunderten Welt emporwachsen wird, vor den verwunderten und
erschrockenen Völkern Europas, denn was sie von uns erwarten, ist
doch nur das Schwert und die Gewalt, weil sie sich uns, da sie uns nach
sich selbst beurteilen, gar nicht ohne Barbarei vorstellen können. Und
das tun sie bis jefet noch und je länger, desto mehr !» Leider hat es des
Fehlens einer wahrhaft christlichen Kirche Europas wegen in und außer
Rußland nicht diejenige Kirche gegeben, die der Idiot dem russischen
Menschen geben möchte, die ihm die Gerechtigkeit des Reiches Gottes
zeigen würde, und es ist ein anderer Riese emporgewachsen. Und wir
beurteilen, wie der Idiot sagt, diesen russischen Menschen immer nach

uns selbst und können ihn uns nicht ohne Barbarei vorstellen, ohne
Gewalt und Geheimpolizei, weil wir ihm nichts anderes zeigen, nicht
in glaubwürdiger Weise die bessere Qerechtigkeit als die der Pharisäer
zeigen

Aber wenigstens die russische Literatur des neunzehnten Jahrhunderts,

die mit dem Wunder Puschkin anfängt und über Gogol,
Dostojewskij, Tolstoij bis auf Gorkj eine der größten Schafekammern der
europäischen Kultur darstellt, wie es der voreingenommenste Mensch

80



einfach einzugestehen hat, hat etwas geleistet, was die Kirche damals
nicht leisten konnte: sie ist die Stimme derer gewesen, die keine Stimme
hatten, weil sie in dem Schatten der Qeschichte lebten, sie hat die Frage
nach der Rechtfertigung des Menschen beantwortet mit der Hingabe an
den Mitmenschen aus einer Liebe heraus, die nur vorhanden sein kann
in einer Welt, in der Jesus Christus geboren ist, gelebt, gelitten hat und
gestorben und auferstanden ist, ob man von ihm wissen wollte oder nicht.

III

Warum wählte die russische Intelligenz den Kommunismus
Seit Peter dem Großen war die Kirche unter die völlige Knechtschaft

der zaristischen Autokratie geraten. Die prophetische Stimme der Kirche,

die vor Peter bisweilen gehört wurde, war fast verstummt. Nur bei
den in stetiger Verfolgung aufgepeitschten Sektierern, oft unter
apokalyptischer Beleuchtung, standen die Propheten auf, die Gottes Gerechtigkeit

in Urteil und Verheißung verkündeten. In der offiziellen Kirche
aber wurde das prophetische Wort vom Liturgismus verschlungen.
Ausnahmen, wie Bucharew, Solowjow, Berdiajew und die ganz kleinen
religiös-sozialen Kreise, veränderten diese fatale geistige Lage nicht.
Und so sind es die oft atheistischen, vom westeuropäischen säkularisierten

Humanismus Feuerbachs, Proudhons, Comtes begeisterten
Schriftsteller gewesen, die die prophetische Anklage gegen Leibeigenschaft,

Tyrannei, Zensur erhoben haben. Fast alle sind Märtyrer geworden.
Eine Auswahl aus dieser Märtyrologie der russischen Intelligenz :

Alexander Radischtschew, der in seiner «Reise von Petersburg nach
Moskau» Leibeigenschaft und Autokratie im Namen der Menschlichkeit

kritisierte, wurde von Katharina II. (Freundin Diderots und
Voltaires verhaftet, zum Tode verurteilt, zu zehn Jahren Sibirien begnadigt,

kam als gebrochener Mann zurück und beging Selbstmord, als
man mit neuen Verfolgungen drohte. Der Dichter Ryljejew wurde vom
Zaren Nikolaus I. wegen Teilnahme am Dekabristenaufstand im Jahre
1825 gehängt. Puschkin durfte jahrelang die Städte Rußlands nicht
betreten und blieb immer Opfer der Zensur. Der Philosoph Peter
Tsjaadajew wurde seiner «Philosophischen Briefe» wegen offiziell als

irrsinnig erklärt, der Herausgeber seiner Zeitschrift nach Sibirien
verschickt. Manche Dichter und Schriftsteller wurden in Infanterieregimenter

«strafversefet», manche andere flohen ins Ausland (Herzen,
Bjelinski, Turgenjew), manche wurden Jahre in Einzelhaft in der
Peterund-Pauls-Festung gehalten und nach Sibirien deportiert (Tsjernisjewski,
Pisarew, Dostojewskij).

Leidenschaftlich hat die Intelligenz die Gerechtigkeit und Wahrheit
gesucht, sie hat geträumt und unterirdisch gekämpft, hat gelitten und
gehofft, und alle waren Europäer im besten Sinne. Die Idee eines
vereinigten Europa finden wir schon bei Tsjaadajew, bei Solowjow, und

81



auch Lenin nimmt sie wieder auf, als er während des Ersten Weltkriegs
schrieb: «Parole dieses Krieges kann nur die Bildung der Vereinigten
Staaten von Europa sein. Doch müssen wir der Menge einhämmern,
daß diese Parole ohne Sturz der deutschen, österreichischen und russischen

Monarchie Lüge und Sinnlosigkeit wäre.»
Mit dem Namen Lenins sind wir beim russischen Marxismus

angelangt. Im lefeten Viertel des neunzehnten Jahrhunderts hat der
aktivste Teil der russischen Intelligenz im Marxismus endlich den Ausweg

aus der Knechtschaft erblickt. Nach dem Vorhergesagten ist es
leicht zu verstehen, daß der russische Marxismus gleich zu einer Art
Glaubensbekenntnis wurde und daß man hier die gesuchte Verbindung
von Theorie und Praxis, von Wissenschaft und Tat gefunden zu haben
meinte. An der Idee des Marxismus ist der von Dostojewskij in der
oben angeführten Stelle aus dem «Idiot» erwähnte Riese gewachsen,
hier hat man das ersehnte Ufer gefunden, hier hat man die Erfüllung
des Menschheitstraumes erwartet. Daß es eben der Marxismus war
und nicht das christliche Evangelium oder der demokratische Humanismus,

zeugt nicht gegen den Marxismus oder gegen den europäischen
Qeist der russischen Intelligenz, sondern gegen die soziale Blindheit der
Kirchen Europas von damals und gegen den Mangel an wirklich
begeisternder Demokratie in demselben Europa.

Wie enttäuscht waren schon Herzen und Dostojewskij über die
westeuropäische Demokratie! Wie scharf sahen sie schon die Macht
des Geldes in dieser Demokratie Die sich selbst schüfeende Bürgerlichkeit

hat der westlichen Demokratie alle Anziehungskraft bei den Russen

genommen, schon lange bevor sie dem Marxismus erlagen. Es ist nun
einmal von altersher im moralischen Fühlen des russischen Menschen
eine viel tiefere Unsittlichkeit, der Macht des Qeldes als der Macht
eines Menschen unterworfen zu sein. Dies ist nicht bolschewistische
Ideologie, sondern gute russisch-christliche Tradition.

Abneigung gegen das westeuropäische Muster einer bürgerlichen
Gesellschaft und einer parlamentarischen Demokratie, die die ökonomische

Macht des Kapitals nicht anzugreifen wagte, hat die Mehrzahl der
russischen Sozialisten auf den Weg Lenins und der Bolschewiki gebracht.
Die Frage auf dem russischen Sozialistenkongreß in Brüssel und London

1903 war, ob man in Rußland als Sozialist das Sichdurchsefeen
der Industrialisierung, Parlamentarisierung, Verbürgerlichung zuerst
abwarten und sogar dazu verhelfen sollte oder aber sogleich die
Niederwerfung des Zarismus und die Machtergreifung einer zahlenmäßig
kleinen Sozialistischen Partei vorbereiten und also die Industrialisierung

und (dies war damals ernstlich gemeint) Demokratisierung im
Zeichen des Sozialismus «von oben», das heißt vom Staate her,
durchführen sollte. Die lefetere Ansicht hat den Sieg davongetragen. Die
Revolution «von unten» hat den Bolschewiken im November 1917 die
Machtergreifung ermöglicht. Die programmatisch vorgesehene gesell-

82



schaftliche Revolution «von oben» hat den russischen bolschewistischen
Staat geschaffen, ein Ungeheuer, das sein von Marx gemeintes
«Absterben» ins Endlose verschiebt und damit auch den dialektischen
«Sprung ins Reich der Freiheit», der nach marxistischer Anschauung
bekanntlich am Ende der gesellschaftlichen Entwicklung steht. Die in
Europa, namentlich in Westeuropa, erfundene macchiavellistische
Staatsräson, der ebenfalls in Westeuropa gewachsene ökonomische
Rationalismus, in Verbindung mit zaristischer, autokratischer und
bürokratischer Technik und dazu noch primitiver Magie, hat den
Stalinismus-mit Geheimpolizei, Zensur, Stalinkult, Rücksichtslosigkeit,
Menschenverachtung geschaffen. Im Zeichen dieses Stalinismus ist Rußland
umgebaut worden, hat in Jahrzehnten die Entwicklung durchstürmt
vom Mittelalter zum Hochindustrialismus. Wer zählt die Opfer, die
Menschenopfer? Er soll aber auch die Opfer zählen, die dieselbe
Entwicklung des Kapitalismus und Imperialismus in Westeuropa und den
Kolonien gekostet hat.

Marxistisch gesprochen zeigt sich jefet in Sowjetrußland die
merkwürdige Tatsache, daß der alte Stalinismus als politische Ideologie und
als politisches System auf den durch eben diesen Stalinismus veränderten

ökonomischen und gesellschaftlichen «Unterbau» nicht mehr paßt.
In dieser Sicht sollte man die tatsächlichen Änderungen, die nach dem
Tode Stalins eingetreten sind (Verschwinden des Stalinkultes,
Amnestien, Beschränkung der Tätigkeiten der Geheimpolizei, größere
Mitverantwortlichkeit der Betriebsleiter, mehr Anerkennung der
Konsumentenbedürfnisse, eine gewisse Liberalisierung auf kulturellem Gebiet,
auf ökonomischem und geistigem Gebiet, um der Frage nach
Qualitätsproduktion entgegenzukommen, usw.), verstehen. Aber die Nachhaltigkeit

des stalinistischen Staates ist gewiß sehr stark, zumal solange der
Kalte Krieg dauert!

IV

Schlußfolgerungen
Der Übersichtlichkeit wegen möchte ich die Hauptgedanken aus

dem Vorhergehenden noch einmal zusammenfassen und betonen :

1. Rußland gehört zu Europa, und der russische Kommunismus
weist eine auch in Europa zu lösende und noch nicht gelöste soziale
Frage auf.

2. Die kapitalistische Gesellschaftsordnung hat den Prozeß der
Entmenschlichung in die Wege geleitet, den Menschen in eine Ware
verwandelt, den Menschen, Arbeiter und Unternehmer dem Interesse
ausgeliefert, der Macht der Wirtschaft und dem Geld aufgeopfert. Der
Kommunismus teilt diese Sünde der Entmenschlichung des Menschen
mit dem Kapitalismus. In Rußland ist vielfach der Kommunismus der
Vollzieher gewesen der selben Unmenschlichkeiten, die im Westen der

83



Kapitalismus, zumal im vorigen Jahrhundert, vollzog, weil der
Kommunismus, genau wie der westliche Kapitalismus, bis auf diesen Tag
an das Primat der Produktion glaubt und sich erst nachher nach einem
Raum für die Menschlichkeit umsieht.

3. Das Leiden des russischen Volkes ist daher zum größten Teil
ein Leiden unter der ganz Europa bedrohenden Entmenschlichung, die
durch den Aberglauben an Staatsräson, Militarismus, Primat der
Produktion gefördert wird in Ost und West.

4. Der russische Kommunismus ist auch, aber nicht an erster Stelle,
eine neue Form der alten russischen messianischen Idee, hat aber auch
als solche viele Verbindungen mit der Geistesgeschichte Westeuropas,
wie ein Studium der russischen Orthodoxie und der russischen Literatur

jedem zeigen kann.
5. Wer also den Europagedanken pflegt, darf Rußland in diesem

Gedanken nicht ausschließen, sonst verliert er das Wesen Europas als
Vaterland des Dialogs.

6. Der Europagedanke wird am meisten bedroht von der in Ost
und West üblichen Projizierung der eigenen Sünden auf die andere
Hälfte Europas.

7. In dieser Epoche der Wasserstoffbombe, des totalen Krieges und
der Technisierung des Menschen ist es an der Zeit, die gemeinschaftliche

Gefahr zu sehen, die Ost und West bedroht, und sich in der in
Ost und West noch lebendigen geistigen Tradition eines lebendigen
Christentums nach den Bedingungen einer Wiedergeburt zu bemühen.
Wie der russische Philosoph Berdiajew einmal geschrieben hat:

«Bedroht, aufs äußerste bedroht ist die Welt in unserer Zeit von
der Gefahr der Entmenschlichung des sozialen Lebens und des
Menschen selbst. Das Dasein des Menschen, die Menschlichkeit seiner
Existenz, kann durch die sich in der Welt vollziehenden Prozesse fraglich

werden. Schon einmal, bei seinem ersten Erscheinen, hat das
Christentum den Menschen vor den Gefahren gerettet, die mit der
Versklavung an die dunklen Mächte verbunden waren. Damals war der
Mensch der Gewalt der kosmischen Mächte und der Naturkräfte
ausgeliefert. Das Christentum hat dann die geistige Sammlung des Menschen

vorbereitet und verwirklicht und das menschliche Schicksal an
Gott gebunden. Erst dadurch ist die Herrschaft des Menschen über die
Natur möglich geworden. Jefet ist das Christentum berufen, den Menschen

und seine ganzheitliche Persönlichkeit von einem neuen
Dämonismus zu retten: vor der Verknechtung durch die alten kosmischen
und die neuen technischen Mächte zugleich. Zu dieser Tat aber ist nur
ein Christentum fähig, das eine Wiedergeburt erfahren hat, sich zu
seinem prophetischen Qeist von neuem bekennt und sich unter das
Zeichen des Reiches Qottes gestellt hat.» J. de Qraaf

84


	Europa und Russland : Teil I ; II., Geschichtliches ; III., Warum wählte die russische Intelligenz den Kommunismus? ; IV., Schlussfolgerungen

