
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 1-2: Verantwortung für Europa

Artikel: Europa als Christiana oder als Humana Civiltas? 1., Die Christiana
Civiltas des Novalis ; 2., Die Humana Civiltas des Karl Marx ; 3.,
Proudhons "Ökonomischer Humanismus" ; 4., Hegels Phänomenologie
als Zeitalterwende ; Thesen zu "Europa als Christiana o...

Autor: Daniel, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139982

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139982
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Europa als Christiana oder als

Humana Civilitas?

ì. Die Christiana Civilitas des Novalis
Als Novalis - 1799 - das Fragment «Europa oder die Christenheit»

niederschrieb, glaubte er vor mehr als nur einer Jahrhundertwende,
nämlich vor einer ganzen Zeitalterwende zu stehen. « Es waren schöne,
glänzende Zeiten, wo Europa ein christliches Land war, wo eine
Christenheit diesen menschlich gestalteten Weltteil bewohnte» - so
hebt dieses erste Europamanifest an, um mit ähnlich vollen Tönen zu
enden : «Sie wird, sie muß kommen, die heilige Zeit des ewigen Trie-
dens, wo das Neue Jerusalem die Hauptstadt der Welt sein wird.»
Novalis weiß zwar: Zwischen das vormalige und das kommende
christliche Zeitalter hat sich eine Periode des Abfalls eingeschoben; der
«Tehlgriff» der Reformation, die Hybris der Aufklärung haben die
Glaubenseinheit zerstört und das Reich in so und so viele sich gegenseitig

bekriegende Nationalstaaten aufgespalten. Aber, so verheißt uns
Novalis, Europa wird seine «religiöse Anarchie» überwinden und zur
«Hierarchie als der Qrundfigur der Staaten» zurückkehren. Hiezu
bedarf es des völkerversöhnenden Beistandes der Kirche: «Es ist
unmöglich, daß weltliche Kräfte sich selbst ins Qleichgewicht se%en, ein
drittes Element, das weltlich und überirdisch zugleich ist, kann allein
diese Aufgabe lösen.» Klingt das nicht wie die Kennzeichnung unserer
heutigen Situation, wenn Novalis an dieser Stelle fortfährt: «Unter den
streitenden Mächten kann kein Triede geschlossen werden, aller Triede
ist nur Illusion, nur Waffenstillstand. Auf dem Standpunkt der 'Kabinette,

des gemeinsamen Bewußtseins ist keine Vereinigung denkbar.»
Man kann die Ausweglosigkeit von Staatsräson und Machiavellismus
kaum treffender kennzeichnen, als Novalis es hier getan hat. Und so
richtet sich denn gerade an die heutige Völkerwelt sein prophetisches
Wort: «Es wird so lange Blut über Europa strömen, bis die Nationen
ihren fürchterlichen Wahnsinn gewahr werden, der sie im Kreise
herumtreibt, und von heiliger Musik getroffen und besänftigt zu
ehemaligen Altären treten, Worte des Friedens vernehmen und auf
rauchenden Walstätten mit heißen Tränen ein großes Liebesmahl gefeiert
wird.» Hier aber noch einmal rückt Novalis die Kirche in den Mittelpunkt

seiner Apokalyptik, indem er verkündet: «Nur die Religion
kann Europa wieder aufwecken und die Völker versöhnen und die
Christenheit mit neuer Herrlichkeit sichtbar auf Erden in ihr altes
friedenstiftendes Amt installieren.»

Wir müssen heute fragen : Hat Novalis überhaupt das Christentum
in seiner geschichtlichen Gestalt vor Augen gehabt, als er sein Manifest
erließ? Auch wenn wir uns erinnern, daß ungefähr gleichzeitig mit dem

52



Novalis-Manifest Schleiermacher seine «Reden über die Religion» mit
ihrer berühmten Apotheose an den Atheisten Spinoza verfaßte, staunen
wir heute doch, wie unbeschwert Novalis Christentum und Kirche in
eins sefet. An einer Stelle sagt er: «Das Christentum ist dreifacher
Qestalt. Eine ist das Zeugungselement der Religion als Treude an aller
Religion, eine das Mittlertum überhaupt als Qlauben an die Allfähigkeit

alles Irdischen, Wein und Brot des ewigen Lebens zu sein -, eine der
Qlaube an Christus, seine Mutter und die Heiligen. Wählt welche ihr
wollt, wählt alle drei, es ist gleichviel. Ihr werdet damit Christen und
Mitglieder einer einzigen, ewigen, unaussprechlichen, glücklichen
Qemeinde.» Novalis rühmt gerade in diesem Zusammenhang «die tiefe
Humanität des Katholizismus». Diese Humanität ist aber nur die eine,
die helle Seite dieses Glaubens. Wir sehen heute auch die andere, die
dunkle, wie wir sie bei allen Kirchen sehen. Die Früchte jedenfalls,
durch die doch die Christenheit sich hätte ausweisen sollen, zeugten
allzu laut gegen sie, als daß ein so kritisches Jahrhundert wie das
neunzehnte den Versicherungen und Verheißungen des Novalis blind hätte
folgen können.

2. Die Humana Civilitas des Karl Marx
«Europa oder die Christenheit» war ein romantisches Manifest,

das sich ebenso gegen die Aufklärung wie gegen die von der Aufklärung

gespeiste Französische Revolution richtete. Wenn man Napoleon
als diejenige Gestalt ansieht, in der die Französische Revolution schließlich

gipfelte und ihren Umschlag erlebte, so kann man die sogenannte
«Heilige Allianz», jenes überschwängliche Bündnis der europäischen
Monarchie zur Aufrechterhaltung des Gottesgnadentums, als den
geschichtlichen Niederschlag der Novalis-Schrift ansehen. Doch weder
die «Heilige Allianz» noch Metternich noch der Kreis um Friedrich
Wilhelm IV., der es ausgesprochenermaßen auf die «Christiana civilitas»

abgesehen hatte, vermochten den Lauf der Dinge aufzuhalten.
Der vierte Stand, der dem bürgerlichen dritten bei seiner Liquidierung
des Feudalismus Hilfsstellung geleistet hatte, meldete gegen die Mitte
des Jahrhunderts seine Forderungen an: 1848 erschien aus der Feder
von Karl Marx die zweite Programmschrift für ein neues Europa, das
Kommunistische Manifest. «Ein Qespenst geht in Europa um, das
Qespenst des Kommunismus. Alle Mächte des alten Europa haben sich

zu einer heiligen Hetzjagd gegen dieses Qespenst verbündet, der Papst
und der Zar, Metternich und Quizot, französische Radikale und deutsche

Polizisten. Wo ist die Oppositionspartei, die nicht von ihren
regierenden Qegnern als kommunistisch verschrien worden wäre?»
(Also vor hundert Jahren schon kannte man das Rezept, das die
Adenauer und McCarthy von heute so raffiniert zu handhaben
verstehen!) Wir sehen: der mystische Nebel von 1799 ist verflogen, mit
brutaler Offenheit nennt Marx die Dinge beim Namen: «Die aus dem

53



Untergang der feudalen Qesellschaft hervorgegangene moderne
bürgerliche Qesellschaft hat die Klassengegensätze nicht aufgehoben, sie
hat nur neue Klassen, neue Bedingungen der Unterdrückung, neue
Qestaltungen des Kampfes an die Stelle der alten gesetzt. Die
Bourgeoisie hat in der Qeschidbte eine höchst revolutionäre Rolle gespielt.
Sie hat, wo sie zur Herrschaft gekommen ist, alle feudalen,
patriarchalischen, idyllischen Verhältnisse zerstört, die buntscheckigen Teudal-
bande, die den Menschen an seinen natürlichen Vorgesetzten knüpften,
unbarmherzig zerrissen und kein anderes Band zwischen Mensch und
Mensch übrig gelassen als das nackte Interesse, als die gefühllose ,bare
Zahlung' Sie bat die persönliche Würde in den Tauschwert
aufgelöst und an die Stélle der zahllosen verbrieften und wohlerworbenen
Treiheiten die eine gewissenlose Handelsfreiheit gesetzt. Mit einem
Wort -. sie bat an die Stelle der mit religiösen und politischen Illusionen
verhüllten Ausbeutung die offene, unverschämte, direkte Ausbeutung
gesetzt. Die Bourgeoisie hat alle bisher ehrwürdigen und mit frommer
Scheu betrachteten Tätigkeiten ihres Heiligenscheins entkleidet, sie hat
den Arzt, den Juristen, den Pfaffen, den Poeten, den Mann der
Wissenschaft in von ihr bezahlte Lohnarbeiter verwandelt. Sie hat dem
Familienverhältnis seinen rührend-sentimentalen Schleier abgerissen
und es auf ein reines Qeldverbältnis zurückgeführt.»

Das sind Axthiebe von bisher nicht gekannter Wucht. Jeder
einzelne Streich sifet. Marx wendet sich im Kommunistischen Manifest
dann der ökonomischen Situation zu, wie sie sich unter dem
revolutionierenden Einfluß der Bourgeoisie gestaltet hat: «Die Bourgeoisie hat
in ihrer kaum hundertjährigen Klassenherrschaft massenhaftere und
kolossalere Produktionskräfte geschaffen als alle vorangegangenen
Qenerationen zusammen. Unterjochung der Naturkräfte, Maschinerie,
Anwendung der Chemie auf Industrie und Ackerbau, Dampfschiffahrt,
Eisenbahnen, elektrische Telegraphen, Urbarmachung ganzer Weltteile,

Schiffbarmachung der Tlüsse, ganze aus dem Erdboden bervor-
gestampfte Bevölkerungen - welches frühere Jahrhundert ahnte, daß
solche Produktionskräfte im Schöße der gesellschaftlichen Arbeit
schlummerten?» Aber nun kommt die Kehrseite der Medaille; Marx
fährt fort: «7m demselben Maße, in dem die Bourgeoisie, das heißt das
Kapital sich entwickelt, entwickelt sich auch das Proletariat, die Klasse
der modernen Arbeiter, die nur so lange leben, als sie Arbeit finden,
und nur so lange Arbeit finden, als ihre Arbeit das Kapital vermehrt.
Diese Arbeiter, die sich stückweise verkaufen müssen, sind eine Ware
wie jeder andere Handelsartikel und daher gleicherweise allen Wechselfällen

der Konkurrenz, allen Schwankungen des Marktes ausgesety.
Der Proletarier ist eigentumslos, sein Verhältnis zu Weib und Kindern
hat nichts mehr gemein mit dem bürgerlichen "Familienverhältnis. Die
moderne industrielle Arbeit, die moderne Unterjochung unter das
Kapital - dieselbe in England wie in "Frankreich, in Amerika wie in

54



Deutschland, bat ihm allen nationalen Charakter abgestreift... Die
Arbeiter haben kein Vaterland. »

Bürgertum und bürgerliche Wissenschaft haben sich einige
Jahrzehnte lang an das Wort vom «historischen Materialismus» gehalten,
womit Marx und Engels selbst ihre Lehre charakterisierten. Marxismus
also gleich Materialismus, was brauchte es da noch langer Widerlegung?
Heute weiß man auf allen Seiten, daß dies ein grobes Mißverständnis
war. Marxismus ist - sowohl seiner Hegelschen wie seiner Feuerbach-
schen Wurzel nach - Humanismus. Dies geht nicht nur aus einem Safee

wie dem oft zitierten hervor: «Die Philosophie kann sich nicht
verwirklichen ohne die Aufhebung des Proletariats, das Proletariat kann
sich nicht aufheben ohne die Verwirklichung der Philosophie.» Nein,
Marx hat es auch in kaum mißdeutbaren Worten direkt ausgesprochen.
In einer vor noch nicht so langer Zeit ans Tageslicht gezogenen Früh-
schrift «Nationalökonomie und Philosophie» finden sich folgende Säfee :

«Wie die Qesellschaft den Menschen als Menschen produziert, so ist
sie durch ihn produziert. Die Tätigkeit und der Qeist sind, wie ihrem
Inhalt so auch ihrer Entstehungsweise nach, gesellschaftlich. Das
menschliche Wesen der Natur ist erst da für den gesellschaftlichen
Menschen, denn erst hier ist sie (die Natur) da als Band mit dem
Menschen, als Dasein seiner für den Anderen und der Anderen für ihn, wie
als Lebenselement der menschlichen Wirklichkeit erst hier ist sie da als
Qrundlage seines eigenen menschlichen Daseins. » Wenn Marx an dieser
Stelle fortfährt: « «Erst hier ist ihm sein natürliches Dasein sein menschliches

Dasein und die Natur für ihn zum Menschen geworden, also
ist die Qesellschaft die vollendete Wesenseinheit des Menschen mit
der Natur, die wahre Auferstehung der Natur, der durchgeführte
Naturalismus des Menschen und der durchgeführte Humanismus der
Natur» - so trifft Marx sich fast im Wort, auf jeden Fall aber im Sinn
mit keinem Geringeren als mit — Dante, worüber noch Zweifelnde das
schöne Buch «Humana Civilitas» von Frife Kern nachzulesen belieben.
An einer anderen Stelle derselben Marx-Schrift heißt es: «Kommunismus

als positive Aufhebung des Privateigentums als menschlicher
Selbstentfremdung und darum als wirkliche Aneignung des menschlichen

Wesens durch und für den Menschen-, darum als vollständige,
bewußte und innerhalb des ganzen Reichtums der bisherigen Entwicklung

gewordene Rückkehr des Menschen zu sich als eines gesellschaftlichen,

das heißt menschlichen Menschen: Dieser Kommunismus ist als
vollendeter Naturalismus gleich Humanismus, als vollendeter Humanismus

gleich Naturalismus. Er ist die wahrhafte Auflösung des Widerstreits

zwischen dem Menschen mit der Natur dem gesellschaftlichen

Menschen) und dem Menschen der Individualität), zwischen
Existenz und Wesen, zwischen Vergegenständlichung und Selbstbetätigung,

zwischen "Freiheit und Notwendigkeit, zwischen Individuum und
Qattung. »

55



3. Proudhons «ökonomischer Humanismus»

"La création de Vordre dans l'humanité, ce cera
de l'économie humaine transcendente.» Proudhon,
Briefe, ì, 344.

So prachtvoll im Ansafe die Marxschen Thesen auch waren - ihre
geschichtliche Entfaltung zwischen 1850 und 1950 hat doch an den Tag
gebracht - : Irgendwo bei Marx müssen Gedankenfehler stecken. Einer,
ein Zeitgenosse und auf eine kurze Strecke sogar Weggenosse von Karl
Marx, hat diese Fehler früh erkannt, und dieser Umstand gibt seinem
großen vierbändigen Werk vom Jahre 1858 «De la Justice dans la
Révolution et dans l'Eglise» den Rang eines dritten Europa-Manifestes.
Das Werk hat den Schriftsefeer und Autodidakten Proudhon zum
Verfasser, einen der wenigen Franzosen, die ebenso durch Geist wie durch
Charakter ausgezeichnet sind. Er, wie kein anderer zur Ergänzung
von Marx berufen, wurde wie von Marx auch von seinen Zeitgenossen
verkannt, hat aber ähnlich wie Hegel gleicherweise rechts- und
linksradikale Richtungen aufs nachhaltigste beeinflußt. (Sein Hauptwerk,
eben die genannte «Justice», ist nur einmal vor hundert Jahren, und
auch da nur als Torso, ins Deutsche übertragen worden, jedoch ist eine
neue übersefeung in Vorbereitung.)

Marx war vom Elend der menschlichen Selbstentfremdung
ausgegangen, die zwar in Ansäfeen zu allen Zeiten und unter allen
Wirtschaftsverfassungen vorhanden ist, in der Ära des Kapitalismus aber
doch ihre schärfste und verheerendste Ausprägung erlangt hat und darum

nach dem Gesefe der Dialektik jefet für den Umschlag in ihren
Gegensafe, eben den Kommunismus, reif ist. Menschliche Selbstentfremdung

hängt nach Marx wesentlich mit menschlicher Arbeitsteilung
zusammen. Da nun die Arbeitsteilung weder rückgängig zu machen
noch auch nur abzustoppen ist, bleibt nach Marx nur «die Flucht nach

vorn», der Kopfsprung in den Kommunismus übrig: Arbeitsteilung ist
nur durch Kommunismus behebbar. So ausgedrückt, liegt doch wohl
klar auf der Hand, daß Kommunismus hier primär eine seelische
Verfassung, beziehungsweise eine sittliche Haltung und erst auf den zweiten

Blick ein ökonomisches Ordnungssystem bedeutet. Unglücklicherweise
hat Marx nun aber geglaubt, feststellen zu können, daß der

Kapitalismus auch objektiv, von selbst, automatisch, kraft einer ihm
immanenten Gesefelichkeit über sich hinaus der Konzentration und
damit schließlich der Vergesellschaftung der Produktionsmittel
entgegentreibe. Er hat sich deshalb die Frage gar nicht erst vorgelegt, ob
denn zwischen Kommunismus als sittlicher Haltung (auch Hölderlin
sprach vom «Kommunismus der Geister») und Kommunimus als
Wirtschaftsverfassung diejenige notwendige Identität bestehe, die er
annahm - mit anderen Worten: ob nicht außer und neben
kommunistischer Wirtschaftsform noch andere Formen eines organisatorisch-

56



rechtlichen Niederschlags des Kommunismus als sittlicher Haltung
denkbar seien. Man kann das auch so ausdrücken : Karl Marx war es
nicht gegeben, den heiligen Franziskus ernst zu nehmen. Und eigentlich

hat er auch die ganze katholische Kirche nicht ernst genommen.
Er sagt einmal, der Kommunismus werde sich nicht zu einem Kirchenkampf

verleiten lassen. Proudhon nun - hier im schroffsten Gegensafe
zu Marx - nahm die Kirche ernst, wenn auch als Gegnerin; den heiligen
Franz aber liebte er; wie hätte er sonst ein Wort wie das von der
«pauvreté joyeuse» finden können?

Zu jener Identsefeung von Communio und Kollektivismus kam
Marx kraft seiner Lehre vom überbau, durch die er ökonomische
Ordnung und sittliche Haltung aufs engste miteinander verkettete, und
zwar in der Weise, daß die sittliche Haltung durch die Art der
ökonomischen Ordnung bedingt sein sollte. So mußte er sich denn zum
Kommunismus als ökonomischem Ordnungssystem bekennen und
dieses auf dem Weg über die Eroberung der Staatsmacht zu verwirklichen

suchen. Daß dem Proletariat aber auch ein höheres Selbstbewußtsein

nötig sei, wußte Marx sehr wohl. Er glaubte indessen, schon die
Weckung des Klassenbewußtseins schließe dieses erhöhte
Selbstbewußtsein ein, und soweit es je noch fehle, werde die kämpfende
Arbeiterklasse es im Klassenkampf und durch den Klassenkampf
vollends erwerben. Nun besteht aber die Tragik des Marxismus darin,
daß es zu diesem - Welt und Herz zugleich erneuernden - Klassenkampf

- in der westlichen Welt jedenfalls - überhaupt nie gekommen
ist. Wir haben zwischen 1850 und 1950 Kämpfe um die Beteiligung
an der politischen Macht und Kämpfe um die Beteiligung am
Produktionsertrag gehabt, aber nicht ein einziges Mal - auch 1918 in Deutschland

nicht - den Klassenkampf im Marxschen Sinne, das heißt den
Kampf um die prinzipielle und totale Ablösung der kapitalistischen
Wirtschaftsordnung.

Wie ist dieses Mysterium, dieser Abfall von der Marxschen Idee

zu erklären? Die Antwort lautet: Die Schuld liegt bei Marx selber.
Marx dachte in hierarchisch-militärischen Begriffen; er stellte der
hierarchisch-herrschaftlich gegliederten Staats- und Kapitalmacht ein
ebenso hierarchisch-herrschaftlich gegliedertes Proletariat entgegen.
Alle Hierarchie aber ist nicht an der Mündigkeit, sondern an der
Unmündigkeit, an der Führungsbedürftigkeit ihrer Klientel interessiert.
Ganz anders Proudhon : er dachte anarchisch-föderal. Er erkannte den
inneren, psychologisch-strukturellen Zusammenhang zwischen politischer,

ökonomischer und religiöser Beherrschung: «Nos trois ennemis
sont: la magistrature die Bürokratie), la banque, l'église.» In der
Tat, diese drei Mächte haben ein Gemeinsames : sie werden von Auguren

gelenkt. Auguren aber, sobald sie sich unbeobachtet wissen, lächeln
in der ganzen Welt sich zu, reiben sich die Hände, arbeiten sich in die
Hände und waschen ihre Hände in der bekannten Pilatusunschuld.

57



Deshalb hat Proudhon die Parole ausgegeben: Kampf um politische
Befreiung heißt Kampf um ökonomische Befreiung, und Kampf um
ökonomische Befreiung heißt Kampf um religiöse Befreiung, heißt
Kampf gegen Bonzentum, Pfaffentum, Sophistentum, Kampf gegen das
Repräsentativprinzip in jeder Form, Kampf gegen den Klerikalismus,
Kampf gegen den Ünterwürfigkeitskomplex. «Seit 6000 Jahren sagen
Euch Priester und Könige ein und dasselbe: Qebt uns das Recht des
Lebens und Todes über Eure Person und über Euer Hab und Qut, und
wir werden Euch frei machen.» Aber seid Ihr nicht bis heute unfrei?
fragt Proudhon. Und also haben jene Euch über den Löffel halbiert
und werden es so lange tun, als ihr leichtfertigerweise ihnen Vollmacht
erteilt.

Das ist nun aber erst das eine. Ein Zweites kommt hinzu: man
mußte ja nicht nur zeigen, woran die Marxsche Auffassung krankte,
vielmehr war es darüber hinaus notwendig, darzutun, daß es vom
Kommunismus als seelischer Haltung noch andere Abstiegswege als
den kollektivistischen in die organisatorisch-rechtliche Ordnung von
Staat und Gesellschaft gab: nämlich die Kommune und die Communio.
Beide finden sich bei Hegel und bei Proudhon, Marx glaubte sie
übergehen zu können. Die Kommune ist bei Hegel in seiner Lehre von der
«Korporation» (Rechtsphilosophie §§ 250-256), die Communio in
seiner Lehre vom überströmen (Phänomenologie, Abschnitt «Das
Gewissen, die Schöne Seele, das Böse und seine Verzeihung») und in
seiner Lehre von der freimachenden Funktion der Arbeit (Phänomenologie,

Abschnitt «Herrschaft und Knechtschaft») vorhanden. Nur auf
die Zulefetgenannte kann hier kurz eingegangen werden.

Bei Hegel kommt der Arbeit eine ganz besondere Funktion zu : sie
bildet, und sie macht frei. Arbeit ist die sanfte Gewalt, die «zu dem
Bau der Ewigkeiten zwar Sandkorn nur für Sandkorn reicht, doch von
der großen Schuld der Zeiten Minuten, Tage, Jahre streicht» (Schiller).
Diese Funktion der Arbeit, gewissermaßen ihre sittliche, innere Seite,
wollte Marx nicht anerkennen, er wollte nur ihr Rationales, ihr Meßbares

gelten lassen. Den Unterschied hat Kierkegaard einmal so
dargestellt: «Denke dir eine einfältige ärmliche Waschfrau, die sich ihr
Auskommen durch die geringste Arbeit verschafft. Sie bat christlich
verstanden das Recht, unter ihrer Arbeit mit sich selbst und mit Qott
zu reden (wodurch ihre Arbeit ja keine Unterbrechung erleidet) und
zu sagen: Ich tue diese Arbeit um den Taglohn, daß ich sie aber so
pünktlich ausführe, wie ich es tue, das tue ich gewissenshalber.» An
diesem «gewissenshalber» hat Marx Anstoß genommen, wie folgende
Stelle aus der «Deutschen Ideologie» zeigt: «Der mittelalterliche
Handwerker ging in seiner Arbeit auf, hatte ein gemütliches Knechtschafts-
Verhältnis zu seiner Arbeit und war viel mehr als der moderne Arbeiter,
dem seine Arbeit gleichgiltig ist, unter sie subsumiert.» Proudhon nun
ist nicht nur zur Hegelschen Wertung der Arbeit zurückgekehrt, er ist

58



vielmehr noch wesentlich über sie hinausgegangen. In den
«Contradictions», jener Schrift, die Marx durch seine Gegenschrift «Das Elend
der Philosophie» so grausam verhöhnte, heißt es : « Es handelt sich nicht
darum, die Erde auszubeuten, sondern sie zu bebauen, zu verschönern,
zu lieben. Wie wäre dieser Zweck anders zu erreichen als durch die
Umwandlung des Monopols in Eigentum und des Konkubinats in
Ehe.» Schon hier bringt. Proudhon Arbeit und Ehe in eine besondere,
innere Verbindung. Monopol ist Ernten ohne die Mühe des Säens,
Konkubinat ist Genuß ohne seelische Deckung. Beides ist Raub und
gehört wesentlich einem jefet zu Ende gehenden Äon an. «Der Mensch
liebt die Erde nicht mehr», ruft Proudhon in «La Justice» aus. In einer
anderen Schrift («Idée générale de la Révolution») beschäftigt er sich
mit der Art der Durchführung des Kommunismus in der Landwirtschaft:

er könne sich, so sagt er, weder mit der Kolchose noch mit dem
Staatsdomänenpächtertum einverstanden erklären. Was soll das:
Obereigentum am Boden für ein Fiktivwesen wie den Staat, ohne
Genie, ohne Leidenschaften, ohne Sittlichkeit und ohne Gewissen?
«Ist es nicht, als ob die Scholle dem Pächter zuriefe-. Du bist nur der
Hausknecht des Fiskus, ich kenne dich nicht.» Und Proudhon zeigt
den Gegensafe zum bloßen Nufenießer : « Der Bauer liebt die Erde
grenzenlos, die Erde will kein Konkubinat, sie will die Ehe.» In den
«Contradictions» ruft er aus: «Es ist ein unwiderrufliches Bedürfnis des
Menschen, seine Trau wie seine Arbeit spiritualistisch zu lieben, sie zu
bilden, zu schmücken, zu verschönern. Je mehr er sie liebt, desto stärker

brennt er darauf, daß sie glänze, tugendhaft sei und verständig,
er will aus ihr ein Meisterwerk, eine Qöttin machen.» Sind das nicht
Worte aus Piatons «Gastmahl»? Ist es nicht das Schön-Gute, was er
beschreibt, wenn er zusammenfassend sagt: «Die Kunst, das heißt das
Suchen des Schönen, die Vollkommenheit des Wahren, in seiner Person,

in seiner Trau und seinen Kindern, in seinen Worten, seinen
Handlungen, seinen handwerklichen Hervorbringungen, seinen Qedanken -
das ist die letzte Stufe der Entwicklung des Schaffenden. Das Schöne,
und oberhalbt des Schönen das Qute - das ist der Schlußstein des
ökonomischen Qebäudes.» Wenn Niefesche dem Christentum vorwarf, es
habe dem Eros Gift zu trinken gegeben, so liegt das auf derselben
Linie, wie wenn Proudhon sagt, die Kirche habe dem Menschen seine
Freude an der Erde vergällt. In der wirklichen Ehe ist der Priester
überflüssig, weil Mann und Frau sich wechselseitig Priester sind :

Komm als Priester ich zu dir gegangen,
Hast du Brot und Wein von mir empfangen,
Kannst du's wandeln in erneutes Leben,
Ihm im voraus seine Schuld vergeben.

59



¦Laß mir Priester nur die Tat des Handelns,
Heil'genbild, dir bleibe die des Wandeins,
Laß mich Priester meines Amts gewähren,
Offenbaren sei deins und Verklären.

(Christian Wagner)

Weite Zusammenhänge tun sich hier auf: aus Luthers
Abendmahlslehre wissen wir, daß er die Verbindung des Hürleins Seele mit
ihrem Christus als eine Hochzeit auffaßt, bei der der Seelenbräutigam
die Braut so reichlich beschenkt, daß diese gar nicht anders kann, als
im Überschwang ihres Reichtums das Geschenkte und von der irdischen
Habe noch dazu an die bedürftigen Brüder weiterzugeben : «Kommunismus

der Geister» - communio! Und in der geschichtlichen
Perspektive noch hinter Luther zurückreichend, taucht die Gestalt des
Dichters der «Commedia», taucht Dante auf, noch revolutionärer als
Luther, weil er schließlich die irdische Geliebte, Beatrice, an die Stelle
des Christus treten läßt.

4. Hegels Phänomenologie als Zeitalterwende
Kein Zweifel : wenn wir der Christiana Civilitas des Novalis die

Humana Civilitas des Karl Marx und des Pierre-Josephe Proudhon
gegenüberstellen, so dürfen wir die Phänomenologie Hegels vom Jahre 1807
nicht übergehen; ist sie doch die Grundschrift der Humana Civilitas!
Und steht sie doch zeitlich haarscharf an dem Punkt, wo die Christiana
Civilitas endet! 1807 ist die Phänomenologie erschienen, 1806 hat das
Heilige Römische Reich Deutscher Nation zu bestehen aufgehört. Was
ist an dessen Stelle getreten? Novalis hatte schon ein richtiges
Empfinden davon gehabt, daß ein radikal Neues vor der Türe stand. Aber
er sah nur das Spiegelbild der Vergangenheit. Hölderlin, der für alle
Schwingungen aus der Tiefe des Völkergeistes so Sensible, kam den
wirklichen Vorgängen schon viel näher in seinem Brief von «Anfang
1801» an seinen Bruder Karl Gock: «Nimm zum Abschied die stille,
aber unaussprechliche Treude meines Herzens in dein Herz und laß sie
dauern, bis sie nicht mehr so die einsame Treude von Freund und Bruder

ist. Du fragst welche Diese, teure Seele, daß unsere Zeit nahe
ist, daß uns der Triede, der jety im Werden ist (gemeint ist der Friede
von Luneville), gerade das bringen wird, was er und nur er bringen
konnte. Denn er wird vieles bringen, was viele hoffen, aber er wird
auch bringen, was wenige ahnden-, nicht daß irgend eine Torrn, irgend
eine Meinung und Behauptung siegen wird, dies dünkt mir nicht die
wesentlichste seiner Qaben. Aber daß der Egoismus in allen seinen
Qestalten sich beugen wird unter die beilige Herrschaft der Liebe und
Qüte, daß Qemeingeist über alles in allem gehen und daß das deutsche
Herz in solchem Klima unter dem Segen dieses neuen Triedens erst
recht aufgehen und geräuschlos, wie die wachsende Natur, seine gebei-

60



men weitreichenden Kräfte entfalten wird, dies mein ich, dies seh' und
glaub' ich, und dies ist's, was vorzüglich mit Heiterkeit mich in die
zweite Hälfte meines Lebens hinaussehen läßt. »

So also noch einmal: Was ist damals erschienen? Das Joachimiti-
sche Dritte Reich des Geistes ist erschienen, die Humana Civilitas.
Hegels Phänomenologie des Geistes ist ihr Neues Testament, weil in
diesem Werke die Metanoia als der Erleidensweg des menschlichen
Selbstbewußtseins durch alle Wirrungen, Irrungen und Verwandlungen

einer 6000jährigen Geschichte hindurch rational nachvollzogen
wird. Die Phänomenologie - Hegel hatte ein deutliches Bewußtsein
davon - ist die «Divina Commedia» des neunzehnten Jahrhunderts.
Auch in ihr ereignet sich ein Gang durch Hölle und Fegfeuer zum Paradies,

und wie dort im 27. Gesang des Purgatorio wird auch hier der
Mensch, der das Gesefe in sich gefunden hat, des Papstes und des
Kaisers ledig gesprochen :

Nun bist am Ziel du, weißt das Maß zu finden,
Bist frei und kräftig, auch dich selbst zu binden,
Nun endet Vormundschaftl Laß deß' zum Zeichen
Mich drum dir Krone jetzt und Mitra reichen.

Daß Mitra und Krone ihren transzendenten Qlanz verlieren und
in den Schrein gestellt werden können - das ist Humana Civilitas. Sie
hat den Joachimiten und Drittordensmann Dante zu ihrem ersten
großen, über die Jahrhunderte hinwegreichenden Verkünder. Hegel
und Proudhon sind seine Erneuerer und Vollstrecker

Sprechen wir also das Entsefeliche nun ruhig aus: Hegels
Phänomenologie lehrt die Selbsterlösung des Menschen. Vor kurzem hat
Heinrich Weinstock in einem geistvollen Werk «Die Tragödie des
Humanismus» den Versuch unternommen, die Humana und die
Christiana Civilitas in eins zu sehen. Dies ist nach seiner Meinung möglich,

wenn man zwei Arten von Humanismus unterscheidet, den an die
Selbsterlösung des Menschen glaubenden und den tragisch gebrochenen

der griechischen Tragödie. Mir will eine andere Unterscheidung
richtiger erscheinen. Nicht ob Gott bejaht oder verneint wird, auch
nicht tragische Gebrochenheit, die in das «nihil humanum a me
alienum» des Seneca doch wohl eingeschlossen ist, machen den großen
Einschnitt aus, sondern ob der Mensch unmittelbar zu Gott ist oder
einen menschlichen Mittler, einen Führer und Seelenleiter braucht.*

* Hier wäre des höchst eigenartigen Versuches einer Synthese von Humana und
Christiana Civilitas zu gedenken, wie er durch den Namen Comte gekennzeichnet
ist. Aber Comte führt im legten auf die Blühersche Lehre von der Allogenität des
Menschengeschlechtes, das heißt zu der Lehre, daß die Menschheit in zwei «Rassen»,
die primäre und die sekundäre, zerfalle, von denen die erstere, die Elite, die zweite,
das Fellachenvolk, zu dirigieren habe. Unschwer, einzusehen, daß hier jegliche
Metanoia, die sowohl christlich als humanistisch ist, hinauskomplimentiert wird.

61



Der Atheismus kann - Berdiajew hat es immer wieder ausgesprochen

- durchaus als ein «dialektisches Moment im Prozeß der Reinigung
des Gottesbegriffes» aufgefaßt werden. Der antike Humanismus,
ja der Humanismus überhaupt ist durch das eine gekennzeichnet:
daß er ohne Priester auskommt, ödipus reinigt sich selbst durch das

überströmende, Orestes wird bei Äschylos durch die Einsefeung und
den Rechtsspruch des Areopags, also der Polis, bei Goethe durch die
schwesterliche Treue (vielleicht darf man sagen : durch die Geschwisterehe

- Gegensafe: Thoasehe, welcher Iphigenie sich entzieht!) gereinigt.
Es wäre übrigens sehr falsch, anzunehmen, daß nur der Protestantismus

in Kant, Schiller, Goethe, Hegel, Hölderlin und Kleist mit der
Selbsterlösung des Menschen geendigt habe. Wer mit menschlichem
Ohr Mozart, etwa die Arie der Gräfin aus dem dritten Aufzug der
«Hochzeit des Figaro», das menschlich überwältigendste, was die
Tonkunst hervorgebracht hat, wirklich zu vernehmen vermag, der wird
bekennen müssen, daß bei dem Katholiken Mozart - und dasselbe
dürfte von dem Katholiken Beethoven gelten - der Vox humana gleiche
Erlösungskraft innewohnt. Sowohl Gott wie die Christussonne sind
von winterlichen Mächten geraubt, die sich zu deren Verwaltern
aufgeworfen haben. Aus dieser Haft muß der Gott befreit werden, und
das kann nur der Mensch tun! So hat Richard Wagner den germanischen

Mythos gedeutet. Siegfried steht für die Humanitas; sie hat ihre
höchste Legitimation gerade darin, daß sie dem Gott seine Freiheit
zurückgibt.

Daß Gott sich heute in babylonischer Gefangenschaft befindet,
sehen wir an der Gottlosigkeit der christlichen Staatenwelt, die mit
dem christlichen Namen ihr Manko an christlicher Kraft verbirgt. So
ist denn die Kraft der Humanitas, wenn nicht bereits an Intensität, so
doch an Universalität die Kraft der Christianitas weit überragend. Vom
Drittorden des heiligen Franz sagte ein Philosoph der neueren Zeit, er
habe die Tartarenstürme des dreizehnten und vierzehnten Jahrhunderts

gebrochen und Europa gerettet. Heute gibt es keinen heiligen
Franz mehr. Wenn nicht Pius XIL, so doch seine streitbaren Kardinäle,
die Spellmans und die Frings, sefeen ihre Hoffnung auf die Überlegenheit

der amerikanischen Wasserstoffbombe; die Heiden, das Land
Gandhis und die Nation des Kungtse, vertrauen auf den Geist. Die
Humana Civilitas Goethes erlöst durch die Reinheit Iphigeniens nicht
nur den schuldbeladenen Bruder, sondern auch den - bezüglich der
Ehe und bezüglich des Völkerrechts - noch barbarisch empfindenden
Thoas. Wenn die Christianitas einen Kreuzzug gegen den Bolschewismus

zuläßt, der Humanismus stellt dem Skythen in Iphigenie seine
Demeter-Maria entgegen. In ihrer Gestalt hat Goethe unsere Haltung
dem Osten gegenüber seherisch vorweggenommen und - noch einmal

62



von Mozarts gewaltiger «Zauberflöte» bestätigt- als Glaubensbekenntnis
der Humana Civilitas verkündet:

Alle menschlichen Qebrechen
Sühnet reine Menschlichkeit.

Thesen
zu «Europa als Christiana oder als Humana Civilitas?»

1.

Das Abendland hat das Christentum in einer teilweise der Welt
bereits angepaßten Form übernommen. Ungefähr seit dem vierzehnten
Jahrhundert sefet dann eine neue Anpassungswelle ein: an die Stelle
von Weltabkehr und Weltüberwindung treten Weltzukehr und
Weltdurchdringung, an die Stelle des Gemüts tritt die Ratio. Die neue Zeit
endlich hat die Verweltlichung über jedes früher auch nur denkbare
Maß hinausgetrieben. Den heutigen Zustand kennzeichnet das Wort
Gandhis: «Europa ist nur noch dem Namen nach christlich, in
Wirklichkeit betet es den Mammon an.» Die christliche Kirche ist immer
noch eine gewaltige Macht, ihre Wirksamkeit geht aber - vom Geiste
her gesehen - über die Verabreichung homöopathischer Moralindosen,
vom Staate her gesehen: über die Ausübung einer besseren Art von
Polizeifunktion nicht hinaus.

2.

Die Frage ist, ob sich - der eben geschilderten religiösen Entleerung
zum Trofe - altchristlicher Geist nicht in anderen Strömungen der neueren

Zeit niedergeschlagen hat, im Sozialismus und im Humanismus.
a) Was den Sozialismus anbelangt, so haben wir zu unterscheiden :

einen humanistischen Sozialismus, der so wesentlich Humanismus ist,
daß er dessen Bestimmung und Schicksal teilt, und einen materialistischen

Sozialismus, dem es wesentlich um die Wohlfahrt, um «das
Glück der größten Anzahl», geht; dieser Sozialismus hat zwar im Laufe
von hundert Jahren den Lebensstandard der breiten Masse zu heben
vermocht, dafür aber den sehr hohen Preis einer Anpassung an die
bürgerlichen Vorurteile des Jahrhunderts bezahlt; er steht daher in
Gefahr, in den Niedergang der bürgerlichen Vorstellungswelt mitverstrickt

zu werden.
b) Der Humanismus, welcher antik-klassische Weltheiligung zum

Vater, abendländisch-christliche Weltenthobenheit zur Mutter hat,
kann sich auf eine fast ununterbrochene Reihe hoher und höchster
Ahnen von Piaton bis Goethe berufen. Um aber sowohl dem Väterlichen

als dem Mütterlichen wirklich Genüge zu tun, ist ein Ausmaß
an geistiger und sittlicher Kraft erforderlich, dem zu allen Zeiten nur

63



wenige gewachsen waren. Der Humanismus ist daher entweder auf
diese «happy few» beschränkt geblieben oder er hat, wo er eine
gewisse Breitenwirkung zu erzielen vermochte, sich mit scheinhumanistischen

Zeitströmungen amalgamiert. Man kann heute beispielsweise
einer Hölderlin-Gesellschaft angehören und gleichzeitig an der Börse
spekulieren; man kann Menschenschlächter sein und sich für Bach
begeistern (Fall Heyderich!).

3.

Der wahrhaft religiöse Mensch ist ambivalent, wie schon die Mystik
Meister Eckehards und des Frankfurters erkannte. In Kapitel 7 des
«Büchleins vom vollkommenen Leben» (1498) ist Ambivalenz wie folgt
beschrieben: «Nun hat auch die erschaffene Seele des Menschen zwei
Augen: das eine ist das Vermögen zu schauen in die Ewigkeit, das
andere zu schauen in die Zeit und in die Kreaturen, darin Unterschiede
zu erkennen, dem Leibe Leben und Notdurft zu geben und ihn zu
richten und zu regieren auf das allerbeste. Aber diese beiden Augen
vermögen nicht miteinander zugleich ihr Werk zu verrichten, vielmehr :

Soll die Seele mit dem rechten Auge in die Ewigkeit sehen, so muß das

linke Auge sich all seines Tuns enthalten und begeben. Soll dann das
linke Auge seine Werke nach außen üben, nämlich wirken mit der Zeit
und Kreatur, so muß das rechte Auge an seinem Werke behindert werden,

das ist an seiner Beschauung : Wer das Eine will, muß das Andere
lassen fahren, denn niemand kann zweien Herren zugleich dienen.»

Eine ähnliche Ambivalenz liegt jenem Zusammenwirken zweier
Triebe zugrunde, durch das Schiller in seinen berühmten «Briefen über
die ästhetische Erziehung des Menschen» (11. Brief) die menschliche
Persönlichkeit formiert werden läßt. Ambivalent ist die Religiosität
Karl Christian Plancks, Richard Rothes, Lagardes, Christoph
Blumhardts. Und endlich leuchtet ein Widerschein von Ambivalenz in dem
Ausspruch Niefesches auf, in welchem er «den Cäsar mit der Seele
Christi» beschwört, der kommen soll, um eine aus den Fugen geratene
Welt wieder einzurichten.

Die bürgerliche Welt von heute ist über den ambivalenten, das
heißt religiösen Menschen zur Tagesordnung übergegangen, sie kennt
nur den Einäugigen, der in die Zeit starrt, sie kann nur den nufebaren
Menschen gebrauchen : für ihn hält sie eine reiche Skala bereit, die vom
Börsenschieber und Industriemagnaten bis herab zum Reiskuli reicht.
Im Mittelalter gab es Stände, die bei aller Strenge ihrer Schranken doch
durch eine große Gemeinsamkeit aufeinander bezogen waren. Heute
gilt nur noch das «homo homini lupus» des Hobbesschen «bellum
omnium contra omnes».

4.

Mit der religiösen Versteppung des Abendlandes geht offensichtlich
eine geistig-sittliche Versteppung Hand in Hand. Auf jeden Fall dürfte

64



feststehen, daß die nichtchristlichen Völker des Ostens, allen voran
das indische, der imperialistischen Zwecklüge und -propaganda
stärkeren Widerstand entgegensefeen als die christlichen Völker des Abendlandes.

So sind die lefeteren beispielsweise unfähig, zu erkennen, daß
nicht der in unwahrer Weise aufgebauschte Ost-West-Gegensafe die
Menschheit bedroht, sondern das immer widerstandslosere Versinken
der sogenannten führenden Nationen im Rationalismus. Der Chinese
lehnte die Maschine ab, weil sie ein Maschinenherz erzeuge. Für uns
ist der Roboter technisches Nonplusultra.

5.

Die Kreuzzugsidee des Westens ist, in der Hauptsache jedenfalls,
aus dem Unvermögen zu verstehen, dem Osten eine eigene, überlegene
Idee entgegenzustellen und ihn durch deren größere Mächtigkeit zu
verwandeln. Die Christenheit müßte, so wurde mit Recht formuliert,
den Bolschewismus «nicht totschlagen, sondern - taufen»! Übrigens
geht es heute bereits nicht mehr um Sowjetrußland allein; der größere
Osten sind Indien und China, und hier sind gewaltige spirituelle Kräfte
am Werk.

6.

Das Abendland steht gegenwärtig vor der schwersten Probe seiner
Bewährung während eines Jahrtausends; und mit ihm zugleich wird
das Christentum gewogen. In der Offenbarung des Johannes ist die
Diagnose für Europa unerbittlich gestellt: Laodizea ist die scheinchristliche

Gemeinde: «Du sprichst: ich bin reich und habe gar satt und
bedarf nichts. Und weißt nicht, daß du bist elend und jämmerlich, arm,
blind und bloß. Ich rate dir, daß du Gold von mir kaufest, das mit
Feuer durchläutert ist, und weiße Kleider, damit nicht offenbar werde
die Schande deiner Blöße, und Augensalbe, damit du sehen mögest.»
Mit dieser Augensalbe gegen das Scheinchristentum und alles andere
Scheinwesen hätte der Heilungsprozeß zu beginnen. Von Augustinus
stammt das erschreckende Wort: «Jerusalem und Babylon sind in der
Zeit dergestalt miteinander vermischt, daß die Bürger Babylons die
Geschäfte Jerusalems besorgen, die Scheinbürger Jerusalems aber die
Dinge Babylons.»

7.
Der Atheismus ist nach Berdiajew ein «dialektisch notwendiges

Moment im Prozeß der Reinigung des Gottesbegriffs». Der lefete Christ
bei uns war Stifter, von Niefesche geliebt. Von da an zieht sich Gott
immer mehr aus der Welt zurück : die Lebensluft geht ihm sozusagen
aus! Wirkliches Christentum und echter Humanismus sind dort am
Werk, wo Menschen für Gott in dieser Welt wieder Raum schaffen -
für Gott: wir wissen, was das Wort bedeutet - vor 2000 Jahren ist ja
Gott Mensch geworden. Alfred Daniel

65


	Europa als Christiana oder als Humana Civiltas? 1., Die Christiana Civiltas des Novalis ; 2., Die Humana Civiltas des Karl Marx ; 3., Proudhons "Ökonomischer Humanismus" ; 4., Hegels Phänomenologie als Zeitalterwende ; Thesen zu "Europa als Christiana oder als Humana Civiltas?"

