
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 1-2: Verantwortung für Europa

Artikel: Berlin 1954 : ein Beitrag zur Sozialpathologie der Gegenwart

Autor: Kütemeyer, Wilhelm

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139980

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139980
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


vorstellen, wo jeder seinen europäischen Paß hat und überall gleiche
Rechte. Erst dann und nicht früher kann ein Europäer sich in Olsztyn,
früher Alienstein, Ostpreußen, niederlassen, auch wenn er die deutsche

Sprache spricht und seine Vorfahren während Jahrhunderten in
Alienstein gelebt hatten. Und wenn ein anderer Europäer in Wlocla-
wek oder Radom, jefet Polen, geboren wurde, sich in Bremen oder
Lyon oder Barcelona niederlassen kann, wenn es ihm gefällt, einfach
weil er Europäer ist und überall gleiche Rechte genießt. Dann wird es
keine Uneinigkeiten mehr zwischen den Deutschen und Polen geben.
In unserer Zeit können keine Grenzen mehr verschoben werden. Sie
können nur aufgehoben werden, und das sollen sie auch.

Wie schade, daß wir nicht wie die afrikanischen Neger sein können.

Sie haben keine Geschichte, keine Tradition. So können sie jederzeit

tun, was der Augenblick verlangt. Aber die Geschichte der
polnisch-deutschen Beziehungen ist verwickelt; diese widersinnige
Geschichte, die auf zweihundert Jahre zurückgeht, ist eine schwere Bürde
für uns. Friedrich IL, Katharina IL, Stanislaw Poniatowski, Napoleon,
Kosciuszko, Bismarck, Paderewski, Pilsudski, Colonel Beck, Hitler,
Himmler, Stalin, sie alle haben keine Lösung gefunden, sondern sie

trugen nur zur Verwirrung bei.
Bevor die rechtsgültige Arbeit, ein richtig geeinigtes Europa zu

schaffen, in Angriff genommen werden kann, muß die geistige Unterlage

geschaffen werden.
Es ist eine lange, mühsame Arbeit. Darum laßt uns heute noch

damit beginnen. Heinz Krasdbufyki

Berlin 1954
Ein "Beitrag zur Sozialpathologie der Qegenwart

über das heutige Thema zu Ihnen zu reden, habe ich mich
verführen lassen, und zwar verführen lassen durch die Reise, die mich vor
ein paar Monaten nach Berlin führte und die mich ungewöhnlich erregt
hat. Zum lefeten Mal bin ich 1947 in dieser Stadt gewesen. Damals
hatte ich meinen Eindruck in die Proportion zu fassen gesucht: Berlin
verhält sich zu Heidelberg wie Heidelberg zur Schweiz. Ich wollte damit
sagen, daß die Atmosphäre in Heidelberg, dieser in Deutschland nahezu
einzigen unzerstörten Stadt, gespenstisch durch eine Verschleierung
der Gegensäfee bestimmt ist, denen man sich in Berlin nicht entziehen
konnte, und daß ich befürchtete, diese Verschleierung in dem neutralen
Lande in die Potenz erhoben zu finden. Was sich auch bestätigte, als
ich anschließend in die Schweiz fuhr. Das Gebaren der gemütlichlässigen

Menge hier mochte dem in einem Deutschland von 1908 glei-

34



chen, schrieb ich damals.* Als ich aber jefet nach Berlin kam, mußte ich
feststellen, daß die Mentalität der Neutralen inzwischen bis hierher
vorgedrungen war. Das Erregende war die Apathie, mit der man hier
angesichts des Unfaßbaren existiert.

«In den lefeten Tagen der Menschheit», jenem während des Ersten
Weltkrieges entstandenen Stück, in dem Karl Kraus seine Gegenwart
im Bilde festzuhalten suchte, treten als Hauptpersonen der Optimist
und der Nörgler auf. Der Optimist ist stets des Nörglers intelligenter
Gesprächspartner, besifet gesunden Menschenverstand, psychologisches
Verständnis und historisches Urteil. Er ist gefaßt und ausgeglichen,
während der Nörgler verzweifelt ist. Der Optimist sieht immer beide
Seiten einer Sache, während der Nörgler sich weigert, zu schielen. Sagt
der Optimist : «Ich weiß nicht recht, wovon Sie sprechen. Unsere Lage
ist keineswegs einzigartig. Das Leben ist stets gefährlich - und wie erst
das Leben der Kultur. Die lefeten Tage der Menschheit brechen in
jedem Jahrhundert mindestens einmal an, und Krisen gibt es jeden
Tag» - so antwortet der Nörgler : «Das ist profund und wäre noch
profunder, wenn es nicht Ihre Ausrede dafür wäre, so zu fühlen, zu denken

und zu handeln, als könnte kein Tag der lefete sein. Sie über-
schäfeen die Bedeutung der Zeit für die Seele. Gewiß, das Leben geht
weiter - als es dürfte.» - «Wir haben bisher in trügerischer und künstlicher

Sicherheit gelebt», behauptet der Optimist, «und was wir nun
erleben, ist eine Rückkehr zum Normalen.» «Nein», antwortet der
Nörgler, «Sie haben in trügerischer und künstlicher Sicherheit gelebt,
und was ich erlebe, ist eine tödliche Komplikation des Abnormalen.»

Eine tödliche Komplikation des Abnormalen, in der man sich häuslich,

um nicht zu sagen idyllisch, eingerichtet hat, der man uninteressiert,

wie man sagt, objektiv zusieht. Das ist es. Meine Erregung legte
sich ein wenig, als ich nach meiner Rückkehr in einer unserer repräsentativen

Zeitschriften unter dem Titel «Ruinen heute» einen Bericht aus
Berlin las, von jemandem, dem es offenbar ähnlich ergangen war wie
mir: «Kurfürstendamm zehn Uhr abends. Stärker als anderswo leuchtet
die Illumination auch hier nicht. Und gewiß habe ich schon leuchtendere

gesehen. Trofedem bin ich, geblendet von dem, was sie hier leistet,
überzeugt, daß sie bisher und anderswo nur probeweise verwendet
worden war; ihre eigentliche Bestimmung noch nicht gefunden hatte
Nicht um zu beleuchten, glänzt hier das Licht, sondern um zu
verleugnen. Nicht um Seiendes zu bestätigen, sondern um das Nichtsein
der Stadt zu verdunkeln. Nicht um uns sehend zu machen, sondern um
uns zu blenden So geblendet saßen wir also auf der Terrasse
Wie auf der «Queen Mary» irgendwo auf hoher See nur daß es
eben nicht das unaufreibbare Meer war, was die empörende Eleganz
des Bordlebens umgab, sondern der Ozean von zerriebenem Schutt,

* In: Wilhelm Kütemeyer, «Die Krankheit Europas». Suhrkamp, Frankfurt 1951.

35



der sich, ein paar Meter vor uns, hinter uns, rechts und links von uns
und im ganzen Umkreis ins Endlose ausdehnte, nach Charlottenburg,
nach dem Zoo hin und hinein ins Bayrische Viertel.

Um das Trugbild vollständig zu machen, spielte eine Kapelle
Zigeunerweisen, die Weisen derer, die man vergast hatte. Aber wer im Publikum

hätte das je gewußt oder noch gewußt? So also geblendet von
dem Licht, das verfinstert die Finsternis, und befeuert von den Melodien

der Ermordeten, zog das Schiff seinen Kurs durch die Nachkriegsgeschichte.

Die Portionen waren kolossal, zu Klage war kein Anlaß,
keine Sirene heulte, kein Nebelhorn tutete, und die Ereignisse im
anderen Sektor des Weltmeeres geschehen vermutlich auf einem anderen

Planeten.»
Natürlich war ich auch auf dem anderen Planeten. Man kann ja in

einem Zuge und ohne das allergeringste Anzeichen dafür, daß man die
Grenze einer Welt überschreitet, mit der S-Bahn hinüberfahren. Welch
eine andere Welt! Und in einer Stadt, ja in einer Straße. In der
Hauptstadt Deutschlands. Aber ein Geisteskranker kann nicht
unempfindlicher sein gegen seine eigenen Gemütsbewegungen, gegen seine
Vergangenheit und seine Zukunft, wie diese Stadt gegenüber ihrem
Schicksal.

Die Viermächtekonferenz war hier gerade zu Ende gegangen. Es

ging um die Einheit Deutschlands. Vielleicht war es unmöglich, sie zu
erreichen. Aber haben wir sie gewollt, von ganzem Herzen und nach
unserem ganzen Vermögen, als das große Anliegen eines großen Volkes,

als das beherrschende Sinnen und Trachten unserer Tage und
Nächte? Wir haben uns in jenen Wochen vom Ausland mehrfach sagen
lassen müssen, daß man von einer mächtigen oder gar überwältigenden
Sehnsucht des deutschen Volkes nach Vereinigung besonders in der
Bundesrepublik wenig gemerkt habe. Und daß man sich da nicht zu
wundern brauche, wenn die fremden Mächte die Erreichung dieses
Zieles so lau betrieben.

Sogar Ferdinand Triedensburg, zweiter Bürgermeister von Berlin
in den Jahren 1946-1950, faßt seine Bemerkungen über die Lösung
des Berliner Problems in seinem kürzlich erschienenen Buch über
«Schicksal und Aufgabe Berlins» dahingehend zusammen, daß das
Verhältnis zur Bundesrepublik nicht selten die vertrauensvolle Zusammenarbeit

vermissen lasse. Auch habe die Außenwelt mit umfassender Hilfe
viel zu lange gezaudert. Vor allem aber habe der Anspruch Berlins auf
endgültige Wiederherstellung der Hauptstadtfunktionen von seiten der
Bundesregierung eine merkwürdig zurückhaltende Behandlung erfahren.

Meine Damen und Herren. Es geht mir hier nicht um Politik. Es
könnte da ja auch nur ein Politisieren herauskommen. Ich rede als Arzt.
Gerade mein Besuch in Berlin im Jahre 1947 ließ den schon lange gehegten

Gedanken, daß der Begriff der Krankheit nicht bloß auf das
Individuum, sondern auf ganze Gruppen anwendbar ist, zur vollen Entfal-

36



tung kommen. Ich erkannte, daß es eine Pathologie der Gesellschaft
nicht im metaphorischen, sondern im eigentlichen Sinne wirklich gibt.
Es ist die Forderung nach einer Sozialpathologie als medizinischer
Disziplin und einer dementsprechenden Therapie, die sich da erhebt.

Erlauben Sie mir einige Worte darüber, wieweit das heute schon
möglich ist. Ich wende mich einen Augenblick den Verhältnissen in den
USA zu, um dann zu uns zurückzukehren.

In den Vereinigten Staaten ist man im allgemeinen bisher am weitesten

darin gekommen, die Geisteskrankheit nicht als Stoffwechselstörung,

sondern als eine echte Erkrankung des Geistes zu erkennen.
Es hat sich dabei ergeben, daß zum Beispiel die Schizophrenie auch in
ihren akutesten Formen als eine besondere Konstellation und Komplikation

von zwischenmenschlichen Beziehungen zu begreifen ist, mit
denen jeder von uns vertraut ist. Es waren also soziale Faktoren im
weitesten sowohl wie im intimsten Sinne, die immer mehr in den
Vordergrund traten. Die Folge war einerseits ein steigendes Interesse von
Sozialwissenschaftern für die medizinische Psychiatrie. Auf der anderen

Seite eine Zuwendung der Psychiater zu Bereichen wie kulturelle
Anthropologie und Soziologie. Durch William Alanson White (1870 bis
1937) wurde die erste Synthese zuwegegebracht zwischen der Psychiatrie,

die sich mit Kranken befaßt, und einer anderen, die sich
gesellschaftlichen Zuständen zuwendet.

Harry Stack Sullivan, einer seiner Schüler, und seine Mitarbeiter
haben diese Linie besonders intensiv weiter verfolgt. Nicht bloß
entwickelte Sullivan die bisher beste Kenntnis überhaupt der nichtkörperlichen

Behandlungsmethoden der • Geisteskrankheit, besonders der
Schizophrenie, nicht bloß hat er die Entstehung dieser fürchterlichsten
Zerstörung des Geistes bis tief in die Gründe und Abgründe der
umgebenden Gemeinschaft verfolgt, sondern er hat diese Gesellschaft selbst
in ihren Störungen studiert. Hatte man einmal erkannt, daß die individuelle

Geisteskrankheit auf Störungen zwischenmenschlicher Beziehungen

beruht, so wurde man unabwéislich zur Untersuchung dieser
zwischenmenschlichen Beziehungen selbst geführt. So kommt Sullivan
in Zusammenhang seiner Wissenschaft zu der Feststellung, daß die
soziale Ordnung selbst ernstlich gestört ist. Er fühlt sich tief beunruhigt
durch das, was er als die allgemeine Haltung gegenüber dem Lauf der
Weltereignisse erkennt. Als das Erstaunlichste stellt er fest, daß die
zunehmende Zivilisation nicht, wie man hoffte, die geistige Unordnung
verringert hat. Sie habe sie umgekehrt auf die gefährlichste Weise
vergrößert. Er geht schließlich so weit, keiner anderen Gruppe von
Menschen eine größere Aufgabe für die Zukunft der USA zuzuschreiben

als den Ärzten, die die Beziehungen der Menschen untereinander
studieren. Nur befürchtet er, daß diese Ärzte doch schon zu spät kommen.

Denn die breiteren Aspekte der Therapie seien kaum reif,
verbreitet oder verallgemeinert zu werden.

37



Das ist nun eine Art der medizinischen Wissenschaft, die gewiß
auch in den USA keineswegs die Regel, die aber auch nicht ganz
vereinzelt ist. Am bemerkenswertesten hieran ist die Erschütterung des
Fortschrittsglaubens gerade in den Vereinigten Staaten. Und ist weiter
der überschritt von der Natur- zur Geisteswissenschaft dort, wo die
Spezialisierung am weitesten vorgetrieben ist. Daß man nämlich in der
Medizin sich für das interessiert, was die Kranken im wirklichen Grunde
ihrer Seele bewegt, und daß man dabei in einem Lande, das als die
Hochburg des Individualismus gilt, im Begriffe ist, den Individualismus
zu überwinden. Ob sich auch hier der Strukturwandel einer ganzen
Epoche ankündigt?

In Europa, speziell in Deutschland, verläuft diese medizinische
Entwicklung langsamer und träger. Wahrscheinlich liegt das nicht
zulefet daran, daß die alte und verwurzelte Tradition unseres Kontinents
die innere Annäherung an die Geisteskrankheit, welche ja doch vor
nicht allzu langer Zeit noch als Domäne dämonischer Kräfte galt, nur
ermöglicht, wenn religiöse Aspekte innerhalb der Einzelwissenschaft
auftauchen. Davon ist man nun in den USA weit entfernt.

Vielleicht nimmt die europäische Medizin eine Entwicklung, die
auf andere Weise diesem Mangel abhilft. Da hat zum Beispiel eben der
Heidelberger Gelehrte Hermann Triedmann ein Buch veröffentlicht,
das unter dem Titel «Epilegomena - Zur Diagnose des Wissenschaftszeitalters»

im neunten Kapitel «die heile Gesellschaft» behandelt. Hier
wird die Notwendigkeit geltend gemacht, bei der Anwendung des

Krankheitsbegriffes auf die Sozialstrukturen nicht bei den psychischen
oder geistigen Krankheiten stehen zu bleiben, sondern bis zur «eigentlichen»,

das heißt der physischen Krankheit vorzudringen. Denn, sagt
er, soll es ein reales Substrat des Kollektiven geben, nämlich die Gesellschaft,

und soll diese gleich dem Organismus krank sein können, so
muß das Substrat des Kollektivs es auch gleichsam körperlich sein
können (S. 175). Umgekehrt heißt das, daß in der physischen Krankheit

des Individuums «kollektivistische» Elemente aufgewiesen werden
können.

In der Tat ist das ein besonderes und immer mehr ins Zentrum
des Interesses rückendes Anliegen unserer Medizin. Als anthropologische,

das heißt eigentlich menschliche Medizin entdeckt sie die Bedeutung

außer- und überindividueller Kräfte für Entstehung und Verlauf
der Erkrankung in wachsendem Maße. Die außer- und überindividuellen

Kräfte erstrecken sich dabei einerseits auf den Nächsten in
jeder Form bis hin zur einwirkenden Kraft der gleichsam «fernen»
Gesellschaft, anderseits aber auch auf die jenseitigen Mächte und ihre
reale Gegenwart.

Triedmann geht so weit, daß er in seinen Vorlesungen über
Medizinisches Denken die, wie er selbst sagt, phantastisch anmutende Paral-

38



lele zwischen dem Karzinom und der Revolution im Leben des Staates
vorträgt. Er führt aus: «Wie im Staate separatistische und aufrührerische

Bestrebungen sich erst da geltend machen, wo die Zentralregierung
geschwächt ist, so könnten im Zellverband autonome bösartige

Wachstumserscheinungen, Lösungen aus dem organischen Verband in
der Regel erst da auftreten, wo das Zentralorgan des Organismus die
Herrschaft über die Einzelzellen verloren hätte. Wichtige Aufschlüsse
über die Ätiologie und auch die Therapie würden sich - wenn dieser
Analogie eine reale Bedeutung innewohnte - aus ihr entnehmen lassen.
Die Lockerung des Soziallebens würde dann in dem bösartigen, selbst-
gesefelichen Zellkörper des Individuumkörpers nicht nur ihre spiegelbildliche

Entsprechung finden, sie wäre wohl auch deren ,Ursache' - oder,
besser, beide entsprängen einer Dissoziationstendenz in einem
biologischen Allgemeinsubstrat.» (Ebenda S. 177.)

Hierüber wäre viel zu sagen. Insbesondere darüber, daß hier das
Biologische im Menschen als eine psycho-physische, besser noch noo-
physische Realität aufgefaßt wird. Bemerkenswert ist die Energie, wie
hier sehr weit Auseinanderliegendes, nämlich die bösartige Geschwulst
im Individuum auf der einen Seite und eingreifende Vorgänge im Leben
der Gemeinschaft auf der anderen miteinander in Verbindung gebracht
werden. Jedenfalls ist phantastisch in negativem Sinne nicht dieser
Versuch, Zusammengehöriges, durch eine pathologische Dissoziation
scheinbar unüberwindlich voneinander Getrenntes miteinander zu
verbinden. Wohingegen der Vorgang des bösartigen Wachstums selbst,
demgegenüber wir im Grunde völlig ohnmächtig sind, im höchsten
Maße phantastisch und gespenstisch ist.

Ich hätte aber bei dieser von unserem Thema scheinbar ablenkenden,

mehr methodisch und wissenschaftsgeschichtlich anmutenden
Betrachtung nicht so lange verweilt, wenn wir uns in ihr nicht auf eine
unscheinbare Weise eben dem Thema genähert hätten, geradezu
zentralen Stellen von ihm

Was sich hier in der Medizin als so schwierig erweist, im übrigen
aber als im Begriff befindlich, diese Schwierigkeit zu überwinden, ist
doch der überschritt vom Bereich der Natur in den des Geistes. Und
hier noch konkreter: vom individuellen Naturbereich zum geistigen
Sozialbereich. Und umgekehrt : von den Naturkräften der Gesellschaft
zu den geistigen Bewegungen des Individuums.

Ist aber diese Aufgabe und diese Schwierigkeit nicht geradezu die
Signatur der technischen Zivilisation und damit unseres Zeitalters?
Dieser Entwicklung, die zu der so häufig beschriebenen Diskrepanz
geführt hat zwischen den materiellen Produktionskräften und der
plastischen Kraft, ihnen geistig und in den eigentlich menschlichen
Ordnungen zu folgen? Und ist die von uns dargestellte Situation in
einer Wissenschaft, der der Medizin, so nicht die prägnanteste Beschreibung

der Zerrissenheit im Herzen Europas? Und damit der Zwei-

39



teilung der Stadt, die auf fast schon komische Weise in der Mitte dieses
Europas liegt?

Königsberg, Warschau, Wien, München und Aachen liegen
annähernd an der gleichen Kreislinie, die mit einem Radius von
fünfhundert Kilometern um Berlin herum gezogen werden kann. Nimmt
man den Radius von achthundert Kilometern, so gilt das gleiche von
Riga, Stockholm, London, Paris und Mailand. Ja schaut man auf die
Außenbezirke unseres Erdteiles, so stellt man fest, daß Madrid und
Moskau - oder auch Rom und Leningrad - etwa gleich weit von Berlin
entfernt sind. Der Stadt ist also ihre Mittellage vorgezeichnet. Hier ist
nicht West- und Osteuropa, hier ist beides zugleich. Hier ist der
Austausch und Geben und Nehmen nach allen Seiten gewesen seit der Zeit,
als die uralten Fischerdörfer Berlin und Kölln im dreizehnten
Jahrhundert zu der kleinen Stadt Berlin zusammenwuchsen.

So gesehen ist die Zweiteilung der Stadt Berlin nur die zugespife-
teste und gröbste Form einer Dissoziation, die durch unser ganzes,
nicht nur politisches, sondern auch geistiges und natürliches, nicht nur
individuelles, sondern auch soziales Leben geht. Und die Wahrscheinlichkeit

wäre sehr groß, daß die Zweiteilung der Stadt und damit
Mitteleuropas nicht eher zu beheben ist, als bis die geistige und natürliche,
die individuelle und soziale Dissoziation behoben ist, die der politischen
Spaltung zugrunde liegt.

Was da in Erscheinung tritt, wäre also ein Riesenmodell für den
Kulminationspunkt einer in Europa von langer Hand vorbereiteten
Entwicklung. Vergleichbar in etwa dem Auseinanderfallen des
römischen Imperiums in ein west- und ein oströmisches Reich.

Und die Apathie, die sich angesichts dieses Schismas besonders
kraß bemerkbar macht und die mit der ganz besonderen
Aktionsfreudigkeit, wenigstens in wirtschaftlichen Dingen, die sonst hierzulande

herrscht, ganz erheblich kontrastiert, ist vielleicht so zu erklären,
daß man das Ausmaß der Schwierigkeiten wenigstens wittert. Daß man
sich, ohne jede klare Erkenntnis und in der Strategie völlig ratlos, nicht'
traut, die Aufgabe in Angriff zu nehmen. Die Apathie wäre also so
etwas wie ein Zeichen von Besonnenheit?

Es käme also darauf an, im einzelnen, gleichsam fachmännisch zu
realisieren, daß die Schwierigkeit, die einer Wiedervereinigung Deutschlands

entgegensteht, in den Problemen unseres alltäglichen Lebens
wiederkehrt und daß sie ganz präzise die unserer Geschichte ist bis in
unsere persönliche, nicht bloß private, sondern auch öffentliche
Biographie hinein. Ohne die Berücksichtigung und dementsprechende
Veränderung dieser Faktoren ist die Hoffnung auf einen Ausgleich der
großen weltpolitischen Spannungen eine Utopie.

Es ist aufschlußreich, zu sehen, wie sich diese Konstellation in der
Geschichtswissenschaft spiegelt. Etwa dort, wo sie als Zeitgeschichte
sich dieser unserer Gegenwart zuwendet, im Unterschied zur Historie

40



mit ihrer Tendenz, alles Geschehene seines Gegenwartscharakters zu
berauben. Denn natürlich ist die Situation in den anderen Wissenschaften

ähnlich wie in der Medizin.
Rothfels, Herausgeber der Vierteljahreshefte für Zeitgeschichte,

macht folgende Feststellungen: Die Zeitgeschichte (das Wort gibt es

etwa seit der Französischen Revolution) tritt mit dem Anspruch eines
Epochenwandels auf. Mit den Jahren 1917/18 beginnt wirklich eine
neue universalgeschichtliche Epoche. Sie ist durch den Eintritt Amerikas
in den Krieg und den Ausbruch der Russischen Revolution
gekennzeichnet. Damit wurden über die Welt hin die Möglichkeiten eines
universalen Bürgerkrieges heraufgeführt. In der Krise des Nationalstaates

werden Widerstandsbewegungen und Integrationsbewegungen
zu Zentralthemen der Geistesgeschichte. Es gilt nun die «Sektorengrenzen»

des Politischen, des Wirtschaftlich-Sozialen und des Geistigen
zu überwinden. Dazu ist die Aufhebung der Trennung von Außen und
Innen ebenso notwendig wie die eines Bildes vom Menschen und eines
Bildes von der Natur.

Die gleichsam allgegenwärtige Bedeutung der Grenzsituationen,
ihre Gegenwart eben in unserem Herzen und damit das Eindringen des
Eisernen Vorhanges in alle Zellen unseres Daseins, zeigt sich auch in
dem Konflikt der Loyalitäten. Es scheint immer mindestens zwei Gewissen

zu geben : folgt man dem einen, begeht man Verbrechen im Sinne
des positiven Gesefees, folgt man dem anderen, verschuldet man sich

vor dem ungeschriebenen, ewigen. Dieses kann aber plöfelich und
unvermittelt in irdischer Macht dastehen und einen strafen, so wie es
vorher das andere tat. Das ist der Grund der Bürgerkriegssituation.

Die Neuzeit hatte sich immer mehr zu der Annahme überredet,
daß der Hang zum Guten uns angeboren sei. Das war unsere Humanität.

Angst sollte man vor dem Bösen haben. Immer unabweisbarer aber
tritt hervor, daß die Angst vor dem Guten sich ausbreitet und damit
der dämonische Charakter der Zeit. Es zeigt sich zum Beispiel in
zunehmendem Versagen der Loyalität in Auswärtigen Ämtern und in
Atomphysiklaboratorien. Das Außerordentliche, ja die Verwirklichung
des Unmöglichen scheint geradezu ein Erfordernis des Alltags geworden

und die Teilnahme an der Mittelmäßigkeit zu einer Nötigung, das
Gemeine zu tun.

Das begründet natürlich eine tiefe Unzulänglichkeit der Demokratie.

Auch den stillen, aber allenthalben nur um so mächtiger
wirksamen Hang der Geschichte heute zu totalitären Lösungen. Positiv aber
bringt es den Zwang mit sich, bei Gefahr des Unterganges, den
pathologischen Zwiespalt zu überwinden und ein Drittes zu suchen, zwischen
Totalitarismus und Demokratie. Das wäre das neue, in Fleisch und
Blut übergegangene Gewissen. Ein echtes Wir-Gewissen.

Eine besonders schwere Last bei meinem lefeten Berliner Aufenthalt
bestand in der Wahrnehmung, daß das, was man ein halbkoloniales

41



Bewußtsein nennen könnte, unter uns Deutschen schon ungemein
verbreitet ist. Man hätte erwartet, hier ein Feuer der Leidenschaft brennen
zu sehen oder der entschlossenen Erkenntnis dafür, daß Widerstand
und Integration gleichermaßen notwendig sind. Und Widerstand und
Integration an der rechten Stelle, wenn die Eigentümlichkeit dieser
Stadt und damit ihres Landes nicht ausgelöscht werden soll. Dieser
Stadt, die nicht nur geographisch West- und Osteuropa zugleich ist,
Austausch und Geben und Nehmen nach allen Seiten.

Eugen Rosenstock, Ordinarius für Rechtsgeschichte in Breslau bis
1933, seitdem in den Vereinigten Staaten lebend und lehrend, hat schon
1925 in seiner Soziologie vom balkanisierten Europa gesprochen und
davon, daß die «ewige Wahrheit» der europäischen Kultur zum Mytho-
logem geworden ist.

Für die Geistessprache der Welt ist Europa tatsächlich zu einem
Fragment geworden. Die Frage einer Mitgliedschaft in einer nicht durch
«das kleine Vorgebirge Asiens» abgesprengten Welt steht zur
Entscheidung, soll es und sollen seine Nationen gerettet werden. Die
Rettung der Nationen vor dem Schicksal der «graeculi», der Kleinstaaten
im Römerreich, hängt also - genau entgegengesefet wie unter dem
restaurierenden Aspekt - nicht an der Absolutsefeung ihrer Geschichte,
nicht an der romantischen Lehre von der ewigen Wahrheit des Gewordenen,

sondern davon ab, daß ihm nun erst recht neue, unerhörte,
eigenartige Schöpfungen als Glieder entspringen. Die können sich nicht
«ausleben», sie können nur mitleben.

Rosenstock hat in seiner Soziologie, deren zweiter Band «Das
Kreuz der Wirklichkeit» heißt, den Kanon einer Wissenschaft
entwickelt, die, nicht von der Medizin ausgehend, dem entspricht, wonach
die amerikanische Sozialpathologie noch vergeblich sucht, die ihr jedenfalls

auf der Suche nach dem noch Fehlenden unschäfebare Dienste
leisten könnte. Sie ist diejenige Erweiterung der Soziologie nach der
physiologischen Seite hin, die der Erweiterung der Medizin nach der
Seite des Geistigen und Sozialen entspricht. Sie verliert sich aber nicht
an die Natur und gehört deshalb auch nicht zu den weit verbreiteten,
der Romantik zugehörigen Organismustheorien. So wie die neue Medizin

sich nicht an den Geist verliert und verlieren darf. Vielmehr erweitert

diese Soziologie, um der Natur Widerpart leisten zu können, ganz
richtig den Geist zum Geistlichen. «Der Geist ist nicht Gott.» So kann
neben dem Zeitgeist, und mit ihm verschränkt, auch der Zeitleib ins
Auge gefaßt werden. Diese Soziologie ist eine Heilkunde der zeitlichen
Ordnungen. Sie stellt die Frage nach den Gestehungskosten der menschlichen

Ordnungen. Der wichtigste Teil dieser Kosten sind Menschenleben.

Und diese Soziologie ist weder Geist- noch Naturwissenschaft,
sondern beides. Sie ist weder Mythologie noch Utopie. Das Kreuz der
Wirklichkeit besteht in der Durchdringung von Außen und Innen,

42



Vorwärts und Rückwärts. Die in diesem Zusammenhang besonders
wichtige Abgrenzung gegen den Klerikalismus ist eindeutig. Ich zitiere
einen Ausspruch des Grafen Saint Simon, den auch Rosenstock zitiert
und der die Kirche wegen ihres Funktionswandels der Kefeerei anklagt.
Er lautet: «Rechtgläubig war der römische Klerus bis zur Stuhlbesteigung

Leos X. (1512), denn bis dahin war er den Laien in allen den
Wissenschaftszweigen überlegen, deren Fortschritte der ärmsten Klasse
fortgeholfen haben. Seitdem ist er in Häresie verfallen, denn er hat nur
noch die Theologie gepflegt und hat sich von Laien den Rang in Kunst,
Naturwissenschaft und Technik ablaufen lassen.»

Sie sehen, es geht um die Aufgabe der Verwandlung der eigenen
Erbweisheit, der Preisgabe alles Zufälligen und Entbehrlichen. Es geht
um ein Wissen, das sich nicht auf göttliche Autorität und Staatsgesefe,
sondern auf die Vergegenwärtigung des Menschen beruft. Nur diese
menschliche Wissenschaft kann jene Lücke ausfüllen, an der ganz
Europa, das ganze Erdenrund krankt. Und es kann kein Zweifel sein,
daß diese Lücke es ist, die in der Situation der Stadt, von der wir reden,
auf eine handgreifliche Weise in Erscheinung tritt. Besonders
handgreiflich vielleicht darin, daß das, was wir als große Wunde in
brennendem Schmerz empfinden müßten, uns so wenig irritiert und aus
dem Gleichgewicht bringt.

Zu der halbkolonialen Bewußtseinslage, die ich bei meinem
Aufenthalt in Westberlin sehr verbreitet gefunden zu haben glaube, gehört
auch die Unfähigkeit, den Gegner auf der anderen Seite und so das
Wesen des Konfliktes überhaupt ins Auge zu fassen. So daß man
fürchten muß, daß die so dringend notwendige Abgrenzung gegen ihn
nur sehr schwach und grob, also allenfalls durch Gewalt allein möglich
ist. Dem entspricht eine sataniskische Virtuosität im Vergessen, die ja
auch meinem Gewährsmann aus dem «Merkur» aufgefallen ist, und
eine völlige Sterilität der Phantasie in der Vorstellung von der Zukunft.

Das, was die Tiefenpsychologie in der Behandlung von Kranken an
Erfahrung von den Widerständen gegen die Erhellung der zugrundeliegenden

Konflikte macht, ist ein reines Kinderspiel dagegen Ich will
aber doch eine gute Schilderung solcher Erfahrungen von einer
ursprünglich deutschen, später amerikanischen Psychotherapeutin hier
bringen, um dann auf den Unterschied zu dem sozialpathologischen
Verhalten, das uns beschäftigt, zu sprechen zu kommen. Die Schilderung

stammt von Dr. Karen Horney und bezieht sich auf die ärztliche
Behandlung von inneren Konflikten, die den daran Leidenden krank
machen. Sie lautet: «Was mir zunächst ganz besonders auffiel, war die
Blindheit der Patienten gegenüber augenfälligen Widersprüchen in
ihnen selber. Wenn ich auf diese Widersprüche hinwies, begannen sie
auszuweichen und schienen jegliches Interesse daran zu verlieren. Nach
wiederholten Erfahrungen dieser Art wurde mir klar, daß das
Ausweichen der Ausdruck einer tiefen Aversion dagegen war, sich mit die-

43



sen Widersprüchen auseinanderzusefeen. Schließlich zeigten mir die
Panikreaktionen anläßlich der plöfelichen Erkenntnis eines solchen
Konfliktes, daß ich mit Dynamit arbeitete. Die Patienten hatten allen
Grund, vor ihren Konflikten zurückzuschrecken : sie befürchteten, daß
ihre Macht imstande sei, sie in Stücke zu zerreißen. Hier begann ich
zu erkennen, welch erstaunliches Maß von Energie und Intelligenz an
mehr oder weniger verzweifelte Bemühungen gewandt wurde, die
Konflikte zu ,lösenf oder, genauer gesagt, ihr Vorhandensein zu leugnen
und eine künstliche Harmonie herzustellen.»

Die Verfasserin kommt nun auf die verschiedenen Wege, die zu
solch einer künstlichen Ausschaltung der Konflikte, zu ihrer mehr oder
minder tiefgehenden Verdeckung führen.

Der erste besteht darin, die eine Seite des Konfliktes überhaupt
auszuschalten und die andere in den Vordergrund zu schieben.

Der zweite Versuch ist der, sich von den Menschen «abzuwenden»,
sich zu distanzieren. Dadurch werden die Konflikte erst einmal scheinbar

vermindert.
Der dritte Versuch ist ganz anderer Art. Statt sich von anderen

abzuwenden, wendet man sich von sich selbst ab. Das ganze reale Selbst
wird unwirklich, und statt dessen schafft man sich ein idealisiertes Ebenbild

von sich, in dem die Widersprüche keine Konflikte mehr zu sein
scheinen, sondern nur die verschiedenen Aspekte einer Person.

Von allen Lösungsversuchen ist wahrscheinlich das idealisierte
Ebenbild wegen seiner weitreichenden Wirkung auf die ganze Persönlichkeit

am allerwichtigsten. Aber es schafft eine neue Spaltung, indem
der Betreffende sich von seinem eigentlichen Selbst entfernt.

Dem versucht ein vierter Lösungsversuch zu begegnen, indem er
mit allen früheren Konflikten auch diesen lefeten wegzaubert, und zwar
werden innere Vorgänge so erlebt, als ob sie sich außerhalb der
betreffenden Person abspielten. Man externalisiert oder projiziert den
Konflikt. Das heißt: man wirft gegen alles, was einen spiegelt oder zu
spiegeln scheint, Steine. Dadurch wird aber lefetlich der ursprüngliche
Konflikt zwischen Selbst und der Außenwelt in die Potenz erhoben,
die unter Umständen riesig ist. Jede kleine Differenz mit der Umwelt
findet ein riesiges Echo. Wird dann die Dissoziation des Selbst für die
Kapazität des Ich übergroß, so braucht in Wirklichkeit gar keine
Differenz vorzuliegen. Sogar einer durchaus freundlichen oder gar liebenden

Instanz oder Person gegenübergestellt, fühlt sich der Betreffende
von ihr verfolgt: im Wahn.

Je mehr solch ein Zustand der Verschleierung von Konflikten
fortgeschritten ist und je intensiver die Verschleierung ist, um so stärker
ist auch die Macht des Widerstandes, der ihrer Erhellung und
Auflösung entgegengesefet wird. So gewiß nun die jefeige Verfassung Berlins

durch Externalisation und Projektion charakterisiert ist, und so
schlimm das an sich schon wäre, so würde man doch den Ernst der

44



Lage völlig verkennen, wollte man es bei dieser Beurteilung sein
Bewenden haben lassen. Denn nicht nur besteht die Externalisation in
zwei Formen: in einer vorstellungsmäßigen, wie sie oben beschrieben
wurde, und in einer wirklichen. Sondern es besteht außerdem noch die
externalisierende Instanz nicht aus einem Individuum, auch nicht aus
einer Summe von Individuen, sondern aus einer Gesellschaft, sogar
einem Staat.

Daß die Externalisation nicht bloß eine der Vorstellungen ist,
sondern auch eine über die Vorstellung hinausgehende Wirklichkeit heißt,
daß der Teil der Konflikte, der erste durch Idealisierung des eigenen
Zustandes und dann durch Projizierung eines Teils der Spaltung zum
Verschwinden gebracht wurde, die Macht hat, das verschwundene
Verworfene, Dunkle des eigenen Wesens, im Cegenüber leibhaftige
Formen annehmen zu lassen. Das ist eine wirkliche außen entstehende
Quelle neuer Konflikte.

Man muß sich klar machen, daß der Hinweis auf diese Quelle der
einzige Gesichtspunkt ist, der in der politischen Beurteilung gemeinhin
geltend gemacht wird. Man übersieht, wie diese Quelle in Wirklichkeit
durch einen selbst genährt wird und in welcher Verzerrung, welcher
Vergrößerung des Schlechten und welcher Verkleinerung des Guten
diese Quelle und der von ihr genährte Strom erscheint. Dieser Fehler
kann nur ausgeschaltet werden, wenn man erkennt, daß es sich wirklich

um einen pathologischen Prozeß handelt.
Aber das Ausschlaggebende und eigentlich Verhängnisvolle ist doch

dies, daß es sich um einen pathologischen SbziWprozeß handelt. Um
uns klar zu machen, was das bedeutet, können wir an Beobachtungen
von Sullivan anknüpfen. Er hat sein Augenmerk auf das Verhältnis des
Einzelnen zu einer Gruppe gerichtet und darauf, wie auch heftige und
vielfach verdeckte, idealisierte und projizierte Konflikte dadurch fast
vollständig entschärft werden, daß man sich einer Gruppe einordnet.
Die Gruppe verhält sich dann zu anderen Gruppen ähnlich wie vorher
das Individuum zu seinem Gegenüber. Das kann so weit gehen, daß sich
ein Individuum oder eine Summe von Individuen durch Einfügen in
eine Gruppe den Gefahren einer Schizophrenie und ihrem Wahn
entziehen kann, denen es sonst unterlegen wäre. Darauf nimmt dann die
Gruppe eine paranoide, zu Verfolgungswahn neigende Haltung zu
allen außerhalb der Gruppe an.

Man kann sich vorstellen, welch ein Grad von Komplikation des
Verhängnisses hierin liegt! Tritt doch eine Institutionalisierung des
Wahns ein, und um so mehr, je repräsentativer die Gruppe ist. Es wird
nicht nur der Zeitgeist, sondern auch der Zeitleib vom Wahn ergriffen.

Ich will abbrechen. Vielleicht ist es gelungen, uns auf diese Weise
wenigstens von ferne zu vergegenwärtigen, was es bedeutet, wenn ein
großes Gemeinwesen wirklich erkrankt. Diese Vorstellung mit
konkretem Gehalt erfüllen, wie es nötig wäre, wenn wir in dieser Hirt-

45



sieht adäquat handeln sollten (und wie nötig wäre das nicht!), das
vermöchten wir erst, wenn wir tiefer in die Sozialpathologie und die Heilslehre

menschlicher Ordnungen eingedrungen wären. Aber die stecken
erst in den Anfängen. Das ist nicht zulefet eine Wirkung des ganz
erheblichen Widerstandes, den eine Erkrankung der Gesellschaft ihrer
Erhellung und Bewältigung entgegensefet. Und auch diesem Widerstand

ist es vermöge seines repräsentativen Gruppencharakters gelungen,

seine destruktive Art so weit zu rationalisieren, daß er nahezu,
wenn nicht ganz, konstruktiv erscheint.

Ganz zum Schluß möchte ich noch zwei Bemerkungen machen :

Einmal, daß die Kirche in den lefeten Jahrhunderten kaum noch ein Organ
für den Leib und das leibhaftige Wesen gehabt hat Dadurch hat sie
das Geistliche in das Geistige und das Christentum in Idealismus
verwandelt, in Sonntagschristentum, das den materialistischen Alltag
verdeckt. Die Sowjets aber sind, wie auch Rosenstock bemerkt, eifersüchtige

Wächter gegenüber einem bloß materiellen «Zion». Sie sind unter
anderen sozusagen Anti-Sonntags-«Geistliche».

Und zum andern dies : Die Vereinigten Staaten gewinnen nur langsam

die Möglichkeit, aus ihrer Gruppe herauszutreten und mit andern
Gruppen in echte Beziehung zu treten. Ihr Gruppengeist ist getragen
von dem, was wir liberale Demokratie nennen. Die scheint aber, wie
wir sahen, der universalen Bürgerkriegssituation, die die Weltsituation
heute bestimmt, nicht gewachsen zu sein.

Auch das sind zwei Punkte, die die sozialpathologische Situation,
Berlins und damit Deutschlands und Europas bestimmen.

Es besteht so wahrlich von allen Seiten Grund genug, diese Situation

nicht zu vergessen und sie uns immer tiefer und brennender
einzuprägen. Grund genug, ihrer weitreichenden Vorgeschichte und ihrer
Zukunftsträchtigkeit, ihren inneren und äußeren Möglichkeiten
nachzusinnen und die Mittel zu entwickeln, die es erlauben, dieser Situation

wirklich gewachsen zu sein. Wilhelm Kütemeyer

Düstere Propheten Europas

i.
Der katholische Bereich hat schon im Ersten Weltkrieg einen

prophetischen Geist sein eigen nennen dürfen, dessen tiefer Blick sich von
keinen Siegen täuschen ließ und dessen Kühnheit auszusprechen wagte,
was sich die Besten kaum eingestehen mochten: daß es mit Europa
und seinem Christentum traurig bestellt war: Theodor Haecker hieß
der Mann, der im Jahre 1917 das Wort ergriff zu einer vernichtenden
Kritik des deutschen «Systems» und zu einer Vorschau auf eine

46


	Berlin 1954 : ein Beitrag zur Sozialpathologie der Gegenwart

