Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 1-2: Verantwortung fur Europa

Artikel: Christentum als Theokratie : Teil 1 und 2
Autor: Dallago, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139975

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

in der sozialen Bewegung, das Wort im tiefsten Sinne verstanden, den
es haben kann,

Uns ist das soziale Problem zugleich ein religioses. Wir haben eben
gelernt, Gott nicht blof in Theorien, Andachten, Stimmungen, kirch-
lichen oder theologischen Fragen zu finden, sondern ihn als in der
Wirklichkeit, der groben, kampfreichen, unbequemen Wirklichkeit,
Schaffenden zu schauen. Thn da zu verstehen, da ihm handelnd nach-’
zugehen, ist uns «religiose Arbeit», nicht andichtiges Triaumen oder
theologisches Diskutieren.

Wir boffen auf eine Erneuerung des Christentums oder, besser
gesagt: auf ein neues Aufleuchten, Verstandenwerden, Lebendigwer-
den der Wahrheit, die in Jesus ihren hochsten Ausdruck gefunden hat.
Wir ersehnen ein neues Offenbarwerden der Realitit Gottes, eine
neue Fleischwerdung des Christusgeistes in der Menschenwelt. Diese
Sehnsucht ist’s, die unsere Kritik des Kirchentums und landldufigen
Christentums (unser eigenes inbegriffen) veranlafit. Sie soll dem Gro-
fleren dienen. Sie hat nicht die Zerstérung, sondern das Bauen zum
Ziel. Denn wir glauben allerdings, daf3 die Gestalt der Christenheit
erneuert werden miisse — nicht blof§ durch menschliches Suchen aller-
dings, sondern durch Kraft und Geist von der Héhe her, aber doch so,
daf3 auch wir das Unsrige tun miissen. (1909.) ‘

Christentum als Theokratie*

Vorbemerkung der Redaktion: Das Kapitel «Christentum als
Theokratie» wurde am 1. Februar 1953 von Carl Dallago ab-
geschlossen. Er erweist sich darin als einer von jenen «Einzel-
nen», die sich Kierkegaard wiinschte. Es ist nicht der
selbstisch isolierte und atomisierte Einzelne individualistischer
Art, sondern der Einzelne in der Verantwortung vor Gott
und fiir die Welt als Priifer und Mahner der Gemeinschaf-
ten, Volker und Michte. Als solcher hat auch Dallago sein
Wort in die Zeit hineingesprochen und in jenen Tagen die
faschistisch-nazistische «Diktatur des Wahns» wie ganz we-
nige enthiillt und gegen sie angekimpft, Dallago lebte keiner
Mystik, sondern er suchte das lebendige Wort Gottes und
vertrat es in der Welt gegen die Welt des Wahns und der
‘Liige. Auf seine Art diente er dem Kampf um das Reich Got-
tes. Die vorliegende Schrift ist ein lebendiges Zeugnis davon
geblieben. Sie sei daher unsern Lesern nochmals empfohlen.

* Siehe Heft 12 des Jahrganges 1954, wo wir aus Dallagos’ Nachlafl die Ein-
leitung seines Werkes «Was ist Christentum?» brachten.

8



Motto: «Durch Gideons Mund aber sagt der Mensch, auf dem der
Geist ruht, dafl er nicht herrschen wolle.» (Martin Buber im Kapitel:
«Um die Theokratie.»)

«Das Heil kommt von den Juden.» Joh. 4/22.

1

In meiner Schrift «<Es geht um die anima naturaliter christiana» ist
auf das Buch «Konigtum Gottes» von Martin Buber verwiesen, das
in klarer Sprache und Darstellung uns ersichtlich macht, wie die Juden
als das auserwihlte Volk von ihrer Bestimmung, der Aufrichtung der
Theokratie, immer mehr abgewichen sind durch innerliche Verarmung,
durch Uberschitung der dufleren Welt und ihrer Machtstinde. Fir
meine Auffassung des Christentums ist es tunlich, nochmals auf dieses
religionswissenschaftliche Buch zu verweisen, in dem Martin Buber als
Jude und religiéser Forscher es unternommen hat, «die Geschichtlich-
keit des Gideonspruches» darzutun, mit der er auch den «theokrati-
schen Verfassungswillen im vorkoniglichen Israel» geschichtlich
erwiesen sieht. Was mich dringt, hier authorchend zu verweilen, ist
die Freude an dem Spruche Gideons, an dem, wie ich ihn hore, jeder -
gottesglaubige Mensch, ja auch der Christ, seine Freude haben kann.
Denn der Spruch sagt so aus, dafl er in unserer Zeit der offenen Gott-
losigkeit wie des volligen Mangels an Christentum bei den Namens-
christen den Machthaber, dem der Spruch tatsichlich Weisung gewor-
den ist, als wahrhaft christlich geartet hinstellen wiirde. In Gideons
Spruch ist nimlich die Menschenherrschaft ausgeschaltet, weil die Got-
tesherrschaft begehrt wird: «Ich (Gideon) werde nicht tiber euch
walten, mein Sohn wird nicht iiber euch walten» — darin ist beschlos-
sen: kein Mensch soll tiber euch walten; denn es folgt: «. . .der Gott
selber und er allein ist es, der iiber euch walten soll.» Der Spruch wagt
es, mit der Theokratie Ernst zu machen. Das héren wir aus dem Buche
eines Juden, der freilich auch Geistesmensch ist, von dem man jedoch
gewif3 nicht annehmen kann, daf8 er uns Christentum darbieten wolle.
Aber wenn wir das Gehorte in uns einlassen wie in ein Gefaf3, in wel-
chem es aufgeldst und zugleich verwahrt wird, wird es uns auch netsen
und durchdringen, und wir werden einzusehen und zu fiihlen begin-
nen, dafl legten Endes auch der theokratische Verfassungswille, der
jede Menschenherrschaft ausschaltet, es ist, der das Reich, das zu uns
als Christen kommen soll, gestalten muf}. So habe ich den FEindruck
bekommen, daf} das Buch dieses jiidischen Forschers, dem Geist und
Redlichkeit in gleicher Weise eignen, auch fiir die Frage: was ist
Christentum? mehr zu geben hat als alle die Schriften unserer heutigen
Apologeten der Romkirche, durch die das Offiziellsein des Christen-
tums in dieser Welt, von der das Reich Christi nicht ist und nicht sein
kann, zustande gekommen ist. |

9



Damit sei keiner anderen offiziellen Kirche, die sich christlich
nennt, das Wort geredet, nur festgehalten, daf} das Unvereinbare:
in dieser Welt offiziell — und zugleich Kirche Christi und als solche
Sachwalterin des Reiches Christi zu sein, das nicht von dieser Welt
ist, zunichst an der Mutterkirche, von der diese Haltung ausging, zu
beanstanden ist. Der offizielle kirchliche Protestantismus hat ja fiir das
Protestieren aus Christlichkeit auch lingst die Befihigung eingebiifit.
Luther setste wohl richtig ein gegen die weltliche Haltung des kirch-
lichen Roms, aber nicht tief genug, sonst hitte er nicht den Papst als
Person, sondern die ganze Kirche, die als offizielle Kirche in dieser
Welt nicht die Kirche Christi sein konnte, bekdmpfen und verneinen
miissen. So vermochte auch sein Protestieren aus redlichem Christen-
glauben nicht das Geringste gegen das Grundiibel, das Offiziellsein,
das seiner eigenen Haltung immer mehr anhingig wurde, indem er es
nicht unterlief3, sich mit weltlichen Mitteln durchzusesten. Man sehe
doch danach, wo heute der offizielle kirchliche Protestantismus gelan-
det ist, man sehe nach der Reichs-Volkskirche im Dritten Reich! Und
das 1if3t noch nicht davon ab, sich evangelisch zu nennen: diese Reichs-
Volkskiiche, die zu wiistesten Gewalttaten die weltlich gekochte gei-
stige Nahrung spenden mufS. Welch ein Zirkus-Kirchenchristentum !
Und das kirchliche Rom: es ist nicht minder weltlich, nur geschulter,
formsicherer und traditionell kliiger in der ganzen Aufmachung. Der
Faschismus ist auch da heimisch, ist doch Rom der Ort, von dem er
ausgegangen ist. Und in die Sphire von Zirkus- oder Theatervorgin-
gen wird man auch da versest, wenn man vom angeblichen Statthalter
Christi einen Menschen ihm von Gott entgegengesandt gesehen sieht,
der ein ausgesprochener Gewaltmensch ist und fiir sein Gewalttun den
Staat vorschiitst, mit dem er sich nicht wortlich, aber greifbar identifi-
ziert und von dem er offentlich verlautbart hat, dafl er das Absolute
sei. Es ergibe: dieser Gewaltmensch das Absolute! Doch dariiber wird
noch zu reden sein. Zum Pakt mit diesem Menschen, ihn zu unter-
stiisen und seine Machtstellung zu festigen, trieb die Romkirche zwei-
fellos die Sicherung ihrer eigenen weltlichen Machtstellung, also die
Sicherung ihres Offiziellseins in dieser Welt. Es zeigt auf: dieses Offi-
ziellsein notigt zu widerchristlichem Verhalten. Das Offiziellsein, das
Ingeltungseinwollen in dieser Welt, erscheint als das Grundiibel. Dem
Neuen Testament nach (besonders im Johannesevangelium) ist diese
Welt ja auch als das Arge hingestellt, das iiberwunden werden soll.
Das Offiziellseinwollen in dieser Welt ist eben weltliches Wollen, dem
Weltsinn zugrunde liegt. Den Forderungen des Christentums und der
ganzen Haltung des Neuen Testaments nach aber soll den Menschen,
den das Christentum gestalten will, den Christen, der Widerweltssinn
kennzeichnen. Denn diese Welt ist Menschenmachwerk und Men-
schenmachtwerk, die sest voraus des Menschen Abfall von Gott, sein
eigenmichtiges Auftreten wider Gottes Ordnung: eben den Siinden-

10



fall. Sie hat von der Schépfung Gottes Besits genommen: so besudelt
und verunstaltet und verdirbt sie diese Schopfung, an der urspriinglich
alles gut war. Sie ist geworden, indem der Mensch sich zum Herrn
der Schépfung aufgeworfen hat; Menschenherrschaft gestaltet sie und
hat sie gestaltet. Wir haben aber Gott als das Absolute, als Wirklich-
keit im eminenten Sinne festzuhalten, was besagt, daf jeder Verstof3
gegen das von Gott Geseste dieses nicht umwirft, dieses nicht aufler
Geltung setst, auch wenn das durch solchen Verstof3 Geschaffene in
duflere Geltung tritt. Dieses Ingeltungtreten wird vielmehr letsten
Endes zu seinem eigenen Verderben sein, und zwar um so mehr, je
mehr sein Ingeltungsein Verstofl gegen das von Gott Gesetste ist. Ver-
- steht man nun, was es auch fiir das Christentum bedeuten muf3, «mit
der Theokratie Ernst zu machen» und den «theokratischen Ver-
fassungswillen», wie er im vorkdniglichen Israel vereinzelt aufgelebt
hat, aufleben zu lassen und die Weisung auszugeben: «Kein Mensch
soll iiber Menschen walten, Gott selber und er allein ist es, der tiber
Menschen walten soll?» Versteht man nun, wie erhaben es auch fiir
den Christen ist, anzuerkennen, was durch Gideons Mund gesa%t
wurde: dafl der Mensch, auf dem der Geist rubt, nicht berrschen will?

ol

Wer heute dem Christentum noch Glauben entgegenbringt, kann
vom Buche Martin Bubers auch vom Sichbescheiden und Sichnicht-
bescheiden im Judentum héren und daraus lernen, daf} fiir Aufnahme
des wahren Religitsen, also auch des Christentums, das Sichbeschei-
den immer das Hohere ist. Denn mit dem Sichnichtbescheiden
wachsen auch die Anspriiche und mit diesen das Weltliche im
Menschen, das nach Herrschaft zu trachten beginnt. So ist auch die
Haltung der Fihrer im frithen Judentum, wie sie im Buch der Richter
zum Ausdruck kommt, religiés gesehen, als die hohere anzusehen als
die der Kénige, indem mit der Aufrichtung des erblichen Kénigtums
die Haltung in autoritirer Hinsicht gewachsen und dadurch der wah-
ren Theokratie fernergeriickt ist. Wir héren auch von Buber gesagt:
«Der eigentliche Widerpart der unmittelbaren Theokratie ist das erb-
liche Konigtum.» Darauf ist besonders Bedacht zu legen. Meinem Den-
ken ist wohl lingst geliufig, die absolutistische Herrschaftsform als
die hochste anzusehen, aber auch als die gefihrlichste und wbelste,
wenn sie dem Absoluten nicht dienend ist. In diesem Falle wird sie ge-
radezu schlimmster Gegensats zur Herrschaft des Absoluten. Nun sehe
ich das an der Geschichte Israels dargetan von einem religionswissen-
schaftlichen Forscher. Denn Theokratie als Gottesherrschaft bedeutet
ja Herrschaft des Absoluten, und das erbliche Konigtum ermoglicht
absolutistische Regierung auch bei gréfitem Unvermdgen, dem Abso-
luten zu dienen. Denn dieses Vermogen ist nicht erblich, wird erst

11



errungen durch Glauben, ist Gnade, bedingt eine Verfassung, die sich
vom Geist ergriffen zeigt, erfordert einen Menschen, «auf dem der
Geist ruht». Das ist Dynastien nicht anhaftend, ist nicht dynastisches
Erbgut. Ererbt wird nur die monarchische Regierungsform, die abso-
lutistisches Geprige haben kann, und je mehr sie dieses Geprige hat,
um so mehr auch Widerpart zur Herrschaft des Absoluten wird, wenn
der Triger dieser Regierungsform dem Absoluten nicht dienend ist,
wenn auf ihm nicht der Geist ruht. Und dafl der absolutistische Herr-
scher als Austibender grofiter Eigenmichtigkeit dem Absoluten nicht
dienend ist und daf} auf ihm nicht der Geist ruht, bejaht der bereits
erwihnte und — wie dargetan — auch fiir den Christen geltende Sat,
dafd der Mensch, auf dem der Geist ruht, nicht herrschen wolle. Das
liegt schon darin, daf3 Herrschenwollen in dieser Welt jederzeit vom
Weltsinn und nicht vom Widerweltsinn, der den Christen kennzeich-
nen soll, ausgelst ist. Daf} der Geist — christlich gesehen — auf die
Triger absolutistischer weltlicher Herrschaft nie entscheidend geruht
hat, zeigt sich schon im Verwehtwordensein simtlicher angeblich
christlicher Weltreiche, die scheinbar auf Erden festen Fuf} gefafit hat-
ten. Denn was vom Geist geschaffen ist, wird nicht verweht. Verweht
aber ist das Reich Konstantins, trots der Annahme eines angeblichen
Christentums (mit welcher das Christentum den ersten Knacks
bekam, wie Kierkegaard richtig erkannt hat), verweht das Heilige
Romische Reich Deutscher Nation, verweht der franzésische Absolutis-
mus der allerchristlichsten Kénige, verweht in unserer Zeit auch das
angeblich griechisch-orthodoxe Zarenreich, verweht endlich auch die
weltliche Imperiumstellung der Romkirche als der angeblichen Kirche
Christi. Wer wollte wagen zu sagen, daff auf ihr als dem offensicht-
lichen weltlichen Machtgebilde je der Geist geruht habe, der nicht
herrschen will? Ja, wer wollte wagen zu sagen, dafl auf dem angeb-
lichen Statthalter Christi, der den Gewaltmenschen Mussolini von
Gott sich entgegengesandt sieht, der Geist ruhe und daf3 er, der den
Pakt schlof}, der ihm fiir die Sanktionierung des Faschismus den Kir-
chenstaat und eine betrichtliche Geldsumme eintrug, nicht herrschen
wolle? So diirfen wir denken, ohne dem Christentum Eintrag zu tun,
daf} das Verwehtwerden der vollig verweltlichten Kirche, die immer
noch als Kirche Christi auftritt, in der Zukunft weit gritndlicher erfol-
gen werde, auch wenn ihr vorher noch Machtzuwachs und ein Uber-
handnehmen des bloflen Kirchlichen und Kirchenpolitischen von der
Vorsehung zugestanden werden wird, was sie ja immer mehr nur als
ein Bedingtes dieser Welt auszuweisen hatte, das schon von dem Auf-
leben des Christentums als einer Lebenshaltung, die mit allem Glau-
benswillen dem Absoluten dient, als eines Lebenswillens, der der
Gottesherrschaft jederzeit zugewandt ist, vollig aufler Kraft und Gel-

tung gesetst wiirde. Carl Dallago
(Fortsesung folgt.)

12



die Gotteskindschaft oder -sohnschaft ist aller Freiheit denkbar
hochstes Gut, aber ebenso deutlich, dafl damit verbunden ist ein
Sozialismus, wie er volliger nicht gedacht werden kann: denn durch
Gott ist das Gotteskind mit dem Bruder absolut verbunden, es kann
nichts von sich aussagen, das es nicht auch von ihm aussagen miif3te,
nichts sein eigen nennen, was nicht auch ihm gehorte. So ist das Evan-
gelium weltbejahend in einem hoheren Sinne: es bejaht die Welt, wie
Gott sie will, aber zugleich weltverneinend, denn es verneint damit die
vorhandene Welt — also reicht es iiber den gewdhnlichen Optimismus
und Pessimismus hinaus, indem es beide auf héherer Stufe verbindet.
Es ist dualistisch, da es einen Kampf zwischen Gott und Welt, Geist
und Fleisch, Gut und Bose fordert und fiir nétig hilt, und es ist doch
monistisch, indem es auf den vollen Sieg Gottes und des Guten wartet
und eine Welt im Auge hat, da Gott alles ist und in allen.

Je mehr wir uns in den lebendigen Mittelpunkt des Evangeliums
zu stellen vermdgen, desto mehr gehen uns auch die Augen auf fiir ihn
selbst, fiir seine Art, den Sinn seiner Worte, ihren sehr individuellen
und konkreten Charakter. Der Nebel der «Ideen», des «Mythus» ver-
fliegt, und die am klarsten umrissene Gestalt der Menschengeschichte
steht vor uns. Denn es bleibt bei dem Wort Rankes, daf§ wir, was sein
Wesen und Wollen betrifft, von Jesus mehr und Genaueres wissen als
von irgendeiner Gestalt des Altertums. Wir wissen bei diesen vielleicht
mehr vom Detail ihres Lebensganges, aber keinem kénnen wir so nahe
kommen, keinem so ins Herz schauen wie Jesus.

Das Reich Gottes ist die grofle Kunde, die das Neue Testament
enthdlt; in Jesus aber ist dieses Reich Mensch geworden. Durch seine
Tat hat es einen entscheidenden Sieg errungen; er ist der Christus —
der Anfinger einer Christuswelt, die eben das Reich Gottes ist (1910).

Christentum als Theokratie*

Berichtigung: In unserer Vorbemerkung zu Carl Dallagos Arbeit im
Januar-/Februarheft 1955 ist ein Drudkfehler stehengeblieben. Carl
Dallago hat dieses Kapitel «Christentum als Theokratie» nicht im
Jahre 1953 (er starb 1948), sondern im Jahre 1935 beendet, was ja
auch aus dem Zusammenhang hervorgeht. D.R.

3.

Mein Bemithen, dem Buche Bubers zu entnehmen, was mir als
geeignet erscheint, das Christentum als Theokratie darzutun, hat sich
reichlich gelohnt. Die Herkunft des Christentums aus dem Judentum

* Vergleiche «Neue Wege», Nr. 12, 1954, und Nr. 1/2, 1955.
108



	Christentum als Theokratie : Teil 1 und 2
	Anhang

