
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 1-2: Verantwortung für Europa

Artikel: Christentum als Theokratie : Teil 1 und 2

Autor: Dallago, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139975

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139975
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


in der sozialen Bewegung, das Wort im tiefsten Sinne verstanden, den
es haben kann.

Uns ist das soziale Problem zugleich ein religiöses. Wir haben eben
gelernt, Gott nicht bloß in Theorien, Andachten, Stimmungen,
kirchlichen oder theologischen Fragen zu finden, sondern ihn als in der
Wirklichkeit, der groben, kampfreichen, unbequemen Wirklichkeit,
Schaffenden zu schauen. Ihn da zu verstehen, da ihm handelnd
nachzugehen, ist uns «religiöse Arbeit», nicht andächtiges Träumen oder
theologisches Diskutieren.

Wir hoffen auf eine Erneuerung des Christentums oder, besser
gesagt: auf ein neues Aufleuchten, Verstandenwerden, Lebendigwerden

der Wahrheit, die in Jesus ihren höchsten Ausdruck gefunden hat.
Wir ersehnen ein neues Offenbarwerden der Realität Gottes, eine
neue Fleischwerdung des Christusgeistes in der Menschenwelt. Diese
Sehnsucht ist's, die unsere Kritik des Kirchentums und landläufigen
Christentums (unser eigenes inbegriffen) veranlaßt. Sie soll dem
Größeren dienen. Sie hat nicht die Zerstörung, sondern das Bauen zum
Ziel. Denn wir glauben allerdings, daß die Gestalt der Christenheit
erneuert werden müsse - nicht bloß durch menschliches Suchen
allerdings, sondern durch Kraft und Geist von der Höhe her, aber doch so,
daß auch wir das Unsrige tun müssen. (1909.)

Christentum als Theokratie*

Vorbemerkung der Redaktion-. Das Kapitel «Christentum als
Theokratie» wurde am 1. Februar 1953 von Carl Dallago
abgeschlossen. Er erweist sich darin als einer von jenen «Einzelnen»,

die sich Kierkegaard wünschte. Es ist nicht der
selbstisch isolierte und atomisierte Einzelne individualistischer
Art, sondern der Einzelne in der Verantwortung vor Gott
und für die Welt als Prüfer und Mahner der Gemeinschaften,

Völker und Mächte. Als solcher hat auch Dallago sein
Wort in die Zeit hineingesprochen und in jenen Tagen die
faschistisch-nazistische «Diktatur des Wahns» wie ganz
wenige enthüllt und gegen sie angekämpft. Dallago lebte keiner
Mystik, sondern er suchte das lebendige Wort Gottes und
vertrat es in der Welt gegen die Welt des Wahns und der
Lüge. Auf seine Art diente er dem Kampf um das Reich Gottes.

Die vorliegende Schrift ist ein lebendiges Zeugnis davon
geblieben. Sie sei daher unsern Lesern nochmals empfohlen.

* Siehe Heft 12 des Jahrganges 1954, wo wir aus Dallagos' Nachlaß die
Einleitung seines Werkes «Was ist Christentum?» brachten.



Motto: «Durch Gideons Mund aber sagt der Mensch, auf dem der
Geist ruht, daß er nicht herrschen wolle.» (Martin Buber im Kapitel :

«Um die Theokratie.»)
«Das Heil kommt von den Juden.» Joh. 4/22.

1.

In meiner Schrift «Es geht um die anima naturaliter Christiana» ist
auf das Buch «Königtum Gottes» von Martin Ruber verwiesen, das
in klarer Sprache und Darstellung uns ersichtlich macht, wie die Juden
als das auserwählte Volk von ihrer Bestimmung, der Aufrichtung der
Theokratie, immer mehr abgewichen sind durch innerliche Verarmung,
durch Uberschäfeung der äußeren Welt und ihrer Machtstände. Für
meine Auffassung des Christentums ist es tunlich, nochmals auf dieses
religionswissenschaftliche Buch zu verweisen, in dem Martin Buber als

Jude und religiöser Forscher es unternommen hat, «die Geschichtlichkeit

des Gideonspruches» darzutun, mit der er auch den «theokrati-
schen Verfassungswillen im vorköniglichen Israel» geschichtlich
erwiesen sieht. Was mich drängt, hier aufhorchend zu verweilen, ist
die Freude an dem Spruche Gideons, an dem, wie ich ihn höre, jeder
gottesgläubige Mensch, ja auch der Christ, seine Freude haben kann.
Denn der Spruch sagt so aus, daß er in unserer Zeit der offenen
Gottlosigkeit wie des völligen Mangels an Christentum bei den Namenschristen

den Machthaber, dem der Spruch tatsächlich Weisung geworden

ist, als wahrhaft christlich geartet hinstellen würde. In Gideons
Spruch ist nämlich die Menschenherrschaft ausgeschaltet, weil die
Gottesherrschaft begehrt wird: «Ich (Gideon) werde nicht über euch
walten, mein Sohn wird nicht über euch walten» - darin ist beschlossen:

kein Mensch soll über euch walten; denn es folgt: «.. der Gott
selber und er allein ist es, der über euch walten soll.» Der Spruch wagt
es, mit der Theokratie Ernst zu machen. Das hören wir aus dem Buche
eines Juden, der freilich auch Geistesmensch ist, von dem man jedoch
gewiß nicht annehmen kann, daß er uns Christentum darbieten wolle.
Aber wenn wir das Gehörte in uns einlassen wie in ein Gefäß, in
welchem es aufgelöst und zugleich verwahrt wird, wird es uns auch nefeen
und durchdringen, und wir werden einzusehen und zu fühlen beginnen,

daß lefeten Endes auch der theokratische Verfassungswille, der
jede Menschenherrschaft ausschaltet, es ist, der das Reich, das zu uns
als Christen kommen soll, gestalten muß. So habe ich den Eindruck
bekommen, daß das Buch dieses jüdischen Forschers, dem Geist und
Redlichkeit in gleicher Weise eignen, auch für die Frage: was ist
Christentum mehr zu geben hat als alle die Schriften unserer heutigen
Apologeten der Romkirche, durch die das Offiziellsein des Christentums

in dieser Welt, von der das Reich Christi nicht ist und nicht sein
kann, zustande gekommen ist.



Damit sei keiner anderen offiziellen Kirche, die sich christlich
nennt, das Wort geredet, nur festgehalten, daß das Unvereinbare:
in dieser Welt offiziell - und zugleich Kirche Christi und als solche
Sachwalterin des Reiches Christi zu sein, das nicht von dieser Welt
ist, zunächst an der Mutterkirche, von der diese Haltung ausging, zu
beanstanden ist. Der offizielle kirchliche Protestantismus hat ja für das
Protestieren aus Christlichkeit auch längst die Befähigung eingebüßt.
Luther sefete wohl richtig ein gegen die weltliche Haltung des kirchlichen

Roms, aber nicht tief genug, sonst hätte er nicht den Papst als
Person, sondern die ganze Kirche, die als offizielle Kirche in dieser
Welt nicht die Kirche Christi sein konnte, bekämpfen und verneinen
müssen. So vermochte auch sein Protestieren aus redlichem Christenglauben

nicht das Geringste gegen das Grundübel, das Offiziellsein,
das seiner eigenen Haltung immer mehr anhängig wurde, indem er es
nicht unterließ, sich mit weltlichen Mitteln durchzusefeen. Man sehe
doch danach, wo heute der offizielle kirchliche Protestantismus gelandet

ist, man sehe nach der Reichs-Volkskirche im Dritten Reich Und
das läßt noch nicht davon ab, sich evangelisch zu nennen : diese Reichs-
Volksküche, die zu wüstesten Gewalttaten die weltlich gekochte
geistige Nahrung spenden muß. Welch ein Zirkus-Kirchenchristentum!
Und das kirchliche Rom: es ist nicht minder weltlich, nur geschulter,
formsicherer und traditionell klüger in der ganzen Aufmachung. Der
Faschismus ist auch da heimisch, ist doch Rom der Ort, von dem er
ausgegangen ist. Und in die Sphäre von Zirkus- oder Theatervorgängen

wird man auch da versefet, wenn man vom angeblichen Statthalter
Christi einen Menschen ihm von Gott entgegengesandt gesehen sieht,
der ein ausgesprochener Gewaltmensch ist und für sein Gewalttun den
Staat vorschüfet, mit dem er sich nicht wörtlich, aber greifbar identifiziert

und von dem er öffentlich verlautbart hat, daß er das Absolute
sei. Es ergäbe : dieser Gewaltmensch das Absolute Doch darüber wird
noch zu reden sein. Zum Pakt mit diesem Menschen, ihn zu
unterstüfeen und seine Machtstellung zu festigen, trieb die Romkirche zweifellos

die Sicherung ihrer eigenen weltlichen Machtstellung, also die
Sicherung ihres Offiziellseins in dieser Welt. Es zeigt auf : dieses
Offiziellsein nötigt zu widerchristlichem Verhalten. Das Offiziellsein, das
Ingeltungseinwollen in dieser Welt, erscheint als das Grundübel. Dem
Neuen Testament nach (besonders im Johannesevangelium) ist diese
Welt ja auch als das Arge hingestellt, das überwunden werden soll.
Das Offiziellseinwollen in dieser Welt ist eben weltliches Wollen, dem
Weltsinn zugrunde liegt. Den Forderungen des Christentums und der
ganzen Haltung des Neuen Testaments nach aber soll den Menschen,
den das Christentum gestalten will, den Christen, der Widerweltssinn
kennzeichnen. Denn diese Welt ist Menschenmachwerk und Men-
schenmachtwerk, die sefet voraus des Menschen Abfall von Gott, sein
eigenmächtiges Auftreten wider Gottes Ordnung: eben den Sünden-

10



fall. Sie hat von der Schöpfung Gottes Besife genommen : so besudelt
und verunstaltet und verdirbt sie diese Schöpfung, an der ursprünglich
alles gut war. Sie ist geworden, indem der Mensch sich zum Herrn
der Schöpfung aufgeworfen hat; Menschenherrschaft gestaltet sie und
hat sie gestaltet. Wir haben aber Gott als das Absolute, als Wirklichkeit

im eminenten Sinne festzuhalten, was besagt, daß jeder Verstoß
gegen das von Gott Gesefete dieses nicht umwirft, dieses nicht außer
Geltung sefet, auch wenn das durch solchen Verstoß Geschaffene in
äußere Geltung tritt. Dieses Ingeltungtreten wird vielmehr lefeten
Endes zu seinem eigenen Verderben sein, und zwar um so mehr, je
mehr sein Ingeltungsein Verstoß gegen das von Gott Gesefete ist.
Versteht man nun, was es auch für das Christentum bedeuten muß, «mit
der Theokratie Ernst zu machen» und den «theokratischen
Verfassungswillen», wie er im vorköniglichen Israel vereinzelt aufgelebt
hat, aufleben zu lassen und die Weisung auszugeben: «Kein Mensch
soll über Menschen walten, Gott selber und er allein ist es, der über
Menschen walten soll?» Versteht man nun, wie erhaben es auch für
den Christen ist, anzuerkennen, was durch Gideons Mund gesagt
wurde: daß der Mensch, auf dem der Qeist ruht, nicht herrschen will?

Wer heute dem Christentum noch Glauben entgegenbringt, kann
vom Buche Martin Bubers auch vom Sichbescheiden und
Sichnichtbescheiden im Judentum hören und daraus lernen, daß für Aufnahme
des wahren Religiösen, also auch des Christentums, das Sichbescheiden

immer das Höhere ist. Denn mit dem Sichnichtbescheiden
wachsen auch die Ansprüche und mit diesen das Weltliche im
Menschen, das nach Herrschaft zu trachten beginnt. So ist auch die
Haltung der Führer im frühen Judentum, wie sie im Buch der Richter
zum Ausdruck kommt, religiös gesehen, als die höhere anzusehen als
die der Könige, indem mit der Aufrichtung des erblichen Königtums
die Haltung in autoritärer Hinsicht gewachsen und dadurch der wahren

Theokratie fernergerückt ist. Wir hören auch von Buber gesagt:
«Der eigentliche Widerpart der unmittelbaren Theokratie ist das
erbliche Königtum.» Darauf ist besonders Bedacht zu legen. Meinem Denken

ist wohl längst geläufig, die absolutistische Herrschaftsform als
die höchste anzusehen, aber auch als die gefährlichste und übelste,
wenn sie dem Absoluten nicht dienend ist. In diesem Falle wird sie
geradezu schlimmster Gegensafe zur Herrschaft des Absoluten. Nun sehe
ich das an der Geschichte Israels dargetan von einem religionswissenschaftlichen

Forscher. Denn Theokratie als Gottesherrschaft bedeutet
ja Herrschaft des Absoluten, und das erbliche Königtum ermöglicht
absolutistische Regierung auch bei größtem Unvermögen, dem Absoluten

zu dienen. Denn dieses Vermögen ist nicht erblich, wird erst

11



errungen durch Glauben, ist Gnade, bedingt eine Verfassung, die sich

vom Geist ergriffen zeigt, erfordert einen Menschen, «auf dem der
Geist ruht». Das ist Dynastien nicht anhaftend, ist nicht dynastisches
Erbgut. Ererbt wird nur die monarchische Regierungsform, die
absolutistisches Gepräge haben kann, und je mehr sie dieses Gepräge hat,
um so mehr auch Widerpart zur Herrschaft des Absoluten wird, wenn
der Träger dieser Regierungsform dem Absoluten nicht dienend ist,
wenn auf ihm nicht der Geist ruht. Und daß der absolutistische Herrscher

als Ausübender größter Eigenmächtigkeit dem Absoluten nicht
dienend ist und daß auf ihm nicht der Geist ruht, bejaht der bereits
erwähnte und - wie dargetan - auch für den Christen geltende Safe,
daß der Mensch, auf dem der Geist ruht, nicht herrschen wolle. Das
liegt schon darin, daß Herrschenwollen in dieser Welt jederzeit vom
Weltsinn und nicht vom Widerweltsinn, der den Christen kennzeichnen

soll, ausgelöst ist. Daß der Geist - christlich gesehen - auf die
Träger absolutistischer weltlicher Herrschaft nie entscheidend geruht
hat, zeigt sich schon im Verwehtwordensein sämtlicher angeblich
christlicher Weltreiche, die scheinbar auf Erden festen Fuß gefaßt hatten.

Denn was vom Geist geschaffen ist, wird nicht verweht. Verweht
aber ist das Reich Konstantins, trofe der Annahme eines angeblichen
Christentums (mit welcher das Christentum den ersten Knacks
bekam, wie Kierkegaard richtig erkannt hat), verweht das Heilige
Römische Reich Deutscher Nation, verweht der französische Absolutismus

der allerchristlichsten Könige, verweht in unserer Zeit auch das
angeblich griechisch-orthodoxe Zarenreich, verweht endlich audi die
weltliche Imperiumstellung der Romkirche als der angeblichen Kirche
Christi. Wer wollte wagen zu sagen, daß auf ihr als dem offensichtlichen

weltlichen Machtgebilde je der Geist geruht habe, der nicht
herrschen will? Ja, wer wollte wagen zu sagen, daß auf dem angeblichen

Statthalter Christi, der den Gewaltmenschen Mussolini von
Gott sich entgegengesandt sieht, der Geist ruhe und daß er, der den
Pakt schloß, der ihm für die Sanktionierung des Faschismus den
Kirchenstaat und eine beträchtliche Geldsumme eintrug, nicht herrschen
wolle? So dürfen wir denken, ohne dem Christentum Eintrag zu tun,
daß das Verwehtwerden der völlig verweltlichten Kirche, die immer
noch als Kirche Christi auftritt, in der Zukunft weit gründlicher erfolgen

werde, auch wenn ihr vorher noch Machtzuwachs und ein
Überhandnehmen des bloßen Kirchlichen und Kirchenpolitischen von der
Vorsehung zugestanden werden wird, was sie ja immer mehr nur als
ein Bedingtes dieser Welt auszuweisen hatte, das schon von dem
Aufleben des Christentums als einer Lebenshaltung, die mit allem
Glaubenswillen dem Absoluten dient, als eines Lebenswillens, der der
Gottesherrschaft jederzeit zugewandt ist, völlig außer Kraft und
Geltung gesefet würde. Carl Dallago

(Fortseßung folgt.)

12



die Gotteskindschaft oder -sohnschaft ist aller Freiheit denkbar
höchstes Gut, aber ebenso deutlich, daß damit verbunden ist ein
Sozialismus, wie er völliger nicht gedacht werden kann: denn durch
Gott ist das Gotteskind mit dem Bruder absolut verbunden, es kann
nichts von sich aussagen, das es nicht auch von ihm aussagen müßte,
nichts sein eigen nennen, was nicht auch ihm gehörte. So ist das
Evangelium weltbejahend in einem höheren Sinne: es bejaht die Welt, wie
Gott sie will, aber zugleich weltverneinend, denn es verneint damit die
vorhandene Welt - also reicht es über den gewöhnlichen Optimismus
und Pessimismus hinaus, indem es beide auf höherer Stufe verbindet.
Es ist dualistisch, da es einen Kampf zwischen Gott und Welt, Geist
und Fleisch, Gut und Böse fordert und für nötig hält, und es ist doch
monistisch, indem es auf den vollen Sieg Gottes und des Guten wartet
und eine Welt im Auge hat, da Gott alles ist und in allen.

Je mehr wir uns in den lebendigen Mittelpunkt des Evangeliums
zu stellen vermögen, desto mehr gehen uns auch die Augen auf für ihn
selbst, für seine Art, den Sinn seiner Worte, ihren sehr individuellen
und konkreten Charakter. Der Nebel der «Ideen», des «Mythus»
verfliegt, und die am klarsten umrissene Gestalt der Menschengeschichte
steht vor uns. Denn es bleibt bei dem Wort Rankes, daß wir, was sein
Wesen und Wollen betrifft, von Jesus mehr und Genaueres wissen als

von irgendeiner Gestalt des Altertums. Wir wissen bei diesen vielleicht
mehr vom Detail ihres Lebensganges, aber keinem können wir so nahe
kommen, keinem so ins Herz schauen wie Jesus.

Das Reich Qottes ist die große Kunde, die das Neue Testament
enthält, in Jesus aber ist dieses Reich Mensch geworden. Durch seine
Tat hat es einen entscheidenden Sieg errungen; er ist der Christus -
der Anfänger einer Christuswelt, die eben das Reich Gottes ist (1910).

Christentum als Theokratie*
Berichtigung: In unserer Vorbemerkung zu Carl Dallagos Arbeit im
Januar-/Februarheft 1955 ist ein Druckfehler stehengeblieben. Carl
Dallago hat dieses Kapitel «Christentum als Theokratie» nicht im
Jahre 1953 (er starb 1948), sondern im Jahre 1935 beendet, was ja
auch aus dem Zusammenhang hervorgeht. D. R.

3.

Mein Bemühen, dem Buche Bubers zu entnehmen, was mir als

geeignet erscheint, das Christentum als Theokratie darzutun, hat sich
reichlich gelohnt. Die Herkunft des Christentums aus dem Judentum

* Vergleiche «Neue Wege», Nr. 12, 1954, und Nr. 1/2, 1955.

108


	Christentum als Theokratie : Teil 1 und 2
	Anhang

