Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 1-2: Verantwortung fur Europa
Artikel: Der Geburtstag der Welt

Autor: Simon, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139973

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

VERANTWORTUNG
FUR EUROPA

Der Geburtstag der Welt

Der Kalender, der rhythmische Ablauf des Jahres, mit seinem An-
fang und seinem Ende, seinen Werk-, Ruhe- und Festtagen, ist ein
charakteristisches Ausdrucksmittel fiir den Geist der verschiedenen Re-
ligionen, Kulturen und Vélker. Besonders gilt dies fiir denjenigen Zeit-
punkt oder dasjenige Ereignis, das jeweils den Beginn der Zeitrechnung
iiberhaupt bezeichnet. Fiir das Christentum brauchte Jesus, als Sohn
Gottes, nur geboren zu werden, um eine neue Weltdra zu ertffnen;
der Islam aber, dessen Prophet keinerlei Géttlichkeit fiir sich bean-
sprucht, beginnt, durchaus folgerichtig, nicht mit Mohammeds Geburt,
sondern mit seiner ersten weltgeschichtlichen und religionsgriindenden
Tat, der Flucht von Mekka nach Medina, der «Hedschra» im Jahre 622.

Auch sikulare Bewegungen, wie die Franzésische und die Bolsche-
wistische Revolution, haben den, allerdings meist mifigliidkten, Ver-
such gemacht, einen neuen Kalender einzufithren, um damit ihre
epochale Bedeutung zu symbolisieren. Gelegentlich findet man auch bei
uns das Datum «im Jahre . . . seit der Griindung des Judenstaats», doch
scheint es sich nicht recht durchzusetsen. Noch immer zihlt der Jude,
auch der in Israel, seine Zeit von der Erschaffung der Welt an: sein
Neujahr ist deren Geburtstag.

Dies war nicht immer ganz unbestritten. Der Mischnatraktat
«Rosch Haschana» beginnt wie folgt: «Vier Jahresanfinge gibt es:
Am ersten Nissan ist Rosch Haschana fiir die Kénige (das heif’t deren
Regierungszeiten) und fiir die Feste. Am ersten Elul ist Rosch
Haschana fiir den Zehnten vom Vieh ... Am ersten Tischri ist Rosch
Haschana fiir die Jahre und fiir die Brachjahre und die Jobeljahre, fiir
die Pflanzung und das Gemiise. Am ersten Schwat ist Rosch Haschana
fiir den Baum, nach den Worten der Schule Schamais; die Schule Hillels
aber sagt: am fiinfzehnten.»

Gewisse Reste dieser urspriinglichen Vierteilung sind noch heute
im jiidischen Kalender erhalten: Nissan, und Tischri, ist nicht der erste
Monat, und das «Neujahrsfest der Biume» begehen wir am fiinf-
zehnten Schwat. Keiner dieser Finschnitte aber hat auch nur im ent-
ferntesten die religisse Bedeutung von «Rosch Haschana» gewonnen,

1



obwohl es in der Thora als solches bekanntlich nicht vorkommt, son-
dern nur als der Tag des Schofarblasens und der heiligen Versammlung,
der dem Jom Hakippurim um zehn Tage vorangeht.

Samson Raphael Hirsch hat den jidischen Kalender, den Luadh,
als unseren Katechismus bezeichnet, und Bialik hat uns gelehrt, in den
talmudischen Auseinandersetsungen letste weltanschauliche Positionen
aufzusuchen. Es ist deshalb vielleicht nicht zu kithn, eine #dhnliche
Betrachtung an die obige Mischna anzuschlieflen. In diesem Sinne wire
dann der Streit zwischen den vier Jahresanfingen eine prinzipielle
Auseinandersetsung, die sich im jiidischen Volksgeist vollzogen hat.
Das Neujahr am ersten Nissan wiirde das politische, das am ersten Elul
das kultische, das am fiinfzehnten Schwat das rein naturhafte Prinzip
vertreten. Der erste Tischri aber, unser Rosch Haschana, eréffnet das
Jahr schlechthin, freilich zugleich mit seinem Eingreifen in den Natur-
rhythmus und dessen religionsgesetsliche Regelung. Er ist, in der
Sprache des Machsor, des Festgebetbuches, «Jom Harat Olam», der
Geburtstag der Welt. Als solcher hat er seine politischen, kultischen und
rein naturhaften Nebenbuhler besiegt. Die Entscheidung in diesem
Wettstreit trigt einen universalistischen Charakter: sie ist ein Bekennt-
nis zur Menschheit und ihrer Einheit. -

Dieser Charakter des jiidischen Jahresbeginns kommt auch in der
Wahl der Thora- und Prophetenabschnitte zum Ausdruck, die wir
nach rabbinischer Vorschrift zu Rosch Haschana lesen. Der erste Tag
zeigt uns ein sehr altes Elternpaar, Sara und Abraham, die nun endlich
den lange erbetenen Sohn erhalten: Jizchak. Sara aber ist auf Jischmael,
den Sohn Abrahams mit der dgyptischen Magd Hagar — der Stamm
ihres Namens weist auf die Hagira, die Hedschra, aut Wanderung und
Flucht —, so eifersiichtig, dal sie Abraham zwingt, beide zu vertreiben,
und auch Gott stimmt dem zu. Nun aber wird Not und Leid der flie-
henden Mutter geschildert, deren Knablein in der Wiiste zu verdursten
droht. Sie entfernt sich um eines Bogenschusses Weite von ihm, denn
sie kann sein Sterben nicht mit ansehen. Da aber trostet sie ein Engel
Gottes vom Himmel, Gott 6ffnet ihre Augen und zeigt ihr einen nahen
Quell, «denn es hoérte Gott auf die Stimme des Knaben, wo immer er
war». (Gen, XXI.) Damals also hérte Gott noch auf die Stimme eines
leidenden Kindes und beugte sich zum Herzen einer gequilten Mutter,
auch wenn sie «nur» eine gefliichtete Agypterin war.

Der Prophetenabschnitt des gleichen Tages, das erste Kapitel des
ersten Buches Samuel, nimmt das gleiche rein- menschliche Motiv der
Urbeziehung zwischen Eltern und Kindern auf und sett es fort. Elkana
hat zwei Frauen, Channa, die kinderlose, und Penina, die «Perle», die
fruchtbare. Trotdem liebt er Channa mehr, aber sie erfihrt von der
gesegneten Nebenbuhlerin eine Krinkung nach der anderen, dhnlich
wie Hagar, die Magd, von Sara, der «Fiirstin». Wihrend aber im
Thoraabschnitt, bei allem Mitleiden mit Hagar, die leste Entscheidung

2



doch fiir Sara ausfillt, sind im Prophetenabschnitt die Gewichte um-
gekehrt verteilt. Von Penina horen wir nichts mehr, aber Channa,
deren Namen mit Chen, Gnade, zusammenhingt, erwirbt sich die
gottliche Gnade schliefllich durch ihr stummes Gebet, bei dem «ihre
Stimme nicht gehort ward, nur ihre Lippen bewegen sich» und das
die religionsgesetsliche Grundlage fiir das leise gesprochene Achtzehn-
gebet abgegeben hat.

Eli aber, der Priester, also der beamtete Vorsteher des Kultwesens,
der oberste Vertreter der «Religion», mifiversteht Channas stummes
Gebet als das Gehaben einer Trunkenen und muf} sich von der Beterin
iber das Wesen ihrer Glaubenstrunkenheit belehren lassen. Die ein-
fache Frau iiberwindet die Skepsis des Priesters: es ist eine religiése
Revolution im Sinne von Leonhard Ragaz, des grofien Schweizer
Christen und religiosen Sozialisten unvergessenen und gesegneten
Andenkens. Mit dem Siege der Mutter iiber die Institution und deren
seelentauben Vertreter beginnt das Judentum jedes neue Jahr. Hagar,
die Agypterin und Mutter Jischmaels, des Stammvaters der Araber,
und Channa, die Mutter des Propheten Samuel, reichen sich in Mutter-
leid und Muttertrost als Schwestern die Hinde.

Der zweite Festtag bringt eine weitere Steigerung der gleichen
Grundmotive. Abraham soll Jizchak verlieren, ihn, den einzigen ihrer
Sohne, den er ganz liebt. Nach dem Leiden der Mutter, dem passiven
Frauenleid, erscheint nun das aktive Mannesleid: er muf} es sich selbst
antun. Seine paradoxe Glaubensbereitschaft, nur als Mysterium ver-
standlich, wird belohnt: wie Gottes Engel fiir Jischmael einen Quell
bereithielt, so hilt Gott nun fiir Jizchak, besser: statt seiner, ein Opfer-
lamm bereit. Die beiden Halbbriider und Feinde werden Schicksals-
genossen gleicher Gefahr und dhnlicher Rettung: Briider nun auch sie,
wie Hagar und Channa zu Schwestern wurden.

Der Prophetenabschnitt aber, aus dem Kapitel Jeremias, hebt eines
aus diesen urmenschlichen Motiven des Rosch-Haschana-Tages, und
das vielleicht zentrale: das der Mutter, aus dem personlichen Bezirk
- empor, ohne doch diesen anzutasten. Rachel weint um ihre Kinder und
weigert sich, Trost anzunehmen, «ki enennu». Die beiden hebriischen
Worter lassen sich verschieden tibersetsen, und neben dem landlidufigen
«denn sie sind nicht mehr» 1403t sich auch die kithnere Ubersegung ver-
treten: «als ob sie nicht mehr wiren». Diese leuchtet besonders dann
ein, wenn man an die einzige biblische Parallele denkt, wo ein schein-
bar seines Kindes beraubter Mensch sich weigert, Trost anzunehmen:
Jaakow, der um Joseph klagt (Gen. XXXVII, 35). Joseph aber lebt,
und so leben Rachels Séhne, die fiir Jirmijahus prophetisches Bewuf3t-
sein bereits Mutter und Stammutter zugleich war. Damit werden ihre
Kinder zu den zeitlich verlorenen und ewig geborgenen Stimmen
Israels, die in ihrer Gesamtheit das lebende Volk ausmachen.

Aber auch das Vatermotiv ist noch einer weiteren Steigerung fihig.

3



Wir erfahren sie in einem Gebet, das ausschliefSlich den «zehn Tagen
der Umkehr» vom ersten bis zum zehnten Tischri angehért und in dem
wir Gott zugleich «unseren Vater» und «unseren Kénig» nennen.
«Awinu, Malkenu», er ist es, der am Geburtstag seiner Welt seine
Kinder trostet und sie zu Briidern und Schwestern macht, all die lieben-
den und bangenden Viter und Miitter und ihre gefihrdeten und geret-
teten Kinder. Wie stets, so hiangt auch hier das Individuellste am Uni-
versalen: im Einzelmenschen wird die Welt jeweils wiedergeboren.
Die «ehrfurchtbaren Tage» sind heute fiir die meisten von uns eine
Verlegenheit, weil sie sich weder national noch kultisch noch rein natur-
haft erfassen lassen. Die Umkehr, die sie von uns verlangen, lifit den
Geburtstagen der Konige, der Zehnten und der Biume ihren Raum
und ihr Recht, aber sie verlangt den zentralen Plat fiir das, was Rosch
Haschana immer war und immer bleiben wird, fiir den Geburtstag
der Welt. Ernst Simon

Leonhard Ragaz zum Gedichtnis

Vorbemerkung der Redaktion: Im Dezember dieses Jah-
res jahrt sich zum zehnten Male der Todestag von Leonhard
Ragaz. Zum Gedenken an ihn werden wir im Laufe dieses
Jahrganges der «Neuen Wege» in jedem Heft eine kleinere
oder grofiere Anzahl Worte von ihm aus seinen Beitrigen in
den «Neuen Wegen» bringen. Wir wissen, daf§ er mit uns
den Kampf um das Reich Gottes weiterkimpft und daf3 seine
Worte uns stirken und aufrufen konnen. Wir beginnen mit
den ersten Jahrgingen der «Neuen Wege» und machen mit
dem Kiampfer Leonhard Ragaz einen Gang durch seinen
Lebenskampf.

Kimpfer und Zuschauer

Kiampfer oder Zuschauer des Lebens, es gilt zu wihlen. Fir den
Menschen, der Gott dienen will, ist die Wahl zwar grundsiglich schon
getroffen. Denn das Zuschauertum ist ja ganz einfach Behiitung,
Kultus und Genuf} des Selbst. Sein Gericht ist Geschwits oder, bei
feineren Naturen, Unfruchtbarkeit. Denn sie lahmen als ihre eigenen
Zuschauer auch sich selbst. Gottesdienst aber ist Arbeit und Selbst-
verleugnung, damit aber zugleich Gewinnung eines starken Ichs. Gott
schaut jedenfalls auf die Sache, nicht auf die adsthetische Form. Ein
Mensch, der mit Gott und fiir Gott wirken will, muf auch das dsthe-
tische Martyrium auf sich nehmen. Er findet aber im Kampfe eine
Freude, die die andern nicht kennen. Gerade damit kommt er Gott

4



	Der Geburtstag der Welt

