
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 49 (1955)

Heft: 1-2: Verantwortung für Europa

Artikel: Der Geburtstag der Welt

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139973

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139973
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


VERANTWORTUNG
FÜR EUROPA

Der Geburtstag der Welt

Der Kalender, der rhythmische Ablauf des Jahres, mit seinem
Anfang und seinem Ende, seinen Werk-, Ruhe- und Festtagen, ist ein
charakteristisches Ausdrucksmittel für den Geist der verschiedenen
Religionen, Kulturen und Völker. Besonders gilt dies für denjenigen
Zeitpunkt oder dasjenige Ereignis, das jeweils den Beginn der Zeitrechnung
überhaupt bezeichnet. Für das Christentum brauchte Jesus, als Sohn
Gottes, nur geboren zu werden, um eine neue Weltära zu eröffnen;
der Islam aber, dessen Prophet keinerlei Göttlichkeit für sich
beansprucht, beginnt, durchaus folgerichtig, nicht mit Mohammeds Geburt,
sondern mit seiner ersten weltgeschichtlichen und religionsgründenden
Tat, der Flucht von Mekka nach Medina, der «Hedschra» im Jahre 622.

Auch säkulare Bewegungen, wie die Französische und die
Bolschewistische Revolution, haben den, allerdings meist mißglückten, Versuch

gemacht, einen neuen Kalender einzuführen, um damit ihre
epochale Bedeutung zu symbolisieren. Gelegentlich findet man auch bei
uns das Datum «im Jahre seit der Gründung des Judenstaats», doch
scheint es sich nicht recht durchzusehen. Noch immer zählt der Jude,
auch der in Israel, seine Zeit von der Erschaffung der Welt an: sein
Neujahr ist deren Geburtstag.

Dies war nicht immer ganz unbestritten. Der Mischnatraktat
«Rosch Haschana» beginnt wie folgt: «Vier Jahresanfänge gibt es:
Am ersten Nissan ist Rosch Haschana für die Könige (das heißt deren
Regierungszeiten) und für die Feste. Am ersten Elul ist Rosch
Haschana für den Zehnten vom Vieh... Am ersten Tischri ist Rosch
Haschana für die Jahre und für die Brachjahre und die Jobeljahre, für
die Pflanzung und das Gemüse. Am ersten Schwat ist Rosch Haschana
für den Baum, nach den Worten der Schule Schamais; die Schule Hillels
aber sagt: am fünfzehnten.»

Gewisse Reste dieser ursprünglichen Vierteilung sind noch heute
im jüdischen Kalender erhalten : Nissan, und Tischri, ist nicht der erste
Monat, und das «Neujahrsfest der Bäume» begehen wir am
fünfzehnten Schwat. Keiner dieser Einschnitte aber hat auch nur im
entferntesten die religiöse Bedeutung von «Rosch Haschana» gewonnen,

1



obwohl es in der Thora als solches bekanntlich nicht vorkommt,
sondern nur als der Tag des Schofarblasens und der heiligen Versammlung,
der dem Jörn Hakippurim um zehn Tage vorangeht.

Samson Raphael Hirsch hat den jüdischen Kalender, den Luach,
als unseren Katechismus bezeichnet, und Bialik hat uns gelehrt, in den
talmudischen Auseinandersefeungen lefete weltanschauliche Positionen
aufzusuchen. Es ist deshalb vielleicht nicht zu kühn, eine ähnliche
Betrachtung an die obige Mischna anzuschließen. In diesem Sinne wäre
dann der Streit zwischen den vier Jahresanfängen eine prinzipielle
Auseinandersegung, die sich im jüdischen Volksgeist vollzogen hat.
Das Neujahr am ersten Nissan würde das politische, das am ersten Elul
das kultische, das am fünfzehnten Schwat das rein naturhafte Prinzip
vertreten. Der erste Tischri aber, unser Rosch Haschana, eröffnet das
Jahr schlechthin, freilich zugleich mit seinem Eingreifen in den
Naturrhythmus und dessen religionsgesefeliche Regelung. Er ist, in der
Sprache des Machsor, des Festgebetbuches, «Jörn Harat Olam», der
Geburtstag der Welt. Als solcher hat er seine politischen, kultischen und
rein naturhaften Nebenbuhler besiegt. Die Entscheidung in diesem
Wettstreit trägt einen universalistischen Charakter : sie ist ein Bekenntnis

zur Menschheit und ihrer Einheit.
Dieser Charakter des jüdischen Jahresbeginns kommt auch in der

Wahl der Thora- und Prophetenabschnitte zum Ausdruck, die wir
nach rabbinischer Vorschrift zu Rosch Haschana lesen. Der erste Tag
zeigt uns ein sehr altes Eltempaar, Sara und Abraham, die nun endlich
den lange erbetenen Sohn erhalten: Jizchak. Sara aber ist auf Jischmael,
den Sohn Abrahams mit der ägyptischen Magd Hagar - der Stamm
ihres Namens weist auf die Hagira, die Hedschra, aufWanderung und
Flucht -, so eifersüchtig, daß sie Abraham zwingt, beide zu vertreiben,
und auch Gott stimmt dem zu. Nun aber wird Not und Leid der
fliehenden Mutter geschildert, deren Knäblein in der Wüste zu verdursten
droht. Sie entfernt sich um eines Bogenschusses Weite von ihm, denn
sie kann sein Sterben nicht mit ansehen. Da aber tröstet sie ein Engel
Gottes vom Himmel, Gott öffnet ihre Augen und zeigt ihr einen nahen
Quell, «denn es hörte Gott auf die Stimme des Knaben, wo immer er
war». (Gen. XXI.) Damals also hörte Gott noch auf die Stimme eines
leidenden Kindes und beugte sich zum Herzen einer gequälten Mutter,
auch wenn sie «nur» eine geflüchtete Ägypterin war.

Der Prophetenabschnitt des gleichen Tages, das erste Kapitel des
ersten Buches Samuel, nimmt das gleiche rein menschliche Motiv der
Urbeziehung zwischen Eltern und Kindern auf und sefet es fort. Elkana
hat zwei Frauen, Channa, die kinderlose, und Penina, die «Perle», die
fruchtbare. Trofedem liebt er Channa mehr, aber sie erfährt von der
gesegneten Nebenbuhlerin eine Kränkung nach der anderen, ähnlich
wie Hagar, die Magd, von Sara, der «Fürstin». Während aber im
Thoraabschnitt, bei allem Mitleiden mit Hagar, die lefete Entscheidung



doch für Sara ausfällt, sind im Prophetenabschnitt die Gewichte
umgekehrt verteilt. Von Penina hören wir nichts mehr, aber Channa,
deren Namen mit Chen, Gnade, zusammenhängt, erwirbt sich die
göttliche Gnade schließlich durch ihr stummes Gebet, bei dem «ihre
Stimme nicht gehört ward, nur ihre Lippen bewegen sich» und das
die religionsgesefeliche Grundlage für das leise gesprochene Achtzehngebet

abgegeben hat.
Eli aber, der Priester, also der beamtete Vorsteher des Kultwesens,

der oberste Vertreter der «Religion», mißversteht Channas stummes
Gebet als das Gehaben einer Trunkenen und muß sich von der Beterin
über das Wesen ihrer Glaubenstrunkenheit belehren lassen. Die
einfache Frau überwindet die Skepsis des Priesters: es ist eine religiöse
Revolution im Sinne von Leonhard Ragaz, des großen Schweizer
Christen und religiösen Sozialisten unvergessenen und gesegneten
Andenkens. Mit dem Siege der Mutter über die Institution und deren
seelentauben Vertreter beginnt das Judentum jedes neue Jahr. Hagar,
die Ägypterin und Mutter Jischmaels, des Stammvaters der Araber,
und Channa, die Mutter des Propheten Samuel, reichen sich in Mutterleid

und Muttertrost als Schwestern die Hände.
Der zweite Festtag bringt eine weitere Steigerung der gleichen

Grundmotive. Abraham soll Jizchak verlieren, ihn, den einzigen ihrer
Söhne, den er ganz liebt. Nach dem Leiden der Mutter, dem passiven
Frauenleid, erscheint nun das aktive Mannesleid : er muß es sich selbst
antun. Seine paradoxe Glaubensbereitschaft, nur als Mysterium
verständlich, wird belohnt: wie Gottes Engel für Jischmael einen Quell
bereithielt, so hält Gott nun für Jizchak, besser: statt seiner, ein Opferlamm

bereit. Die beiden Halbbrüder und Feinde werden Schicksalsgenossen

gleicher Gefahr und ähnlicher Rettung: Brüder nun auch sie,
wie Hagar und Channa zu Schwestern wurden.

Der Prophetenabschnitt aber, aus dem Kapitel Jeremias, hebt eines
aus diesen urmenschlichen Motiven des Rosch-Haschana-Tages, und
das vielleicht zentrale: das der Mutter, aus dem persönlichen Bezirk
empor, ohne doch diesen anzutasten. Rachel weint um ihre Kinder und
weigert sich, Trost anzunehmen, «ki enennu». Die beiden hebräischen
Wörter lassen sich verschieden übersefeen, und neben dem landläufigen
«denn sie sind nicht mehr» läßt sich auch die kühnere Übersefeung
vertreten: «als ob sie nicht mehr wären». Diese leuchtet besonders dann
ein, wenn man an die einzige biblische Parallele denkt, wo ein scheinbar

seines J<indes beraubter Mensch sich weigert, Trost anzunehmen :

Jaakow, der um Joseph klagt (Gen. XXXVII, 35). Joseph aber lebt,
und so leben Rachels Söhne, die für Jirmijahus prophetisches Bewußtsein

bereits Mutter und Stammutter zugleich war. Damit werden ihre
Kinder zu den zeitlich verlorenen und ewig geborgenen Stämmen
Israels, die in ihrer Gesamtheit das lebende Volk ausmachen.

Aber auch das Vatermotiv ist noch einer weiteren Steigerung fähig.



Wir erfahren sie in einem Gebet, das ausschließlich den «zehn Tagen
der Umkehr» vom ersten bis zum zehnten Tischri angehört und in dem
wir Gott zugleich «unseren Vater» und «unseren König» nennen.

«Awinu, Malkenu», er ist es, der am Geburtstag seiner Welt seine
Kinder tröstet und sie zu Brüdern und Schwestern macht, all die liebenden

und bangenden Väter und Mütter und ihre gefährdeten und geretteten

Kinder. Wie stets, so hängt auch hier das Individuellste am
Universalen: im Einzelmenschen wird die Welt jeweils wiedergeboren.

Die «ehrfurchtbaren Tage» sind heute für die meisten von uns eine
Verlegenheit, weil sie sich weder national noch kultisch noch rein naturhaft

erfassen lassen. Die Umkehr, die sie von uns verlangen, läßt den
Geburtstagen der Könige, der Zehnten und der Bäume ihren Raum
und ihr Recht, aber sie verlangt den zentralen Plafe für das, was Rosch
Haschana immer war und immer bleiben wird, für den Geburtstag
der Welt. Ernst Simon

Leonhard Ragaz zum Gedächtnis

Vorbemerkung der Redaktion: Im Dezember dieses Jahres

jährt sich zum zehnten Male der Todestag von Leonhard
Ragaz. Zum Gedenken an ihn werden wir im Laufe dieses
Jahrganges der «Neuen Wege» in jedem Heft eine kleinere
oder größere Anzahl Worte von ihm aus seinen Beiträgen in
den «Neuen Wegen» bringen. Wir wissen, daß er mit uns
den Kampf um das Reich Gottes weiterkämpft und daß seine
Worte uns stärken und aufrufen können. Wir beginnen mit
den ersten Jahrgängen der «Neuen Wege» und machen mit
dem Kämpfer Leonhard Ragaz einen Gang durch seinen
Lebenskampf.

Kämpfer und Zuschauer

Kämpfer oder Zuschauer des Lebens, es gilt zu wählen. Für den
Menschen, der Gott dienen will, ist die Wahl zwar grundsäfelich schon
getroffen. Denn das Zuschauertum ist ja ganz einfach Behütung,
Kultus und Genuß des Selbst. Sein Gericht ist Geschwäfe oder, bei
feineren Naturen, Unfruchtbarkeit. Denn sie lähmen als ihre eigenen
Zuschauer auch sich selbst. Gottesdienst aber ist Arbeit und
Selbstverleugnung, damit aber zugleich Gewinnung eines starken Ichs. Gott
schaut jedenfalls auf die Sache, nicht auf die ästhetische Form. Ein
Mensch, der mit Gott und für Gott wirken will, muß auch das ästhetische

Martyrium auf sich nehmen. Er findet aber im Kampfe eine
Freude, die die andern nicht kennen. Gerade damit kommt er Gott


	Der Geburtstag der Welt

