Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 6

Artikel: Jedermann sei untertan der Obrigkeit...
Autor: Petzold, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139910

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wuflten schon die Propheten des Alten Bundes. Nicht genug kénnen wir,
was in Jesaja 2 und Micha 4 zusammen mit der Bergpredigt und dem
Kreuz zu uns gesprochen wird, fiir die heutige Lage bedenken. Wir, die
wir uns «Christen» nennen, haben wahrscheinlich nicht mehr lange Zeit,
den Menschensohn und seinen Weg wirklich anzunehmen. Wir wollen
gar niemanden belehren und richten, wenn wir sagen: Wir glauben, dafl
dieses Entweder-Oder vor uns alle und alle V&lker heute gestellt ist, und
wir fiir unsern Teil wollen versuchen, das zu bezeugen. Es ist mehr und
etwas vollig anderes nétig als «Heeresmacht und Gewalt», die uns doch
nicht retten kénnen. Wer kann das heute noch mit gutem Gewissen und
vor dem Richtstuhle Christi behaupten?

Wir sind véllig auf die Umkehr verwiesen, mit der Jesus einst sei~
nem eigenen Volke den rettenden Weg &ffnen wollte und die er prophe~
tisch allen V&lkern verkiindet und durch sein Leiden, Sterben, Auferstehen
und seine kdnigliche Herrschaft allen Vélkern «zum Zeugnis iiber sie»
verkiinden lifit. Umkehr kann aber nicht in der Weiterverfolgung des
Weges der Siinde und des Frevels bestehen, ebenso wenig wie die echte
Solidaritit der Schuld die Einwilligung in ihre Fortsetiung oder duflerste
Steigerung bedeuten kann; vielmehr wirkt sie das Vernehmen des Rufes
zur Umkehr und zu dem Reiche, das iiber allen Vélkern verkiindigt und
ihnen als Gabe, Kraft und Verheiflung angeboten ist. Sollte das nicht
stirker sein als die Drohung des Kommunismus? — «so ihr Glauben habt
eines Senfkorns grofi»! '

Das aber ist die Schwere unserer Frage — wir wissen es. Wir wissen
aber auch, daB heute vor uns alle, auch vor die, die anders denken und
sich anders glauben entscheiden zu miissen als wir, die gleiche Frage
gestellt ist: «Wird aber der Schn des Menschen, wenn er kommt, auf der
Erde den Glauben finden?» Albert Béhler

Jedermann sei untertan der Obrigkeit . ..

Es ist recht merkwiirdig, zu beobachten, dafl in den ersten Jahren
nach verlorenen Kriegen, wenn allgewaltige Machthaber ihr Ende ge-
funden haben und fremde Herrscher das Regiment fiihren, jenes Wort
des Apostels Paulus aus Rém. 13, 1—7, «Jedermann sei untertan der
Obrigkeit, die Gewalt tiber thn hat», wenig interessiert. Es versinkt fiir
kurze Zeit in einen Dornrdschenschlaf. Man wehrt sich insgeheim und
dann immer lauter gegen die fremde Obrigkeit und denkt gar nicht daran,
ihr das Zugestindnis einzuriumen, dafl auch sie «von Gott verordnet»
sein kdnne. Im Gegenteil, interessierte Kreise trachten danach, die Gewalt
wieder selbst in die Hand zu bekommen. Sobald darin ein gewisses Sta~
dium erreicht ist, wird das Thema Militirmacht und Wiederbewaffnung

250



akut. Dann aber wird totsicher die alte Platte hervorgeholt und aktuell:
«Jedermann sei untertan der Obrigkeit, die Gewalt {iber ihn hat.» Damit
versucht man hauptsichlich jenen christlichen Gewissensbedenken zu
begegnen, die -

1. in der Vergewaltigung der Freiheit der Persdnlichkeit durch die
Militir~ und Kriegsdienstpflicht und den erzwungenen Eid,

2. in der Vergewaltigung des Gewissens durch die Vorbereitung
und Forderung des Menschentstens im Kriege ein Argernis fiir
das zeitliche und ewige Sein erblicken.

Die Apostel und die Obrigkeiten

Selbst wenn Paulus im Brief an die Rémer (13, 1—7) und Petrus im
ersten Brief (2, 13—-17) von dem Untertansein gegeniiber der Obrigkeit
reden und daf} die Obrigkeit das Schwert nicht umsonst tragt, und er~
mahnen, den Obersten und Hauptleuten Gehorsam zu leisten, so ist dar~
aus keineswegs eine allgemeinverbindliche Forderung herzuleiten, daf}
der Mensch sich allen obrigkeitlichen Verfiigungen und Anspriichen
unterzuordnen habe, selbst wenn sie sich gegen seine religidse Uberzeu-
gung und sein Gewissen richten. Die Zahl der Bibelstellen, die das be~
weisen, ist derart grofy, dafl es sich eriibrigt, sie zu zitieren. Schon das
Auftreten der Propheten des alten Bundes ist alles andere als ein stum~
mes sich Unterordnen unter die Obrigkeiten, wenn es um den Auftrag
Gottes ging. Aber auch Petrus und Paulus haben den Obrigkeiten wider~
sprochen und sind den in ihrem Gewissen von Gott gewiesenen Weg ge~
gangen. «Man mufl Gott mehr gehorchen denn den Menschens, sagt Pe~
trus vor dem Hohen Rat, als ihm geboten wird zu schweigen. Gerade
Paulus dachte nicht daran, sich von Gewalten in seinem Handeln derart
bestimmen zu lassen, dafl er in Gegensats zu dem geriet, was er die
Liebe Gottes nannte. «Denn ich bin gewifl, dal weder Tod noch Leben,
noch Engel, noch Fiirstentiimer, noch Gewalten, weder Gegenwirtiges
noch Zukiinftiges, weder Hohes noch Tiefes, noch keine andere Kreatur
mag uns scheiden von der Liebe Gottes, die in Christo Jesu ist, unserm
Herrn.» Beide Apostel haben durch ihre Haltung und ihren Mirtyrertod
fir alle Zeiten bezeugt, dafl sie ihr Gewissen und ihre Bindung an Got~
tes Gebot hdher stellten als obrigkeitliche Verordnungen.

Obrigkeiten und das Volk

Das einfache, unverbildete Volk hat sich einen Sinn fiir die Echtheit
christlicher Werte und Forderungen bewahrt, trof der Mifldeutungen
dessen, was man schlechthin «Gottes Wort» nennt. Dem einfachen Men~
schen will es nicht einleuchten, dafl Verordnungen und Gesete der
Obrigkeiten, die sich wider Gottes Gebot und das Gewissen richten, ge~
rechtfertigt sind durch den Hinweis, dal Obrigkeiten von Gott verord-

251



net seien. Das Volk mufite fast stets an erster Stelle die Folgen obrigkeit~
licher Fehlverfiigungen auf sich nehmen. Durch Jahrtausende trigt es in
unzihligen Kriegen die gréfiten Opfer an Gesundheit, Blut und Leben und
die Hauptlast der Entsagungen nach verlorenen Kriegen. Es hat stets die
groferen Leiden an knechtischer Unfreiheit, Unterwerfung (sogenann~
tem Gehorsam) und Erduldung von Gewaltmiflbrauch seitens der eige~
nen herrschsiichtigen «Obersten und Hauptleute» aufgebiirdet bekom~
men, Ebenfalls von seiten der Sieger. Jene, die heute wieder in Ver~
sammlungen und Offentlichkeit so laut die Wiederherstellung der so~
genannten Soldatenehre fordern, sind es meist gewesen, die es zulieflen
oder sich selbst daran beteiligten, daf} die Menschenehre tausendfach in

den Staub getreten wurde.

Die Abtstung des Menschlichen ist eine Vorstufe des Krieges. Schon
die Attrapen flir Schiefiibungen, die menschliche Formen haben, die
Strohpuppen fiir Bajonettiibungen usw. sind die «Erziechungsmittels, die
mithelfen, die Achtung vor Gottes Ebenbild griindlich zu zerstSren; von
dem Ton auf den Kasernenhéfen ganz zu schweigen.

Von der «gottgewollten Ordnungs der Obrigkeit reden nur zu gern
jene, denen diese «Ordnung» Vorrechte und Vorteile einrdumt. Sie kén-
nen auch mit Fug und Recht von Verteidigung der «Freiheits reden, die
sie fiir sich reserviert haben. Der Mann des Volkes ist noch weithin mit
dem Begriff «Untertan» belastet und wird als solcdher bewertet und be-
handelt. Als Steuerzahler spielt er eine beachtliche Rolle. Als Zivilist ist
er geschitt als Quelle des Arbeits- und Menschenmaterials. Im Kriege
erlischt die Riicksichtnahme auf ihn mit der Zunahme der Gefahr. Als
Soldat unterliegt er einem bedingungslosen Gehorsam. Beladen mit geist-
tdtenden, knechtischen Pflichten, sinnloser Zeitvergeudung, menschlichen
Entwiirdigungen und Unterwiirfigkeiten (zum Beispiel nur die Ehrenbezei~
gungssucht der Vorgeseten) erlebt er die Tragik, das Opfer «gottver~
ordneter Obrigkeiten» zu sein in allen erdenklichen Nuancen. In einer
einzigen Stadt Westdeutschlands lagen fiinf Jahre nach Kriegsschluf}
noch 20 000 Antrige auf Rentenzahlung vor, die ihrer Bearbeitung harr-
ten. Das ist nur ein Punkt zu dem Thema «gottgewollte Ordnung», die
Kardinal Dr. Frings uns unlingst wieder in Erinnerung brachte. Nur
schade, daf} es als Pladoyer fiir eine neue Remilitarisierung gedacht war
und nicht als Anwaltschaft fiir jene Millionenheere, die noch auf Erledi-
gung ihrer Antrige als Wohnungssuchende, Fliichtlinge und sonstige
Opfer des Krieges warten.

Lebensfurcht und Selbsterhaltungstrieb
im Bunde mit archaischer Glaubigkeit und Unterordnungsbereitschaft

Man mufl die Geduld und Langmut der Zivilisten (Untertanen), der
bedingungslos Gehorsamen (Soldaten) und der Laien (Gliubigen) oft be-~
wundern, bewundern ihre seelische Tragfahigkeit, Gliubigkeit und Un~

2562



terordnungsbereitschaft. Man kann diese Erscheinung nicht allein aus der
Furcht um die Erhaltung der Existenz erkliren, auch nicht damit, dafl ein
grofler Prozentsas aus Resignation oder Zustimmung sich beugt. Viele
Minner beugen sich dem militirischen Befehl nur widerwillig und gegen
ihr besseres Gewissen, weil sie die kalte Faust kennen oder verspiirt
haben, die sie unbarmherzig ruinieren und vernichten wiirde. Untertanen
und Biirger fithren seit jeher resigniert den Kampf um ihre Menschen~
rechte gegen Behdrden und Obrigkeiten. Uberschreiten sie die genau ab-~
gesteckten Grenzen, so wird ihnen bald klargemacht, dafl ihre Begriffe
von Freiheit und Gleichberechtigung falsch sind.

Es reichen jedoch Lebensfurcht und Selbsterhaltungstrieb, Resignation
und freiwillige Zustimmung nicht aus, um das Verhiltnis der Menschen
zu den Obrigkeiten zu erkliren. Es lebt offensichtlich in den Seelen ein
archaischer Verehrungstrieb, verbunden mit Unterordnungsbereitschaft
und Gliubigkeit. Diese seelischen Ziige und Regungen sind nicht weg-
zuleugnen. Sie treten als ein mehr oder weniger unterbewufites seelisches
Erbgut der Menschheit in Erscheinung. Es spiegelt sich darin deutlich er-
kennbar ein lingst vergangener Zustand wider, wo der Mensch zu iiber
ihm stehenden géttlichen Fithrern — seien es nun Engel oder gdttliche
Priesterkdnige gewesen — in einem #hnlichen Verhiltnis stand wie etwa
heute die Tierwelt zum Menschen, das heifit sofern er wirklich noch K&~
nigtum in seinem Verhiltnis zur Tierwelt offenbart. Auch beim Tier, das
in der Gemeinschaft mit dem Menschen lebt, erkennen wir bereits ganz
deutlich neben der Furcht vor dem Menschen den Verehrungs~ und Un~
terordnungstrieb., Jener fern zuriickliegende Zustand spiegelt sich im
seelischen Gefiige des Menschen wider, shnlich wie die Erlebnisse der
Kindheit nachweislich, bewuflt oder unbewufit, im Seelischen des Erwach~
senen fortleben. Auch das Verhiltnis zwischen Kindern einerseits und
Eltern und Erziehern anderseits ist lesten Endes Widerspiegelung jener
uralten archaischen Ordnung. In Daniel 10, 13, wird die Herrschaft der
Engelfiirsten als Fiithrer der Vélker noch einmal klar sichtbar. Ebenfalls
berichtet uns die Bibel an verschiedenen Stellen ausfithrlich {iber einen
archaischen géttlichen Priesterkénig, der als Melchisedek, Kénig von
Salem, erwihnt wird. Er wird beschrieben in Hebrier 7 als einer, der
ohne Anfang und chne Ende ist. Die Durchlauchtheit geschichtlicher K&~
nige wird bestenfalls nur Abglanz jener gotterleuchteten archaischen
Herrscher gewesen sein, die wirklich von Gottes Gnaden die Vélker re-
gierten. Im Leben der geschichtlichen Gestalten Abraham, Moses, David
und Salomo finden wir noch deutlich Spuren von der urspriinglichen Art
~ archaischer Herrschaft. Thr Adel war ein Gott wohlgefilliges Leben, das
ihnen die uniibertreffliche Wiirde verlieh, in Gottes Gegenwart treten zu
diirfen und von thm Weisungen zu erhalten.

Es ist gewifl bedeutungsvoll, dafl am Schneidepunkte zu einer neuen
Weltenira der Priesterkdnig Melchisedek noch einmal wie Abschied neh-

mend und zugleich segnend im Leben Abrahams erscheint. Er iibertrug

253



damit das Amt der Herrschaft menschlichen Fithrern. Mehr und mehr
vollzog sich seitdem die Trennung des Doppelamtes Priester und Kénig.
Durch die Jahrtausende ist urspriinglicher Inhalt und Glanz kdniglichen
Herrschertums verblaflt und entartet. Die Apostel vor 2000 Jahren leb~
ten aber noch in dem starken Bewufitsein der Nachwirkung jener alten
archaischen Ordnung, dafl Kénige von Gott verordnete Obrigkeiten
waren, bestimmt, die Menschheit zu fithren und zu regieren, und denen
man als an Gottes Statt Gehorsam schuldete.

Das Zeitalter der personlichen Verantwortung vor Gott

Mit dem Kommen Christi war ein neuer Wendepunkt, eine neue
Weltenira angebrochen. Aus dem Bewufltsein der alten archaischen Wel-
tenordnung schrieben die Apostel Petrus und Paulus jene Worte von der
gottverordneten Obrigkeit und der Liebe zum Konig. Sie werden ge~
wuflt haben, dafl das neue BewuBtsein von der Herrschaft und Ordnung
von innen her, der persénlichen Verantwortung des Menschen vor Gott,
erst im Werden begriffen war. Das neue Zeitalter war zwar mit Christus
angebrochen, aber nur wenige waren bereit, seinen tiefen Sinn und sein
Ziel zu verstehen und anzuerkennen. Die Apostel erkannten in Christo
den neuen Priesterkdnig nach der Ordnung Melchisedeks (Hebr. 7), der
gekommen war, eine neue Herrschaft zu errichten. Jedoch keine dufler-
liche Herrschaft, sondern eine Herrschaft von innen her. Der unterwiir~
fige Gehorsam vor duflerlichen Obrigkeiten mufl weichen vor dem inne-~
ren Gehorsam gegen Gottes Gebot und das Gebot der Obrigkeit des
Christus in uns. «Man mufl Gott mehr gehorchen als den Menschens,
erklart Petrus vor dem hohen Rat. Aus ihm spricht der Urprotestant, der
der alten archaischen Forderung bedingungslosen Gehorsams widerspricht.
Aus dieser neuen Schau geistiger Bewuftseinswandlung ist auch das
Wort des Petrus zu verstehen: «lhr seid das auserwihlte Geschlecht, das
kénigliche Priestertum ..., dafl ihr verkiinden sollt die Tugenden des,
der euch berufen hat aus der Finsternis zu einem wunderbaren Licht.»
Auf diese angebrochene Wandlung in den Seelen deutet auch das Wort
aus Offb. 1, 5-6, hin, daf Christus uns vor Gott zu Kénigen und Prie-
stern gemacht hat. Auflerdem haben die Propheten vorausgeschaut, dafl
der Tag kommen werde, wo nicht mehr duflerliche Gebote von geist-
lichen und weltlichen Obrigkeiten die Menschen beherrschen werden,
sondern das in das Innere verlagerte Wort und Gebot Gottes, das in ihre
Herzen und Sinne geschrieben sein wird. (Jerem. 31, 33.)

Die Hinweise jener Theologen und christlichen Politiker, und m&gen
sie noch so hohe Amter bekleiden, die uns wieder an den bedingungs~
losen Gehorsam gegeniiber duflerlichen Obrigkeiten binden mddhten,
werden den geistigen Tatsachen nicht gerecht. Nur zu deutlich verneh-~
men heute viele die Stimme und das Gebot der Obrigkeit Jesu Christi
im Innern, die sie zur géttlichen Ordnung und zu geistigem Gehorsam
ruft. Jene weltlichen und geistlichen Obrigkeiten, die bei ihren Herr~

254



schafts~ und Gehorsamsanspriichen beharren, geraten in die Dekadenz,
da ihnen nicht aufgegangen ist, dafl lingst ein neuer K&nig und Herr~
scher geboren wurde. Sie werden wiederum zum Kaiphas, Herodes und
Pilatus am erwachenden Christusbewufitsein ihrer Mitmenschen und Ge-
meindeglieder. :

Revolutionen und ihre geistige Ursache

Die Umkehrung der obrigkeitlichen Machtverhiltnisse, die sich un-
aufhaltsam in den Seelen der Menschen seit dem Kommen Christi voll~
zieht, ist zugleich die gréfite aller Revolutionen, die je stattgefunden ha~
ben. Sie vollzieht sich ohne Blutvergiefien. Nicht durch duflere Revolutio~
‘nen kann der alte Zustand {iberwunden werden, sondern durch die
innere Wandlung. Die Verkennung dieser Tatsache veranlafit viele
Anarchisten, Syndikalisten, Kommunisten und sonstige Rebellen, die L&~
sung nur in der Anderung duflerlicher Machtverhiltnisse zu suchen. Das
Ergebnis ist jedoch immer wieder, dafl an die Stelle der alten Oligarchie,
der Herrschaft weniger, nur eine andere Form der Oligarchie tritt, die
die abgelsste Herrschaft meist noch an Herrschsucht und Zwang iiber~
trifft. Von dieser Warte aus gesehen kénnen zwar Rebellionen die ge-~
schichtliche Aufgabe erfiillen, alte dekadente Formen archaischen Herr-
schertums aufzubrechen, sie kdnnen aber das eigentliche geistige Ziel,
das der Menschheit gesett ist, nicht erreichen, wenn die innere Umwand-
lung des Menschen, seine persénliche Verantwortung vor Gott, die Herr-
schaft des Christus in uns, nicht verwirklicht werden.

Instinktiv und dumpf empfindet die grofie Menge, daf eine Ande-
rung Platy gegriffen hat, dafl die alte Ordnung aus dem Gefiige geht,
was sich sogar in einem verinderten Verhiltnis zwischen Eltern und Kin-~
dern auswirken mufy und besonders in der zunehmenden Emp&rung der
unterdriickten Volksschichten und Vélker gegen ihre Bedriidker zum
Ausdruck kommt, Die grofle Menge ahnt aber nicht, daff die Anderung"
der alten Ordnung an erster Stelle sich in ihrem seelischen Gefiige voll-
ziehen und von innen her alle und alles ergreifen will. Das offenbart
zugleich die Sinnlosigkeit der Anstrengungen jener Kreise, die noch stets
mit allen Madhtmitteln versuchen, das Stiirzende zu halten. Wird die
Menschheit nicht zur geistigen Selbstandigkeit gefiithrt und wird nicht
alle Anstrengung gemacht, um im einzelnen die innere Herrschaft der
Stimme des Guten Hirten zu errichten, so mufl Rebellion und Sitten-~
losigkeit immer mehr um sich greifen, ganz einfach, weil der Mensch in
zunehmendem Mafle an der dufleren Herrschaft der zerfallenden archa-
ischlen Ordnung und der alten Sittengesetse seine seelische Ausrichtung
verliert.

Geistliche Obrigkeit und weltliche Obrigkeit

Im Laufe der Geschichte entstand oft die Frage, welche Obrigkeit, die
geistliche oder die weltliche, die eigentlich mafigebende sei. Es herrschte

255



ein Zustand der Rivalitit zwischen staatlichen und kirchlichen Macht-
habern, die Menschenalter hindurch die Welt in Spannung hielt. Erst
Konkordate und Vertrige der kirchlichen Obrigkeiten mit den Staaten,
wobei die Machtanspriiche ausbalanciert wurden, lieen den alten Zwist
verstummen oder zuriicktreten. In welcher Weise gerade die geistlichen
Obrigkeiten die Rechte der weltlichen Obrigkeiten miffachtet haben, da~
von kdnnten die alten Kaiser des Heiligen Rémischen Reiches Deutscher
Nation ein Lied singen. Sie waren damals nur dann «von Gott verord~
net», wenn sie diese Verordnung aus pépstlicher Hand empfangen hat-
ten. Die Auflehnung dagegen fithrte zu blutigen Kriegen,

Auch kann man nicht behaupten, dafl die Kirche dort, wo sie sich der
Obrigkeit beugte, dieses immer aus dem Gehorsam gegen die Heilige
Schrift getan hat, War es nicht vielmehr oft der Mangel an Bekennermut,
menschliche Furcht oder Sorge um die eigene Machteinbufie und um die
aufgehiuften irdischen Giiter, daf} sie nicht Gott mehr gehorchte als den
Menschen? Trifft nicht oft in der Geschichte der Kirdhe, die viele Giiter
hatte, das zu, was vom reichen Jiingling gesagt ist, daf} sie, statt die
Nachfolge Christi und die Aufteilung ihrer Giiter unter die Armen zu
wiahlen, meist eigene Wege ging? Wohnen nicht die Fithrer und Fiirsten
der geistlichen Obrigkeit auch heute noch in den «Palisten und reichen
Hausern» des reichen Jiinglings, statt sich in die Nachfolge und Gemein~
sdlxlaft dessen einzureihen, der nicht wuflte, wo er sein Haupt hinlegen
sollte?

Die Obrigkeit im Rémischen Reich und die Obrigheit im Sowjetstaat

Waren die ersten Christen und die Apostel tatsichlich vorbehaltlos
Befolger des Grundsates «Jedermann sei untertan der Obrigkeit, die
Gewalt iiber ithn hat»? Keineswegs. Sie lehnten es ab, den Kaiserkult des
Rémerreiches mitzumachen, den Cisaren als g&ttlichen Wesen zu weih~
rauchern und zu huldigen. Es soll durchaus nicht bestritten werden, dafl
sich auch unter den rémischen Legioniren und Hauptleuten Christen be~
fanden. Ob sie als Christen Legionire wurden oder wihrend ihrer Dienst-
zeit den christlichen Glauben annahmen, soll und kann hier nicht unter~
sucht werden. Beides mag vorgelegen haben. Entscheidend ist die Tat~
sache, daf} unter den ersten Christen eine grofle Anzahl war, die nicht
davor zuriickschreckte, der Obrigkeit den Gehorsam zu verweigern,
wenn etwas gegen ihr erwachtes persdnliches christliches Gewissen ging.
Es mdgen unter ihnen viele gewesen sein, die das rémische Schwert in
Stiicke zerbrachen, Hauptleute und einfache Legionire, und lieber in der
Arena mit der Schar der Bekenner furchtlos starben, als weiterhin gegen
das Gebot der Liebe zu verstofien, das der Nazarener in ihren Herzen
lebendig gemacht hatte.

Es mag aber auch Christen gegeben haben, die noch als Legionire
und Hauptleute «im seligen Stande» sich aus dem Menschent&ten kein

256



Gewissen madhten. Ob sie mit Leib und Seele Soldaten waren, oder es
- aus Furcht vor dem Stellungswechsel, der drohenden Verfolgung durch
die Vorgesetsten und um der sicheren Existenz willen waren und blieben,
soll hier auch nicht untersucht werden. Sie fanden gewifl Trost in ihrer
inneren und dufleren Not in den Heilslehren des Christentums, und sie
mdgen manche Wildheit und Rauheit der rémischen Soldateska, die auch
vor dem Kénig der Kénige ihre Schandtaten nicht ziigelte, gemildert ha-
ben. Das Christentum im Rémischen Reich und damit in der Welt hat
aber nicht durch sie den Sieg davongetragen, sondern durch die Beken-
ner, die den Mut hatten, zu widersprechen: Man mufl Gott mehr gehor-~

chen als den Cisaren.

«Das Blut der Martyrer ist der Same der Kirches, sagt bis auf den
heutigen Tag die Kirche selbst. Sie billigt den Protest der damaligen Mar-
tyrer gegen die gdttliche Ordnung des Rdmischen Reiches und hiitet sich,
von dem Ungehorsam gegen die Forderungen der r&mischen Obrigkeit
als von einem Unrecht zu sprechen. Ob sie den Protest der heutigen
Christen billigen wird, die aus ehrlichem Gewissen es einfach nicht fertig~
bringen, Maschinengewehre zu bedienen, die Hunderte tdten und ver-
stimmeln, mit Panzern und Bomben und noch schlimmeren Mordwaffen
unzihlige Minner, Frauen und Kinder zu zermalmen? Oder wird sie
jene als Verriter an der heutigen «géttlichen Ordnungs abstempeln, die
es wagen, der «gottverordneten Obrigkeits als Christen den schuldigen
Gehorsam zu verweigern? Die Aussichten sind wenig versprechend,
wenn man die Meinungsiuflerungen mancher mafigebender Kirchenmin-~
ner vernimmt, die die Rettung und Zukunft nur noch in einer starken
Armee, nicht mehr in dem geschirften Gewissen der Christen sehen, die
kraft ihres Glaubens die Welt tiberwinden kénnten, wie sie damals das
rdmische Weltreich iiberwanden.

Und wie denken jene Kirchenmanner {iber die «gottgewollte Obrig-
keit» in Sowjetrufiland? Macht sie eine Ausnahme von der Regel Rémer
13, 1?7 Da wird ihnen der Metropolit der orthodoxen Kirche Rufilands,
Sits Moskau, ganz entschieden widersprechen. Er wird ihnen sogar nach~
weisen, dafl die Sowjetregierung fiir die Verwirklichung gottgewollter
Grundsitse, der Befreiung der vorher vom russischen Kapitalismus aus~
gebeuteten und unterdriickten Arbeiter viel getan habe, daf} sie bestrebt
sei, auch allen vom westlichen Imperialismus und Kapitalismus unter~
driickten farbigen Kolonialvslkern die Freiheit zu bringen. Es wird ihm
nicht allzu schwer fallen, zu beweisen, warum die christlichen Missionen
bei den farbigen V&lkern bisher so wenig Erfolg hatten, eben weil die
Ausbeutung der Eingeborenen durch die fremden weiflen Herrscher der
Lehre der Missionare entgegenstand. Oder er wird darauf hinweisen,
wie verheerend das Schauspiel fiir diese «Heidenvélkers war, dafl «Chri~
sten» sich wie Bestien auf Leben und Tod bekimpften und sogar die un~
terdriickten Kolonialvlker zu Blutopfern prefiten, ohne daff hdchste Kir~
chenleitungen ihre Stimme dagegen erhoben hitten. Der Moskauer Me~

257



tropolit wird seinen g]aub1gen Rissom vl Sowjetbiirgern schon klar~
machen, warum gerade die Sowjetregierung eine gottgewollte Obrigkeit

ist, und die westlichen weltlichen und geistlichen Obrigkeiten werden da~
‘ bei sehr schledht abschneiden.

Woestliche und éstliche Obrigkeiten

Aber viele westliche Christen und mafigebliche Christenfiihrer sind
da doch offenbar anderer Ansicht. Sie wiirden es von Herzen gern sehen,
wenn die Sowjetuntertanen und Soldaten der Roten Armee sobald wie
mdglich rebellieren, thre Obrigkeit davonjagen und ihr das Zarenschick~
sal bereiten wiirden. Ein solcher Wunsch aus frommen Herzen angesichts
R3mer 13, 1? Da stimmt offenbar etwas nicht. Derselbe Wunsch von der
Vernichtung im umgekehrten Verhiltnis lebt ja auch in den Herzen der
atheistischen Sowjetherrscher, woran wohl niemand zweifeln wird.

Uber aller weltlichen und geistlichen Obrigkeit steht eine leste und
h3chste Instanz — die gottliche Obrigkeit. Alle irdischen Obrigkeiten
sind ihr leten Endes Verantwortung schuldig. Angesichts dieser Tat~
sache haben die Untertanen, Gliubigen und Laien, die in den christlichen
Staaten und Kirchen des Abendlandes immer wieder auf R&mer 13 hin~
gewiesen werden, einmal an ihre geistlichen und weltlichen Obrigkeiten
folgende Fragen zu richten:

1. Worin unterscheiden sich die Herzenswiinsche westlicher und
stlicher Obrigkeiten im Hinblick auf Rémer 13, 1?

2. Womit wollen wir eigentlich beweisen, daf diese oder jene der
beiden Obrigkeiten fiir das Heil der Welt gottgewollter ist?

3. Ist das nun fast zweitausend Jahre wihrende Versagen christ~
licher, staatlicher und kirchlicher Obrigkeiten in der Ldsung der
sozialen Fragen, in der Abschaffung der mérderischen Vélker-
und Bruderkriege vor Gott weniger verwerflich, als etwa drei
Jahrzehnte Bolschewistenherrschaft im Osten mit ihren Opfern
an Gut und Blut?

4. Spricht die Bilanz an Elend, Not und Mord von fast zwei Jahr~
tausenden, als es sogar noch keinen Bolschewismus gab, ein we~
niger vernichtendes Urteil iiber das christliche Abendland als die

drei Jahrzehnte umfassende Bilanz der Sowjetherrschaft und

ihrer ungliicklichen Opfer?

Diese Fragen aber zu beantworten, bleibt dem christlichen Gewissen
ganz gleich welcher Konfession {iberlassen.

Hugo Petsold

258



	Jedermann sei untertan der Obrigkeit...

