
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 6

Artikel: Jedermann sei untertan der Obrigkeit...

Autor: Petzold, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139910

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139910
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wußten schon die Propheten des Alten Bundes. Nicht genug können wir,
was in Jesaja 2 und Micha 4 zusammen mit der Bergpredigt und dem
Kreuz zu uns gesprochen wird, für die heutige Lage bedenken. Wir, die
wir uns «Christen» nennen, haben wahrscheinlich nicht mehr lange Zeit,
den Menschensohn und seinen Weg wirklich anzunehmen. Wir wollen
gar niemanden belehren und richten, wenn wir sagen: Wir glauben, daß
dieses Entweder-Oder vor uns alle und alle Völker heute gestellt ist, und
wir für unsern Teil wollen versuchen, das zu bezeugen. Es ist mehr und
etwas völlig anderes nötig als «Heeresmacht und Gewalt», die uns doch
nicht retten können. Wer kann das heute noch mit gutem Gewissen und
vor dem Richtstuhle Christi behaupten?

Wir sind völlig auf die Umkehr verwiesen, mit der Jesus einst
seinem eigenen Volke den rettenden Weg öffnen wollte und die er prophetisch

allen Völkern verkündet und durch sein Leiden, Sterben, Auferstehen
und seine königliche Herrschaft allen Völkern «zum Zeugnis über sie»
verkünden läßt. Umkehr kann aber nicht in der Weiterverfolgung des

Weges der Sünde und des Frevels bestehen, ebenso wenig wie die echte

Solidarität der Schuld die Einwilligung in ihre Fortsefeung oder äußerste

Steigerung bedeuten kann; vielmehr wirkt sie das Vernehmen des Rufes

zur Umkehr und zu dem Reiche, das über allen Völkern verkündigt und
ihnen als Gabe, Kraft und Verheißung angeboten ist. Sollte das nicht
stärker sein als die Drohung des Kommunismus? — «so ihr Glauben habt
eines Senfkorns groß»!

Das aber ist die Schwere unserer Frage — wir wissen es. Wir wissen
aber auch, daß heute vor uns alle, auch vor die, die anders denken und
sich anders glauben entscheiden zu müssen als wir, die gleiche Frage
gestellt ist: «Wird aber der Sohn des Menschen, wenn er kommt, auf der
Erde den Glauben finden?» Albert Böhler

Jedermann sei Untertan der Obrigkeit...
Es ist recht merkwürdig, zu beobachten, daß in den ersten Jahren

nach verlorenen Kriegen, wenn allgewaltige Machthaber ihr Ende
gefunden haben und fremde Herrscher das Regiment führen, jenes Wort
des Apostels Paulus aus Rom. 13, 1—7, «Jedermann sei Untertan der
Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat», wenig interessiert. Es versinkt für
kurze Zeit in einen Dornröschenschlaf. Man wehrt sich insgeheim und
dann immer lauter gegen die fremde Obrigkeit und denkt gar nicht daran,
ihr das Zugeständnis einzuräumen, daß auch sie «von Gott verordnet»
sein könne. Im Gegenteil, interessierte Kreise trachten danach, die Gewalt
wieder selbst in die Hand zu bekommen. Sobald darin ein gewisses
Stadium erreicht ist, wird das Thema Militärmacht und Wiederbewaffnung

250



akut. Dann aber wird totsicher die alte Platte hervorgeholt und aktuell:
«Jedermann sei Untertan der Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat.» Damit
versucht man hauptsächlich jenen christlichen Gewissensbedenken zu
begegnen, die

1. in der Vergewaltigung der Freiheit der Persönlichkeit durch die
Militär- und Kriegsdienstpflicht und den erzwungenen Eid,

2. in der Vergewaltigung des Gewissens durch die Vorbereitung
und Forderung des Menschentötens im Kriege ein Ärgernis für
das zeitliche und ewige Sein erblicken.

Die Apostel und die Obrigkeiten
Selbst wenn Paulus im Brief an die Römer (13, 1—7) und Petrus im

ersten Brief (2, 13—17) von dem Untertansein gegenüber der Obrigkeit
reden und daß die Obrigkeit das Schwert nicht umsonst trägt, und
ermahnen, den Obersten und Hauptleuten Gehorsam zu leisten, so ist daraus

keineswegs eine allgemeinverbindliche Forderung herzuleiten, daß
der Mensch sich allen obrigkeitlichen Verfügungen und Ansprüchen
unterzuordnen habe, selbst wenn sie sich gegen seine religiöse Überzeugung

und sein Gewissen richten. Die Zahl der Bibelstellen, die das
beweisen, ist derart groß, daß es sich erübrigt, sie zu zitieren. Schon das
Auftreten der Propheten des alten Bundes ist alles andere als ein stummes

sich Unterordnen unter die Obrigkeiten, wenn es um den Auftrag
Gottes ging. Aber auch Petrus und Paulus haben den Obrigkeiten
widersprochen und sind den in ihrem Gewissen von Gott gewiesenen Weg
gegangen. «Man muß Gott mehr gehorchen denn den Menschen», sagt
Petrus vor dem Hohen Rat, als ihm geboten wird zu schweigen. Gerade
Paulus dachte nicht daran, sich von Gewalten in seinem Handeln derart
bestimmen zu lassen, daß er in Gegensafe zu dem geriet, was er die
Liebe Gottes nannte. «Denn ich bin gewiß, daß weder Tod noch Leben,
noch Engel, noch Fürstentümer, noch Gewalten, weder Gegenwärtiges
noch Zukünftiges, weder Hohes noch Tiefes, noch keine andere Kreatur
mag uns scheiden von der Liebe Gottes, die in Christo Jesu ist, unserm
Herrn.» Beide Apostel haben durch ihre Haltung und ihren Märtyrertod
für alle Zeiten bezeugt, daß sie ihr Gewissen und ihre Bindung an Gottes

Gebot höher stellten als obrigkeitliche Verordnungen.

Obrigkeiten und das Volk
Das einfache, unverbildete Volk hat sich einen Sinn für die Echtheit

christlicher Werte und Forderungen bewahrt, trofe der Mißdeutungen
dessen, was man schlechthin «Gottes Wort» nennt. Dem einfachen Menschen

will es nicht einleuchten, daß Verordnungen und Gesefee der
Obrigkeiten, die sich wider Gottes Gebot und das Gewissen richten,
gerechtfertigt sind durch den Hinweis, daß Obrigkeiten von Gott verord-

251



net seien. Das Volk mußte fast stets an erster Stelle die Folgen obrigkeitlicher

Fehlverfügungen auf sich nehmen. Durch Jahrtausende trägt es in
unzähligen Kriegen die größten Opfer an Gesundheit, Blut und Leben und
die Hauptlast der Entsagungen nach verlorenen Kriegen. Es hat stets die
größeren Leiden an knechtischer Unfreiheit, Unterwerfung (sogenanntem

Gehorsam) und Erduldung von Gewaltmißbrauch seitens der eigenen

herrschsüchtigen «Obersten und Hauptleute» aufgebürdet bekommen.

Ebenfalls von seiten der Sieger. Jene, die heute wieder in
Versammlungen und Öffentlichkeit so laut die Wiederherstellung der
sogenannten Soldatenehre fordern, sind es meist gewesen, die es zuließen
oder sich selbst daran beteiligten, daß die Menschenehre tausendfach in
den Staub getreten wurde.

Die Abtötung des Menschlichen ist eine Vorstufe des Krieges. Schon
die Attrapen für Schießübungen, die menschliche Formen haben, die
Strohpuppen für Bajonettübungen usw. sind die «Erziehungsmittel», die
mithelfen, die Achtung vor Gottes Ebenbild gründlich zu zerstören; von
dem Ton auf den Kasernenhöfen ganz zu schweigen.

Von der «gottgewollten Ordnung» der Obrigkeit reden nur zu gern
jene, denen diese «Ordnung» Vorrechte und Vorteile einräumt. Sie können

auch mit Fug und Recht von Verteidigung der «Freiheit» reden, die
sie für sich reserviert haben. Der Mann des Volkes ist noch weithin mit
dem Begriff «Untertan» belastet und wird als solcher bewertet und
behandelt. Als Steuerzahler spielt er eine beachtliche Rolle. Als Zivilist ist
er geschäfet als Quelle des Arbeits- und Menschenmaterials. Im Kriege
erlischt die Rücksichtnahme auf ihn mit der Zunahme der Gefahr. Als
Soldat unterliegt er einem bedingungslosen Gehorsam. Beladen mit
geisttötenden, knechtischen Pflichten, sinnloser Zeitvergeudung, menschlichen
Entwürdigungen und Unterwürfigkeiten (zum Beispiel nur die Ehrenbezeigungssucht

der Vorgesefeten) erlebt er die Tragik, das Opfer «gottverordneter

Obrigkeiten» zu sein in allen erdenklichen Nuancen. In einer
einzigen Stadt Westdeutschlands lagen fünf Jahre nach Kriegsschluß
noch 20 000 Anträge auf Rentenzahlung vor, die ihrer Bearbeitung harrten.

Das ist nur ein Punkt zu dem Thema «gottgewollte Ordnung», die
Kardinal Dr. Frings uns unlängst wieder in Erinnerung brachte. Nur
schade, daß es als Plädoyer für eine neue Remilitarisierung gedacht war
und nicht als Anwaltschaft für jene Millionenheere, die noch auf Erledigung

ihrer Anträge als Wohnungssuchende, Flüchtlinge und sonstige
Opfer des Krieges warten.

Lebensfurht und Selbsterhaltungstrieb
im Bunde mit arkaisker Gläubigkeit und Unterordnungsbereitskaft

Man muß die Geduld und Langmut der Zivilisten (Untertanen), der
bedingungslos Gehorsamen (Soldaten) und der Laien (Gläubigen) oft
bewundern, bewundern ihre seelische Tragfähigkeit, Gläubigkeit und Un-

252



terordnungsbereitschaft. Man kann diese Erscheinung nicht allein aus der
Furcht um die Erhaltung der Existenz erklären, auch nicht damit, daß ein
großer Prozentsafe aus Resignation oder Zustimmung sich beugt. Viele
Männer beugen sich dem militärischen Befehl nur widerwillig und gegen
ihr besseres Gewissen, weil sie die kalte Faust kennen oder verspürt
haben, die sie unbarmherzig ruinieren und vernichten würde. Untertanen
und Bürger führen seit jeher resigniert den Kampf um ihre Menschenrechte

gegen Behörden und Obrigkeiten. Überschreiten sie die genau
abgesteckten Grenzen, so wird ihnen bald klargemacht, daß ihre Begriffe
von Freiheit und Gleichberechtigung falsch sind.

Es reichen jedoch Lebensfurcht und Selbsterhaltungstrieb, Resignation
und freiwillige Zustimmung nicht aus, um das Verhältnis der Menschen
zu den Obrigkeiten zu erklären. Es lebt offensichtlich in den Seelen ein
archaischer Verehrungstrieb, verbunden mit Unterordnungsbereitschaft
und Gläubigkeit. Diese seelischen Züge und Regungen sind nicht
wegzuleugnen. Sie treten als ein mehr oder weniger unterbewußtes seelisches

Erbgut der Menschheit in Erscheinung. Es spiegelt sich darin deutlich
erkennbar ein längst vergangener Zustand wider, wo der Mensch zu über
ihm stehenden göttlichen Führern — seien es nun Engel oder göttliche
Priesterkönige gewesen — in einem ähnlichen Verhältnis stand wie etwa
heute die Tierwelt zum Menschen, das heißt sofern er wirklich noch
Königtum in seinem Verhältnis zur Tierwelt offenbart. Auch beim Tier, das
in der Gemeinschaft mit dem Menschen lebt, erkennen wir bereits ganz
deutlich neben der Furcht vor dem Menschen den Verehrungs- und
Unterordnungstrieb. Jener fern zurückliegende Zustand spiegelt sich im
seelischen Gefüge des Menschen wider, ähnlich wie die Erlebnisse der
Kindheit nachweislich, bewußt oder unbewußt, im Seelischen des Erwachsenen

fortleben. Auch das Verhältnis zwischen Kindern einerseits und
Eltern und Erziehern anderseits ist lefeten Endes Widerspiegelung jener
uralten archaischen Ordnung. In Daniel 10, 13, wird die Herrschaft der
Engelfürsten als Führer der Völker noch einmal klar sichtbar. Ebenfalls
berichtet uns die Bibel an verschiedenen Stellen ausführlich über einen
archaischen göttlichen Priesterkönig, der als Melchisedek, König von
Sälem, erwähnt wird. Er wird beschrieben in Hebräer 7 als einer, der
ohne Anfang und ohne Ende ist. Die Durchlauchtheit geschichtlicher
Könige wird bestenfalls nur Abglanz jener gotterleuchteten archaischen
Herrscher gewesen sein, die wirklich von Gottes Gnaden die Völker
regierten. Im Leben der geschichtlichen Gestalten Abraham, Moses, David
und Salomo finden wir noch deutlich Spuren von der ursprünglichen Art
archaischer Herrschaft. Ihr Adel war ein Gott wohlgefälliges Leben, das
ihnen die unübertreffliche Würde verlieh, in Gottes Gegenwart treten zu
dürfen und von ihm Weisungen zu erhalten.

Es ist gewiß bedeutungsvoll, daß am Schneidepunkte zu einer neuen
Weltenära der Priesterkönig Melchisedek noch einmal wie Abschied
nehmend und zugleich segnend im Leben Abrahams erscheint. Er übertrug

253



damit das Amt der Herrschaft menschlichen Führern. Mehr und mehr
vollzog sich seitdem die Trennung des Doppelamtes Priester und König.
Durch die Jahrtausende ist ursprünglicher Inhalt und Glanz königlichen
Herrschertums verblaßt und entartet. Die Apostel vor 2000 Jahren lebten

aber noch in dem starken Bewußtsein der Nachwirkung jener alten
archaischen Ordnung, daß Könige von Gott verordnete Obrigkeiten
waren, bestimmt, die Menschheit zu führen und zu regieren, und denen

man als an Gottes Statt Gehorsam schuldete.

Das Zeitalter der persönliken Verantwortung vor Gott

Mit dem Kommen Christi war ein neuer Wendepunkt, eine neue
Weltenära angebrochen. Aus dem Bewußtsein der alten archaischen
Weltenordnung schrieben die Apostel Petrus und Paulus jene Worte von der
gottverordneten Obrigkeit und der Liebe zum König. Sie werden
gewußt haben, daß das neue Bewußtsein von der Herrschaft und Ordnung
von innen her, der persönlichen Verantwortung des Menschen vor Gott,
erst im Werden begriffen war. Das neue Zeitalter war zwar mit Christus
angebrochen, aber nur wenige waren bereit, seinen tiefen Sinn und sein
Ziel zu verstehen und anzuerkennen. Die Apostel erkannten in Christo
den neuen Priesterkönig nach der Ordnung Meldiisedeks (Hebr. 7), der
gekommen war, eine neue Herrschaft zu errichten. Jedoch keine äußerliche

Herrschaft, sondern eine Herrschaft von innen her. Der unterwürfige
Gehorsam vor äußerlichen Obrigkeiten muß weichen vor dem inneren

Gehorsam gegen Gottes Gebot und das Gebot der Obrigkeit des
Christus in uns. «Man muß Gott mehr gehorchen als den Menschen»,
erklärt Petrus vor dem hohen Rat. Aus ihm spricht der Urprotestant, der
der alten archaischen Forderung bedingungslosen Gehorsams widerspricht.
Aus dieser neuen Schau geistiger Bewußtseinswandlung ist auch das
Wort des Petrus zu verstehen: «Ihr seid das auserwählte Geschlecht, das
königliche Priestertum..., daß ihr verkünden sollt die Tugenden des,
der euch berufen hat aus der Finsternis zu einem wunderbaren Licht.»
Auf diese angebrochene Wandlung in den Seelen deutet auch das Wort
aus Offb. 1, 5—6, hin, daß Christus uns vor Gott zu Königen und
Priestern gemacht hat. Außerdem haben die Propheten vorausgeschaut, daß
der Tag kommen werde, wo nicht mehr äußerliche Gebote von
geistlichen und weltlichen Obrigkeiten die Menschen beherrschen werden,
sondern das in das Innere verlagerte Wort und Gebot Gottes, das in ihre
Herzen und Sinne geschrieben sein wird. (Jerem. 31, 33.)

Die Hinweise jener Theologen und christlichen Politiker, und mögen
sie noch so hohe Ämter bekleiden, die uns wieder an den bedingungslosen

Gehorsam gegenüber äußerlichen Obrigkeiten binden möchten,
werden den geistigen Tatsachen nicht gerecht. Nur zu deutlich vernehmen

heute viele die Stimme und das Gebot der Obrigkeit Jesu Christi
im Innern, die sie zur göttlichen Ordnung und zu geistigem Gehorsam
ruft. Jene weltlichen und geistlichen Obrigkeiten, die bei ihren Herr-

254



Schafts- und Gehorsamsansprüchen beharren, geraten in die Dekadenz,
da ihnen nicht aufgegangen ist, daß längst ein neuer König und Herrscher

geboren wurde. Sie werden wiederum zum Kaiphas, Herodes und
Pilatus am erwachenden Ohristusbewußtsein ihrer Mitmenschen und
Gemeindeglieder.

Revolutionen und ihre geistige Ursache

Die Umkehrung der obrigkeitlichen Machtverhältnisse, die sich
unaufhaltsam in den Seelen der Menschen seit dem Kommen Christi
vollzieht, ist zugleich die größte aller Revolutionen, die je stattgefunden
haben. Sie vollzieht sich ohne Blutvergießen. Nicht durch äußere Revolutionen

kann der alte Zustand überwunden werden, sondern durch die
innere Wandlung. Die Verkennung dieser Tatsache veranlaßt viele
Anarchisten, Syndikalisten, Kommunisten und sonstige Rebellen, die
Lösung nur in der Änderung äußerlicher Machtverhältnisse zu suchen. Das
Ergebnis ist jedoch immer wieder, daß an die Stelle der alten Oligarchie,
der Herrschaft weniger, nur eine andere Form der Oligarchie tritt, die
die abgelöste Herrschaft meist noch an Herrschsucht und Zwang übertrifft.

Von dieser Warte aus gesehen können zwar Rebellionen die
geschichtliche Aufgabe erfüllen, alte dekadente Formen archaischen Herr-
schertums aufzubrechen, sie können aber das eigentliche geistige Ziel,
das der Menschheit gesefet ist, nicht erreichen, wenn die innere Umwandlung

des Menschen, seine persönliche Verantwortung vor Gott, die Herrschaft

des Christus in uns, nicht verwirklicht werden.
Instinktiv und dumpf empfindet die große Menge, daß eine Änderung

Plafe gegriffen hat, daß die alte Ordnung aus dem Gefüge geht,
was sich sogar in einem veränderten Verhältnis zwischen Eltern und Kindern

auswirken muß und besonders in der zunehmenden Empörung der
unterdrückten Volksschichten und Völker gegen ihre Bedrücker zum
Ausdruck kommt. Die große Menge ahnt aber nicht, daß die Änderung
der alten Ordnung an erster Stelle sich in ihrem seelischen Gefüge
vollziehen und von innen her alle und alles ergreifen will. Das offenbart
zugleich die Sinnlosigkeit der Anstrengungen jener Kreise, die noch stets
mit allen Machtmitteln versuchen, das Stürzende zu halten. Wird die
Menschheit nicht zur geistigen Selbständigkeit geführt und wird nicht
alle Anstrengung gemacht, um im einzelnen die innere Herrschaft der
Stimme des Guten Hirten zu errichten, so muß Rebellion und Sitten-
losigkeit immer mehr um sich greifen, ganz einfach, weil der Mensch in
zunehmendem Maße an der äußeren Herrschaft der zerfallenden archaischen

Ordnung und der alten Sittengesefee seine seelische Ausrichtung
verliert.

Geistliche Obrigkeit und weltlihe Obrigkeit
Im Laufe der Geschichte entstand oft die Frage, welche Obrigkeit, die

geistliche oder die weltliche, die eigentlich maßgebende sei. Es herrschte

255



ein Zustand der Rivalität zwischen staatlichen und kirchlichen
Machthabern, die Menschenalter hindurch die Welt in Spannung hielt. Erst
Konkordate und Verträge der kirchlichen Obrigkeiten mit den Staaten,
wobei die Machtansprüche ausbalanciert wurden, ließen den alten Zwist
verstummen oder zurücktreten. In welcher Weise gerade die geistlichen
Obrigkeiten die Rechte der weltlichen Obrigkeiten mißachtet haben,
davon könnten die alten Kaiser des Heiligen Römischen Reiches Deutscher
Nation ein Lied singen. Sie waren damals nur dann «von Gott verordnet»,

wenn sie diese Verordnung aus päpstlicher Hand empfangen hatten.

Die Auflehnung dagegen führte zu blutigen Kriegen.
Auch kann man nicht behaupten, daß die Kirche dort, wo sie sich der

Obrigkeit beugte, dieses immer aus dem Gehorsam gegen die Heilige
Schrift getan hat. War es nicht vielmehr oft der Mangel an Bekennermut,
menschliche Furcht oder Sorge um die eigene Machteinbuße und um die
aufgehäuften irdischen Güter, daß sie nicht Gott mehr gehorchte als den
Menschen? Trifft nicht oft in der Geschichte der Kirche, die viele Güter
hatte, das zu, was vom reichen Jüngling gesagt ist, daß sie, statt die
Nachfolge Christi und die Aufteilung ihrer Güter unter die Armen zu
wählen, meist eigene Wege ging? Wohnen nicht die Führer und Fürsten
der geistlichen Obrigkeit auch heute noch in den «Palästen und reichen
Häusern» des reichen Jünglings, statt sich in die Nachfolge und Gemeinschaft

dessen einzureihen, der nicht wußte, wo er sein Haupt hinlegen
sollte?

Die Obrigkeit im Römishen Reih und die Obrigkeit im Sowjetstaat

Waren die ersten Christen und die Apostel tatsächlich vorbehaltlos
Befolger des Grundsatzes «Jedermann sei Untertan der Obrigkeit, die
Gewalt über ihn hat»? Keineswegs. Sie lehnten es ab, den Kaiserkult des
Römerreiches mitzumachen, den Cäsaren als göttlichen Wesen zu
weihräuchern und zu huldigen. Es soll durchaus nicht bestritten werden, daß
sich auch unter den römischen Legionären und Hauptleuten Christen
befanden. Ob sie als Christen Legionäre wurden oder während ihrer Dienstzeit

den christlichen Glauben annahmen, soll und kann hier nicht untersucht

werden. Beides mag vorgelegen haben. Entscheidend ist die
Tatsache, daß unter den ersten Christen eine große Anzahl war, die nicht
davor zurückschreckte, der Obrigkeit den Gehorsam zu verweigern,
wenn etwas gegen ihr erwachtes persönliches christliches Gewissen ging.
Es mögen unter ihnen viele gewesen sein, die das römische Schwert in
Stücke zerbrachen, Hauptleute und einfache Legionäre, und lieber in der
Arena mit der Schar der Bekenner furchtlos starben, als weiterhin gegen
das Gebot der Liebe zu verstoßen, das der Nazarener in ihren Herzen
lebendig gemacht hatte.

Es mag aber auch Christen gegeben haben, die noch als Legionäre
und Hauptleute «im seligen Stande» sich aus dem Menschentöten kein

256



Gewissen machten. Ob sie mit Leib und Seele Soldaten waren, oder es

aus Furcht vor dem Stellungswechsel, der drohenden Verfolgung durch
die Vorgesetzten und um der sicheren Existenz willen waren und blieben,
soll hier auch nicht untersucht werden. Sie fanden gewiß Trost in ihrer
inneren und äußeren Not in den Heilslehren des Christentums, und sie
mögen manche Wildheit und Rauheit der römischen Soldateska, die auch

vor dem König der Könige ihre Schandtaten nicht zügelte, gemildert
haben. Das Christentum im Römischen Reich und damit in der Welt hat
aber nicht durch sie den Sieg davongetragen, sondern durch die Bekenner,

die den Mut hatten, zu widersprechen: Man muß Gott mehr gehorchen

als den Cäsaren.
«Das Blut der Märtyrer ist der Same der Kirche», sagt bis auf den

heutigen Tag die Kirche selbst. Sie billigt den Protest der damaligen Märtyrer

gegen die göttliche Ordnung des Römischen Reiches und hütet sich,
von dem Ungehorsam gegen die Forderungen der römischen Obrigkeit
als von einem Unrecht zu sprechen. Ob sie den Protest der heutigen
Christen billigen wird, die aus ehrlichem Gewissen es einfach nicht
fertigbringen, Maschinengewehre zu bedienen, die Hunderte töten und
verstümmeln, mit Panzern und Bomben und noch schlimmeren Mordwaffen
unzählige Männer, Frauen und Kinder zu zermalmen? Oder wird sie
jene als Verräter an der heutigen «göttlichen Ordnung» abstempeln, die
es wagen, der «gottverordneten Obrigkeit» als Christen den schuldigen
Gehorsam zu verweigern? Die Aussichten sind wenig versprechend,
wenn man die Meinungsäußerungen mancher maßgebender Kirchenmänner

vernimmt, die die Rettung und Zukunft nur noch in einer starken
Armee, nicht mehr in dem geschärften Gewissen der Christen sehen, die
kraft ihres Glaubens die Welt überwinden könnten, wie sie damals das
römische Weltreich überwanden.

Und wie denken jene Kirchenmänner über die «gottgewollte Obrigkeit»

in Sowjetrußland? Macht sie eine Ausnahme von der Regel Römer
13, 1? Da wird ihnen der Metropolit der orthodoxen Kirche Rußlands,
Sife Moskau, ganz entschieden widersprechen. Er wird ihnen sogar
nachweisen, daß die Sowjetregierung für die Verwirklichung gottgewollter
Grundsätze, der Befreiung der vorher vom russischen Kapitalismus
ausgebeuteten und unterdrückten Arbeiter viel getan habe, daß sie bestrebt
sei, auch allen vom westlichen Imperialismus und Kapitalismus
unterdrückten farbigen Kolonialvölkern die Freiheit zu bringen. Es wird ihm
nicht allzu schwer fallen, zu beweisen, warum die christlichen Missionen
bei den farbigen Völkern bisher so wenig Erfolg hatten, eben weil die
Ausbeutung der Eingeborenen durch die fremden weißen Herrscher der
Lehre der Missionare entgegenstand. Oder er wird darauf hinweisen,
wie verheerend das Schauspiel für diese «Heidenvölker» war, daß «Christen»

sich wie Bestien auf Leben und Tod bekämpften und sogar die
unterdrückten Kolonialvölker zu Blutopfern preßten, ohne daß höchste
Kirchenleitungen ihre Stimme dagegen erhoben hätten. Der Moskauer Me-

257



tropolit wird seinen gläubigen Russen und Sowjetbürgern schon
klarmachen, warum gerade die Sowjetregierung eine gottgewollte Obrigkeit
ist, und die westlichen weltlichen und geistlichen Obrigkeiten werden dabei

sehr schlecht abschneiden.

Westlihe und östlihe Obrigkeiten
Aber viele westliche Christen und maßgebliche Christenführer sind

da doch offenbar anderer Ansicht. Sie würden es von Herzen gern sehen,

wenn die Sowjetuntertanen und Soldaten der Roten Armee sobald wie
möglich rebellieren, ihre Obrigkeit davonjagen und ihr das Zarenschicksal

bereiten würden. Ein solcher Wunsch aus frommen Herzen angesichts
Römer 13, 1 Da stimmt offenbar etwas nicht. Derselbe Wunsch von der
Vernichtung im umgekehrten Verhältnis lebt ja auch in den Herzen der
atheistischen Sowjetherrscher, woran wohl niemand zweifeln wird.

Über aller weltlichen und geistlichen Obrigkeit steht eine lefete und
höchste Instanz — die göttliche Obrigkeit. Alle irdischen Obrigkeiten
sind ihr lefeten Endes Verantwortung schuldig. Angesichts dieser
Tatsache haben die Untertanen, Gläubigen und Laien, die in den christlichen
Staaten und Kirchen des Abendlandes immer wieder auf Römer 13

hingewiesen werden, einmal an ihre geistlichen und weltlichen Obrigkeiten
folgende Fragen zu richten:

1. Worin unterscheiden sich die Herzenswünsche westlicher und
östlicher Obrigkeiten im Hinblick auf Römer 13,1?

2. Womit wollen wir eigentlich beweisen, daß diese oder jene der
beiden Obrigkeiten für das Heil der Welt gottgewollter ist?

3. Ist das nun fast zweitausend Jahre währende Versagen christ¬
licher, staatlicher und kirchlicher Obrigkeiten in der Lösung der
sozialen Fragen, in der Abschaffung der mörderischen Völker-
und Bruderkriege vor Gott weniger verwerflich, als etwa drei
Jahrzehnte Bolschewistenherrschaft im Osten mit ihren Opfern
an Gut und Blut?

4. Spricht die Bilanz an Elend, Not und Mord von fast zwei Jahr¬
tausenden, als es sogar noch keinen Bolschewismus gab, ein
weniger vernichtendes Urteil über das christliche Abendland als die
drei Jahrzehnte umfassende Bilanz der Sowjetherrschaft und
ihrer unglücklichen Opfer?

Diese Fragen aber zu beantworten, bleibt dem christlichen Gewissen

ganz gleich welcher Konfession überlassen.
Hugo Pefeold

258


	Jedermann sei untertan der Obrigkeit...

