
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 12

Artikel: Vom Soldaten und vom "Katholizismus" : Antwort auf Leserbriefe

Autor: Heidingsfelder, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139951

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139951
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und für diese Aufgabe auch den einstigen Kierkegaard-Jünger Theodor
Haecker gewonnen hat, der seit seiner Konversion an seinem früheren
Lehrer in einer Weise Kritik übt, die von diesem nur mehr ein getrübtes

Bild gibt, daß gerade bei solchem Stand der Dinge Kierkegaard in
Wilhelm Kütemeyer einen neuen getreuen Jünger und Anwalt gefunden

hat, der berufen erscheint, Haecker entgegen, das Bild Kierkegaards

als eines berufenen Christentumlehrers ungetrübt wieder
herzustellen. So ist es auch wie Gottes Fügung, daß gerade jetzt ein Buch
Kierkegaards herausgekommen ist, betitelt: «Der Einzelne und die
Kirche», übersefet und herausgegeben mit einem Vorwort von Wilhelm
Kütemeyer, das die erwähnte Wiederherstellung in der für das Jefet

nötigen Weise zu besorgen scheint: denn dieses Jefet weist eine Zeit
auf, in der die Verirrung und Verwirrung so ungeheuerlich ist, daß
eine teuflische Weltlichkeit wie der Faschismus von den offiziellen
«christlichen» Kirchen, zunächst von der Romkirche, nicht behindert,
sondern begünstigt und unterstüfet, als Vertreter des positiven
Christentums sich ausgibt und Stand gefaßt hat. Carl Dallago

Vom Soldaten und vom „Katholizismus"

Antwort auf Leserbriefe

Die Redaktion hat zu Beiträgen* von Georg Heidingsfelder einige
Zuschriften erhalten. Wir haben sie dem Autor unterbreitet und möchten

zuerst ihm das Wort geben. Dann werden wir zu den aufgerührten
Fragen unsere Meinung sagen, wenn dies auch nicht im erschöpfenden
Sinne geschehen kann.

Sehr verehrte Frau Weingartner
In diesen Tagen schickte mir ein Lehrer ein Photo aus einer Dorfkirche bei

Aachen, auf dem eine Statue Mariens mit dem Kinde abgebildet ist. Das Jesuskind,
das auf dem Arm der Muttergottes sifet, hält in der einen Hand den «Reichsapfel»,
als Zeichen seines Herrschertums, in der andern, am Schopf, den abgesäbelten Kopf
eines Janitsdiaren! Der Lehrer schrieb mir ironisch dazu, ob man dies Bildnis nicht
am besten als Umschlag für das neue westdeutsche «Soldatengebetbuch» verwenden
sollte.

Hiermit sind wir mitten in den Sachen, die die Leser der «Neuen Wege» mit
Recht so sehr beschäftigen. Es ist ja ein gutes Zeichen, wenn man auf Publikationen ein
Echo vernimmt, sei es auch Widerspruch. So weiß man, daß die «geistige
Auseinandersetzung» im Gange ist und die «Neuen Wege» nicht nur als Feierabendlektüre von
«Wahrheitsbesitzern» genossen werden, die ihre Meinung bestätigt sehen möchten. Das
Kampfgespräch ist die fruchtbare Arena, in der die ganze Wahrheit ans Licht kommt.

* «Gibt es einen Militarismus?» (Oktober 1954) und «Der Katholizismus»
(November 1054).

560



So antworte ich, sehr verehrte Frau Weingartner, gerne auf die Leserbriefe, von
deren Inhalt Sie mir lefethin Kenntnis gegeben haben, hoffend, daß so ein lebendiger
Kontakt zwischen Schreibendem und Lesenden zustande kommt. Ich habe auch direkt
aus Deutschland eine Reihe von Zuschriften zu meinen Artikeln bekommen, teils
lebhaft zustimmend, teils widersprechend, aus denen zu ersehen ist, daß wir weiterer
Klärung bedürfen. So schreibt ein Studienrat, daß der Aufsafe «Der Todeszirkel der
Christenheit» vervielfältigt und überall verteilt werden müßte, während ein Doktor
mir zu wissen gibt, daß er mit dem Pater Drinkwater solidarisch sei und glaube, daß
Jesus wirklich zum Beil gegriffen hätte, falls Räuber in Nazareth eingefallen wären.

Sie teilen mit, sehr verehrte Frau Weingartner, daß eine Leserin sich an dem Safe

in meinem Aufsafe über den «Militarismus» (September-/Oktoberheft) stieß: «Das
militärische Element soll nidit in Bausch und Bogen verworfen werden» - weil er
vermuten ließe, daß ich das Militär nicht grundsäfelich ablehne, sondern nur seine
Auswüchse. Schauen wir von hier aus auf unser Bildnis mit «Jesus, dem Kopfjäger»
zurück! Es ist dies ein Bildnis, das in Erinnerung an die Türkenzeit entstanden ist.
Damals waren unsere Glaubensgenossen einhellig der Überzeugung, daß man das christliche

Abendland gegen die anstürmenden Türken mit Waffengewalt verteidigen müßte.
War das ein Irrtum? Sind diese Christen Mörder gewesen?

Reinhold Schneider, der große Lehrer in diesen Fragen, sagt in seinem lefeten
Werk («Verhüllter Tag», 1954): «Die Verwerfung der Waffe wird in dem Augenblick

schuldig, als sie Gräber, Opfer, Trauer schmäht: da sie aus der personalen
Gewissensentscheidung und dem Anspruch auf deren Recht herausgehend den Fehler der
Gegner macht und Verpflichtungen verkünden will.» Da sind wir im Mittelpunkt des

heutigen Geisterkampfes um den Soldaten: er geht eigentlich um das Gewissen und
sein Recht, das von beiden (radikalen) Seiten verneint wird : von der Staatsomnipotenz
und dem (politischen) Katholizismus einerseits, von den Pazifisten und Antimilitaristen

andererseits ; diese wollen den Soldaten grundsäglich bejaht, jene ihn grundsäglich
verneint haben. Beide wollen mit «Gesetzen» das Gewissen binden. Das Gewissen,
das «in Christo» steht, ist aber frei. Beide Seiten tendieren zum Fanatismus, ein übles
Kennzeichen, daß die Freiheit verlefet wird. Unser Dienst kann meines Erachtens nur
sein: Informierung der Gewissen, nicht Verkündigung von unumstößlichen
Grundgesetzen! Wir informieren die Gewissen aber eben nidit dadurch, daß wir sie auf
Grundsäfee «verpflichten», sondern daß wir ihnen die ganze Wahrheit zeigen: die
Grundsätze und die Situation! Wenn ein (politischer) «Katholizist» verkündet: «Man
muß sein Vaterland verteidigen», so hat er recht; aber ich müßte ihm ergänzend
beifügen: Wenn nun das Vaterland geteilt ist zwischen Machtblöcke? Wenn nun eine
Verteidigung mit Atombomben geführt werden soll? Wenn dies Vaterland mit schwerer

geschichtlicher Schuldhypothek in Hinsicht auf Mißbrauch der Gewalt belastet ist?
Wird dann nicht der «Grundsafe» in seiner unabänderlichen Geltung erschüttert? So

auch ist es, scheint mir, mit der Gestalt des Soldaten: Warum soll ich den Prinzen
Eugen nicht gelten lassen? Weil sein ganzes Zeitalter (Mittelalter) «Kurzschluß»
gemacht hat in der Verbindung von Religion und Politik? Er ist eine geschichtliche
Gestalt, die mir Respekt abnötigt: ich glaube, daß er auch für mich der «edle Ritter» bleiben

kann, als der er gerühmt wird, wenn ich auch hier und heute die Gestalt des
Soldaten ablehnen muß als die, die Gerechtigkeit herstellen könnte. Ich möchte einem
«pazifistischen Fanatismus» widersprechen, der den Soldaten aller Zeiten «grundsäfelich»

als Verbrecher gebrandmarkt sehen will. Da mache ich nicht mit. Nicht nur, weil
den Soldaten, die ritterlich kämpften, der subjektiv gute Glaube zugute zu halten ist,
und das Opfer derer, die so gefallen sind, Ehrfurcht verdient, sondern auch, weil diese
Gestalt des Soldaten in dieser Welt ihr Recht hatte, wenn sie auch selten genug «rein»
dargelebt worden sein mag als die des «Schützers der Gemeinschaft». Ich sage: hatte;
denn in unserem Zeitalter ist diese Gestalt nur noch als «dämonisierte» möglich, das
heißt im Dienste von Mächten und Kräften, die eindeutig dem Satansreich beizuordnen
sind. Ich glaube als Christ das Militär heute radikal ablehnen zu müssen, und ich
glaube als Deutscher, daß nichts verderblicher wäre als eine westdeutsche Remilitari-

561



sierung, wie sie der «Katholizismus» mit wahrem Feuereifer betreibt. Und da bin ich
nun bei dem anderen Begriff, der zum Widerspruch herausgefordert hat. Was ist von
mir gemeint mit dem «Katholizismus»?

Der bekannte Jesuitenprofessor Dr. von Nell-Breuning sagt in einem Aufsafe in
dem Heft 3 der «Neuen Gesellschaft» (November/Dezember 1954), das dem politischen

Katholizismus gewidmet ist: «Katholizismus, ein zum mindesten unglücklich
geprägtes Wort. Die katholische Kirche ist eine Institution, eine geschichtliche Tatsache,
ein lebendiger Körper, kein bloßes Begriffssystem oder Lehrgebäude, auch nicht primär
Trägerin einer Lehre und darum kein ,Ismus'.» - Dazu habe ich zu sagen: Nein, Herr
Pater, es handelt sich durchaus nicht nur um ein unglücklich geprägtes Wort, es handelt
sich um eine unglückliche Sache, die dieses Wort recht gut kennzeichnet: eben den
«Katholizismus», der grundsäfelich von der heiligen katholischen Kirche unterschieden
werden muß, deren «Krebskrankheit» er zu sein scheint.

Der Katholizismus ist in sich schlecht: er ist eine Mischung aus mittelalterlich
konstantinischem «Kurzschluß» und neuzeitlichem Willen zur Weltverchristlichung
mittels Parteipolitik (welch ein Wahn!) - stets unter (totalistisdier) Unterdrückung der
Freiheit der Kinder Gottes im Gewissen. Des deutschen Katholizismus, dieser bürgerlichen

Sumpfpflanze größter Sündenfall war die totale Kapitulation vor dem
gesellschaftlichen Leitbild des preussischen Offiziers.

Der christliche Glaube hat mit einem «Ismus» überhaupt nichts zu tun; demgemäß
ist auch der Protestantismus als Entartung zu werten; dagegen ist der Sozialismus ein
legitimes Gewächs, da er ja nicht das Glaubensgut verfälscht (soweit er nicht als
Ersafereligion auftritt) ; eben darum bedarf der Sozialismus des Fundaments des (christlichen)

Glaubens, ohne das er als bloß rationalistisches Gewächs vertrocknet, wie sich
heute zeigt! Aber dem Sozialismus den «Katholizismus» entgegenstellen, das ist ein
christliches Verbrechen, weil so der Glaube den Sozialisten nur noch als Ideologie
erkennbar ist! Diesen Glauben dann auch noch an eine politische Partei binden, ist eine
ungeheure Entartung, eine «Säkularisierung» des Glaubensgutes, wie sie verderblicher
nicht gedacht werden kann. Die ganze Abgründigkeit des deutschen Katholizismus wird
daran erkennbar, daß er es ist, der die Remilitarisierung betreibt; das ist die
Nichtachtung der «Sendung» der Deutschen (die das Volk unter dem Kreuz sind, wie
Görres gesagt hat), des Gottesgerichtes über die Deutschen und der Glaube daran, daß
der Teufel auch mit Beelzebub ausgetrieben werden kann. Wir stehen heute am Ende
des Weges des «Katholizismus», der auf furchtbare Weise untergehen wird - aber er
wird damit leider auch die heilige Kirche schwer schädigen, da sie von den
Außenstehenden mit dem Katholizismus einfach identifiziert wird. Mit meinen Aphorismen
wollte ich, als gläubiger Katholik, darauf aufmerksam machen, daß es der katholische
Glaube sehr wohl ermöglicht, Gegner der Wiederbewaffnung zu sein - weil der
katholische Christ ebenso wie sein evangelischer Bruder im Gewissen die oberste
Instanz hat, die nicht nur nicht von Grundsätzen gefesselt wird, die an sich gut sind,
sondern erst recht nicht von den Parolen eines (politischen) oder klerikalen Katholizismus,

der sich tyrannisch gebärdet, weil er nichts ist als «das wilde Tier der Privilegierten»
(Johann Gottfried Seume), das unter allen Umständen seine Gesellschaftsstruktur,

die mit dem «Reich Gottes» gleichgesefet wird, «verteidigt» sehen möchte

Vielleicht dürften diese Unterscheidungen geeignet sein, sehr verehrte Frau
Weingartner, manche Leser klarer sehen zu lassen, wenn sie auch den Geist des Widerspruchs

vielleicht noch nicht ausräumen. Wenn wir uns aufrichtig widersprechen, so
kann das nur Gewinn sein; das heißt: über beiden muß die Wahrheit und nichts sonst
als oberstes Leitbild anerkannt werden. Das aber muß man von den Christen der
«Neuen Wege» erwarten.

Mit sehr ergebenem Gruß!
Ihr Georg Heidingsfelder

562



Wir haben deshalb zu den Ausführungen von Georg Heidingsfelder
keine Anmerkungen gemacht, weil wir voraussehen, daß unsere Leser
so selbständig, kritisch und sachlich lesen, daß keine redaktionellen
«Täfelchen» für Beiträge dieser Art nötig sind. Die Haltung und Richtung
unserer Zeitschrift wird jeder, der sie ganz und vorurteilslos liest,
eindeutig erkennen. Es ist doch selbstverständlich, daß unsere Mitarbeiter
nicht einfach in jedem Safe und jeder Formulierung die Meinung oder,
noch tiefgehender, die geistige Haltung der Redaktion oder jedes unserer
Leser vertreten können. Wir bemühen uns, um die Sache, um die es uns
geht und um die brennenden Fragen heute zu ringen und sind dankbar
um jeden Mitarbeiter, der ebenso ehrlich ringt und mit uns kämpft. Wir
wissen uns in der Verbundenheit mit Lesern, die ihrerseits auf diese
Weise suchen und ringen und die Vertrauen in unsere Treue und in
unsere Bemühungen haben.

In der heutigen Weltsituation und angesichts der zähen Macht der
Lüge und so vieler, an Gott und Christus gemessen, lügenhafter Einrichtungen

der Welt, seien sie gesellschaftlicher, politischer, wirtschaftlicher,
religiöser Art, sind auch vehemente Geister und scharfe Durchbrüche
vonnöten. Zur Wahrheitsvertretung — und Wahrheit vertreten möchten
wir doch alle in aller Demut (hier darf man dieses Wort einmal
gebrauchen!) - gehört neben der Entschiedenheit ebenso Freiheit und
Weite. Es gehört dazu immer der persönlich und innerlich geführte
Kampf der Wahrheit, den wir darum und im Blick auf Christus mit der
Liebe verbinden müssen. «Lieben in der Wahrheit», «Wahrheit üben in
der Liebe» ist wie die einzig mögliche Lebenshaltung so auch die allein
legitime Kampfmethode von Menschen, die nach dem Reiche Gottes
trachten möchten. Und es ist auch die beste Hilfe für die von jedem von
uns zu leistende Arbeit des Prüfens.

Auf diesem Wege kommen wir zu rechtem Hören, Verstehen, Sprechen,

zum rechten Wahrheitskampf. Jedes von uns weiß etwas davon,
wie schwer dieser Kampf ist, wie es nicht ohne dauernde Arbeit des

Gewissens, der Seele und des Geistes geht, wie dazu die tiefe Leidenschaft
des Herzens nötig ist. Es wird dann für uns Menschen, die wir noch
nicht völlig in der Freiheit, Liebe und Wahrheit stehen, zu denen uns
Christus befreit hat und befreien kann, noch etwas hinzutreten, das mehr
ist als alle unsere eigene Arbeit: das Geheimnis seiner erlösenden
Gemeinschaft. Jesus ist darum für uns und war für die «Neuen Wege»
immer viel mehr und etwas anderes als ein «Morallehrer»; das sei nur in
Kürze einer anderen Einsendung gegenüber gesagt. Wir glauben, daß
die Freiheit, die von Jesus ausgeht und die Schrankenlosigkeit seiner
Liebe umfassender sind als irgendeine rein weltliche Toleranz und
Geistigkeit. Damit reden wir aber keiner falschen Toleranz und keiner
Abkühlung der Wahrheitsleidenschaft und der Liebe das Wort. Wir meinen

vielmehr, Toleranz und Wahrheitsleidenschaft sollten glühen in

563



der Glut des Feuers, aber des göttlichen Feuers, das uns ganz gewiß am
stärksten für den Wahrheitskampf reinigt und befähigt.

Es steht fest, daß wir für Jesus und gegen den Krieg sind, daß uns
die Verkündigung des Evangeliums leitet und die Erkenntnis, daß die
ganze Menschheit an einer Wende steht, wo alles anders wird und
anders werden muß. Und nur die Sanftheit und die Schärfe Jesu Christi
helfen uns, die Wende zu vollziehen und zu überstehen.

I.
Was den Militarismus betrifft, so ist, auch der Ansicht Georg Hei-

dingsfelders dem militärischen Element gegenüber, zu bedenken, daß der
Impuls, der von Jesus ausgegangen ist, der gewaltige Friedensimpuls,
der das Schwert selbst dem Petrus, der doch seinen Herrn verteidigen
wollte, aus der Hand schlägt, von Anbeginn an niht genügend
aufgenommen worden ist. Das hat uns in alle bösen Situationen gebracht. Das
militärische, das einst oft aus edlem Willen und aus dem ehrlichen Glauben

heraus, Christus damit zu dienen, sein relatives Recht haben mochte,
ist dennoch gerade das Grundfalsche gewesen, von Anfang an. Daran
halten wir fest, wie wir überhaupt immer eindeutiger und bestimmter auf
Jesus zurückblicken wollen und zurückkehren müssen, um klar und frei
sehen, entscheiden und handeln zu können. Das Verweilen bei den
relativen Rechten alles von Menschen Gemachten und Gedachten kann
vielleicht etwas davor bewahren, in schlechtem Sinne utopisch-radikal zu
sein, aber es führt uns nicht weiter, es verwickelt uns tiefer in ein Chaos
von Meinungen, bringt uns in Gefahr, vor der Verantwortung zu fliehen
und die Entscheidung der heutigen Stunde zu übersehen.

Wenn Heidingsfelder meint, daß der kriegerische Kampf gegen den
Islam nötig war, dürfen wir nicht vergessen, daß auch schon der Islam
als Gericht über die Christenheit kam und hätte mit wirklich christlicher
Wehr und Waffe überwunden werden können. Es ist gefährlich, edle
Soldaten der Vergangenheit als Soldaten zu idealisieren im Sinne der
Bestätigung eines absoluten Rechtes des Soldatentums. Wir müssen aus
dem soldatischen, militärischen Denken überhaupt herauskommen,
sowohl aus dem üblen als aus dem edlen. Das können wir nur mit Jesus,
der nie fanatisch war, wohl aber die Vollmacht von Gott hatte und ebenso

konkret wie zukunftsträchtig in einer Existenz - wenn wir einmal so

sagen dürfen —, in seiner Verkündigung und in seinem Tun die neue
Welt Gottes verkörpert und vertreten hat. Diese Verkörperung und
Vertretung schließt aber die innere Bejahung des Militärischen und der
Gewalt aus. Es ist eine neue Wirklihkeit, die Jesus bringt und vertritt und
in die er uns durch die Nachfolge beruft. Das ist tiefgreifender als die
konkrete Erscheinung des Pazifismus sich oft darstellen mag. Es ist aber
eine so eindeutige Berufung zum Leben und Schaffen des Friedens, daß

von ihr aus schlechterdings keine Brücke zu Gewalt, Krieg und Militär

564



führt. Die Vertretung des Reiches Gottes ist die wahre Hilfe für die Völker.

Ganz gewiß hat Jesus mit seinem prophetischen Ruf zur Umkehr
und zum Reich auch das entscheidende Wort für Israel und für jedes
irdische Vaterland gesprochen. Daran sollten wir uns orientieren lernen.

II.
Was nun die in der Novembernummer der «Neuen Wege» gebrachten

Aphorismen «Der Katholizismus» anbelangt, so scheinen sie uns klar
und deutlih zu sagen, was sie meinen - und auch, was sie niht meinen.
Ein Leser sagt darum auch am Schluß seiner Ausführungen, die sich
mehr um das verschiedene Verständnis, das man dem Worte «Katholizismus»

beilegen kann, bemühen, daß er sonst sachlich im wesentlichen
einverstanden sei. Aber darauf kommt es ja bei diesen Aphorismen
absolut an. Wir dürfen keine Wortheiligtümer haben, die wir nicht der
Prüfung und der Kritik zu unterstellen bereit sind. Das wahre Heiligtum
glänzt gerade dadurch um so mehr auf!

Es ist ja deutlich, daß Georg Heidingsfelder, der selbst Katholik ist,
den «Katholizismus» nicht als Prinzip, das heißt als eine von Gott
ausgehende Geisteswirklihkeit und Lebensmaht angegriffen hat, sondern
als Ismus. Das aber ist der Katholizismus in der geschichtlichen Wirklichkeit

sehr stark geworden und ist es heute in einem erschreckenden Maße.
Viele Katholiken leiden deshalb darunter, daß der Katholizismus als

Machtgebilde und als Parteiform in der Weltpolitik eine so unheilvolle
Rolle spielt. Das muß klar gesagt werden und darf auch in den «Neuen
Wegen» um so mehr hervorgehoben werden, als diese nicht irgendeiner
«Konfession» im historischen Sinne verpflichtet sind. Wie wir zum
Katholizismus als Prinzip stehen, wissen unsere Leser von Leonhard Ragaz
her, der gerade um den Katholizismus einen großen, nie abbrechenden
Wahrheitskampf geführt hat. Den Katholizismus als Prinzip bejahen wir
als zur Wahrheit und Wirklihkeit des Reiches Gottes gehörig. Er ist uns
ebenso Glaubensanliegen wie einem Katholiken. Das katholische Prinzip
darf nicht einfach mit menschlichen «Prinzipien» gleichgesefet werden.

Ebenso verhält es sich mit dem Protestantismus. Natürlich gibt es
einen Protestantismus, der Ismus ist und werden kann. Auch gegen diesen

Ismus wenden wir uns ja dauernd. Während aber der Protestantismus

heute oft allzu sehr der Vollmacht des Geistes, der von Jesus Christus

ausgeht, entbehrt, hat der Katholizismus in der Gestalt der
römischen Kirche diese wahre Vollmacht an ein rein weltlich-menschliches
Machtstreben weitgehend preisgegeben.

Georg Heidingsfelder unterscheidet etwas anders als wir und Carl
Dallago, von dem nachher noch die Rede sein wird, Katholizismus als
Ismus und katholischen Glauben oder katholische Kirche. Unsere Leser
(soweit sie noch Leser aus der Zeit von Leonhard Ragaz sind) wissen,
daß wir aber nun gerade gegenüber dem, was als «Kirche» bezeichnet

565



wird und gegenüber den Kirchen eine sehr kritische Stellung einnehmen.
Es gibt das Problem der Kirche seit den Tagen des Erkaltens der «ersten
Liebe» und seit der Zurückziehung des Heiligen Geistes aus der
Gemeinde Christi. Es durchzieht in gewaltigen und heftigen Kämpfen, die
zeigen, daß bei uns «Christen» etwas Wesentliches nicht in Ordnung ist,
die ganze Geschichte der Sache Christi. Daß sich die Kirche an die Stelle
des Reiches Gottes gesefet hat, ist die größte und schlimmste Entartung
der Sache Gottes in der Welt geworden. Alle anderen Entartungen hängen

mit dieser zusammen. Wir können hier nicht weiter auf dieses
Problem eingehen. Ein Teil unserer Leser weiß, daß es ein Hauptproblem,
wenn nicht das Hauptproblem des Lebenskampfes von Leonhard Ragaz
war. (Vergleiche dazu: «Weltreich, Religion und Gottesherrschaft»,
Band 1, «Die Botschaft vom Reiche Gottes», «Die Geschichte der Sache

Christi.») Erinnert sei auch noch an Kierkegaards Kampf und an den

jüngeren Blumhardt. Diesem Problem darf nicht ausgewichen werden.
Am wenigsten wird es von denen in seiner Tiefe und Schmerzlichkeit
erfaßt, die es mit dem Dogma von irgendeiner alleinseligmachenden
Kirche oder auch Sekte zu beantworten versuchen oder die ursprüngliche
Gemeinde Christi mit der Kirche oder den jefeigen Kirchen gleichsetzen.
Uns scheint vielmehr, daß es nur durch den Verlust der göttlichen
Grundelemente der Gemeinde Christi, ja dieser Gemeinde selbst zur
Entstehung der Kirche gekommen ist. Katholizismus und Protestantismus
sind, so verstanden, Teilprobleme des Kirchenproblems überhaupt.

Carl Dallago, der in diesem und den nächsten Heften der «Neuen
Wege» zu Worte kommen wird, stellt dieses Problem als Katholik auf
seine Weise. Der Kampf um das Reich Gottes und um die zu ihm
berufene Gemeinde Christi ist immer auch der tiefste Kampf um die Zeit,
um die Welt, um die Völker. Darum muß er jederzeit geführt werden.
Es muß aber in diesem Kampfe erkannt werden können, welches Geistes
Kinder wir sind, wenn wir um der wahren und einen Gemeinde Christi
willen, die neu gewonnen werden muß, gegen das Macht- und Religionsgebilde

Kirche kämpfen. Audi hier kommt es darauf an, daß wir uns zu
verstehen suchen, daß wir erkennen, was gemeint ist und was nicht
gemeint ist.

Wir glauben, daß die Ausführungen von Carl Dallago viel
Anregung zur Besinnung über dieses Grundproblem geben können und
empfehlen unseren Lesern die Folge dieser Abhandlung aufs wärmste.
Wenn seine Einleitung, die wir in diesem Hefte bringen, etwas schwerfällig

scheint, und auch die Sprache des Verfassers eben eine eigene,
originale, keine System» oder Dogmasprache ist, so glauben wir doch

sagen zu dürfen, daß es sich für alle unsere Leser lohnt, diese Stimme
zu hören.

Damit wollen wir für diesmal das Gespräch, welches aber weitergeführt
werden und sich vertiefen kann, abschließen. D. R.

566


	Vom Soldaten und vom "Katholizismus" : Antwort auf Leserbriefe

