
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 12

Artikel: Carl Dallago : "Was ist Christentum?" : Vorbemerkung ; Was ist
Christentum? : Einleitung

Autor: Haller, Hans / Dallago, Carl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139950

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Carl Dallago: „Was ist Christentum?"*

Vorbemerkung
Wenn jemand im Hinblick auf das Religiöse und das Christentum

von sich sagt: «Ist meine Stimme auch gering und stehe ich auch
einsam da, so habe ich doch die Wahrheit für mich», und wenn damit
nichts weniger als die römische Kirche herausgefordert werden soll, so
ist das nichts Geringes, sondern etwas, dessen außerordentliche
Verantwortlichkeit frag-würdig ist.

Dallagos Leben - und als dessen Reflex sein Schrifttum, das nichts
anderes als Existenzmitteilung ist - stand in stetem Widerstreit mit
dem geschichtlich, durch Menscheneinsicht Gewordenen, das er in
Ableitung von Christi Wort als diese Welt bezeichnet. Sein Denken wird
überhaupt nur dreier Menschen gewahr, die dieser Welt nicht
angehören : Kierkegaard, der Einüber und Lehrer des Christentums, Laotse,
als der Evangelist des vergangenen Reinen Menschen, und Christus,
der das Gese£ erfüllt und das Absolute inkarniert hat, der Sohn Gottes.

Dallago selbst, dessen geistiges Brot das Unwissen (das der
Weltverstand zu verhüten bestrebt ist) war und der des fortwährenden
Gefühls der Unerforschlichkeit des Daseins als einer ihn umgebenden
ewigen Sicherung, als Lebenselement bedurfte, begegnete dieser
vielfältigen Welt mit der hieraus erwachsenden Einfalt, die rätselhaft ist
und den Verstand aufreizt. Denn: in der bloßen Vorstellung erfaßt
auch diese Welt (scheinbar) geistiges Wesen, wie in der Vorstellung
der Religionen das Wesen des Religiösen (scheinbar) begriffen wurde;
aber als Tun, als «Wirklichkeit»? Es wäre nicht mehr diese verständ-
dige Welt und die in ihr mächtigen Religionen, wenn sie in der Tat die
Richtigkeit ihrer Vorstellungen wahrmachen könnten. «Man sagt wohl,
der Anschluß sei Großes, aber er sei nicht geschaffen für die Wirklichkeit.»

(Taoteking, 67.)
Man möchte Dallagos Leben mit einem besonderen Daseinsauftrag

identifizieren, dem, Gestaltung zu sein des außergeschichtlichen
Menschen, den nichts als die Kräfte bewegen, die in der bloßen Geschöpf-
lichkeit enthalten sind; der deshalb, wie in einer erschütternden Aus-
gesefetheit, nach diesen Kräften gräbt, bis er in ihnen ruht, weil die
Weisungen dieser Welt seiner Natur fremd sind. Er wäre dann als ge-
lebtes Korrektiv unserer geängstigten und verwirrten Zeit aufzufassen,

* Der christliche Schriftsteller Carl Dallago, ein Mitbegründer der Zeitschrift
«Der Brenner», starb im Jahre 1948. Er war im Jahre 1935 mit einem Aufsag «Vom
christlichen Leben» in den «Neuen Wegen» vertreten. Wir freuen uns, daß wir aus
seinem Nachlaß eine unveröffentlichte Folge seiner Arbeiten unter dem Titel «Was
ist Christentum?» veröffentlichen dürfen. Der im heutigen Heft erscheinenden
«Einleitung» folgt in den nächsten Heften das Kapitel «Christentum als Theokratie».

D.R.

551



und dann löste sich die eingangs festgestellte Fragwürdigkeit in der
Gültigkeit dieses Menschen auf. Nur beiläufig kann man seinem
Schrifttum den Stempel der Mystik aufdrücken, denn es ist, vom Zeit-
gewande abgesehen, irgendwie viel älter; auch läßt die Mystik das
Wesen der Geschlechterliebe, der Familie, draußen, Dallago schließt es
mit ein, denkt und lebt es mit, da es dem geschöpflichen Leben
unabweisbar anhängt.

1869 als Sohn bürgerlicher, frommer Eltern, die nach ihrem besten
Glauben der Kirche dienten, geboren, ist schon die erste Berührung mit
dem Herkommen von dem vollständigen und bleibenden Bruch mit
ihm gefolgt. Das eigene Empfinden, zu dem er sich sofort in völliger
Hingebung verhält als zu dem inneren Selbst, dem er angehören muß,
verschließt sich jeder Satzung von außen her. Und nicht nur die
Zivilisation allein ächtet ihn sehr bald, nicht nur von ihr allein wandte er
sich ab und eigentlich schon damals der Einsamkeit zu, die seine
überweltliche Geselligkeit wurde. Seiner selbst einmal bewußt und 'Natur
in sich vorfindend, schaut er, außerhalb der Menschenwelt, als ihn
umfassend, wieder Natur und gerät in ein Verhältnis zu ihr, in dem
das ganze religiöse Erleben des Daseins schon vorbereitet liegt. Es ist
sogar nur unter solchen natürlichen Voraussetzungen möglich. Der
50jährige schrieb: «Wenn dieses Tagwerk, das zulegt wohl noch das
Lebenswerk ausmacht, wie die Tage die Lebenszeit ausmachen, nicht
ganz mißraten ist, so habe ich es vor allem der Landschaft zu danken,
von der ich gleichsam gespeist werde. Durch sie vermochte ich bis zu
ihrem Schöpfer vorzudringen, der auch der meine ist und der mich
Menschen so gemacht hat, daß ich mein Wesen, als meine Landschaft
gleichsam, in die Lebenszeit als in den mir zugewiesenen Raum
hineinbreite.» (Er ist, wie seine Schriften bezeugen, der Natur in einem
Maße einverleibt, daß Jahreszeit und Wetter wie Impulse oder
Hemmungen im Zustand seines Erlebens, der Konzentration und der
seelischen Stimmung spürbar sind.)

«Größe - was ist Größe anderes als ein Sichverlieren an ein
Unermeßliches - an ein Unvergängliches : Ein Sichverlieren, das
alles Tun der eigenen Seele noch mit dem Abglanz dieses Unermeßlichen

und Machtvollen tief verklärt. Wie steht es nun klar erhellt,
daß der Weg zur Größe ein immerwährendes Zurücklassen sein muß

- eine immer größere Vereinsamung und Verlassenheit, die als höchste
Blüte die Verlorenheit aufweist - jene Verlorenheit, die sich selber in
nichts mehr gewahr wird: also auch nicht mehr der Freundschaft und
Liebe - nicht mehr der Freunde und Geliebten gewahr wird.» Dies
drückt (geschrieben 1904) das Selbstbewußtsein jener Zeit aus, während

Dallago alles unbekümmert abtat, was in der Welt Größe ermöglicht.

Dabei erfuhr der Glaube, daß die Menschennatur mit dem
Aufgeben des Eigenwillens - er nannte es später mit Laotse Nichttun (und
«durch Nichttun bleibt nichts ungetan») - das Ewige als ordnend wirk-

552



sam werden läßt. Daraus folgte auch, daß die Anfänge der Natur und
des Menschen der Wirklichkeit des Absoluten überhaupt näher
gewesen sein müssen, und daß am Ursprung alles geeint ist. Ohne die
Nötigung, den Glauben am Wissen zu prüfen, nähert sich jener den
Berichten der Schöpfungsgeschichte an.

Die Jahre der Mitarbeit am «Brenner», 1910 bis 1926, in der
Lebensmitte, bringen die Ernte der Lebens- und Gedankengänge ein. In
der Jugend hatte Nietzsches freiheitssuchende Existenz wie vorläufig
seinen eigenen Drang genährt und bestätigt, jeßt, 1911, wurde ihm
sein Daseinsbedürfnis, der Anschluß an das Qesefz, durch Laotse
erfüllend geoffenbart. Der Reine Mensch der Vorzeit, der vorweltliche,
von dem Laotse berichtet, «soweit sein Bild aus der Vergangenheit
hervortrat, zeigte sich mir im wesentlichen als von der Art Christi, jedenfalls

als ein Mensch, der die Welt völlig überwunden hat». Dallago,
dessen Bestreben sich zuerkennt, «daß schon lange etwas in mir
gewirkt haben mag, das sich dem Wesen dieses fernen Geistes verwandt
fühlen darf», legte sein Verständnis den ihm bekannten Übersetzungen

unter und veröffentlichte 1915 den «Versuch einer Wiedergabe
des Taoteking» (neue Ausgabe bei Lambert Schneider, Verlag, 1953).

Als schicksalsmäßig empfunden tritt 1913 das Werk S0ren Kierkegaards

an ihn, der geglaubt hatte, das Christentum hinter sich zu
haben, heran. «Nun sehe ich, daß ich es vor mir habe, von Kierkegaard

mir in den Weg gestellt.» Er hatte es nun endlich vor sich, als er
den großen Christen vor sich hatte, und als Ziel in dem Sinne, als das
Christliche Christi seine endliche Sicherheit und Zuversicht in dem
rätselhaften Meer der Seele wurde.

Der Weltkrieg der «Christenheit» hat die Produktion Dallagos
insofern entscheidend verändert, als er, der bisher die Welt nur
eingeschalt hatte, zum Angriff auf sie überging. Und diese Welt, die mit
Mitteln, die solcher Zumutung spotten, die Schöpfung beseht hält und,
soweit die Geschichte blicken läßt, immer das Heilswesen in
Menschenhänden in Macht über ihresgleichen und in Gewalt gegen Widersacher

verwandelte, läßt auch dieses sichtbare Religiöse wie utopisch
aus der Zeit ragen; aber sie spürt doch den «Augenblick» und
vermehrt ihre Anstrengungen. Ttans Flauer

Was ist Christentum?

Einleitung

Diese Schrift erhebt den Anspruch, etwas zu geben, das den Leser
dazu führen soll, Christentum und Kirche endgültig auseinanderzuhalten

und einzusehen, daß diese in der ihr anhaftenden weltlichen
Aufmachung ein Vergängliches, jenes aber ein Unvergängliches - also

553



ein Ewiges - ist, zudem ein Licht, dessen der Mensch bedarf, um zu
sehen und festen Stand zu gewinnen im Dunkel des Daseins, das heute,
wie kaum jemals, schwindelerregend schwankend und zugleich
beängstigend chaotisch geworden ist. So ist diese Schrift auch gegen alle
jene gerichtet, die die Kirche in ihrem Offiziellsein in dieser Welt
politisch spekulativ oder noch in gutem Glauben mit dem Christentum
identifizieren und hartnäckig nicht wahrnehmen wollen, daß sie es ist,
die als angebliche Kirche Christi und als tatsächliche weltliche
Machtinstitution, die das Christliche zu einem Bestandteil dieser Welt degradiert,

wesentlich auch das Chaos dieser Zeit mit heraufbeschworen hat.
Darüber sollte man eigentlich gar nicht erstaunt sein: ist doch von
Christus selber gesagt: «Niemand kann zweien Herren dienen» und
vom Apostel darauf aufmerksam gemacht, daß sich die Christen in
dieser Welt «als dieTremdlinge undPilgrime» zu halten haben. Das ist
von der Kirche mit ihrem Beheimatetsein in dieser Welt eben gründlich

vergessen worden. Und so muß wohl von neuem und von Grund
auf angefangen werden, die Anforderungen des Christentums sich zu
vergegenwärtigen, um dann zu vermögen, ihnen in uns Einlaß zu
verschaffen.

In meiner Weise sei das auch von mir versucht, was ja noch nicht
besagt, daß ich mich berufen fühle, als Lehrer des Christentums
aufzutreten, im Gegenteil: ich spreche mir diese Berufenheit ab, hierfür
reicht meine Lebenshaltung nicht. Dennoch aber muß ich es für
berechtigt und für klärend wirkend in der Wirrnis unserer Zeit halten,
was auszusprechen ich mich in Botmäßigkeit zu meinem Bibelglauben
gedrängt fühle. So glaubte ich auch an Wahrheit in absolutem Sinne
und daß Jesus Christus der Interpret dieser Wahrheit ist als der Eine,
der in Gott und Gottes Willen als in die absolute Wahrheit aufgegangen

ist. Es zieht nach sich und wird für den Glaubenden auch erreicht
in der Vorstellung, zu glauben, daß Gott im eminenten Sinne
Wirklichkeit ist.

Auf dieser Grundlage, die gewiß in keiner Weise den Forderungen
des Christentums entgegen ist, weiterzuschreiten, ist das Bestreben, das
ich mir in dieser Schrift auferlege und auch schon in früheren Schriften
auferlegt habe. Willige Leser mögen daher auch auskundschaften können,

daß meine Darstellung ein «festes und tragendes Prinzip» hat,
was Theodor Haecker für den Philosophen ebenso unbedingt nötig
hält, daß einer, der es nicht hat, keiner ist. Ich jedoch, der ich nicht
darauf bedacht bin, mich als Philosophen auszuweisen, halte es für
nötig, daß jeder Mensch, der im Dasein fest stehen will, auch ein festes
und tragendes Prinzip haben muß, und ich sehe dieses Prinzip, wie
immer es auch sei, nicht durch Wissen erlangbar, sondern durch Glauben.

Ziehen wir hier in Betracht, daß im Gottesglauben des Christen
Gott mit dem Absoluten, mit Wahrheit im absoluten Sinne, mit Wirk-

554



lichkeit im eminenten Sinne zu identifizieren ist, so ist zu folgern, daß
in diesem Christen ein festes und tragendes Prinzip auch in der erfül-
lendsten Weise in Kraft ist. Der Christ müßte demnach im Dasein
auch den festesten Stand haben. Der festeste Stand aber bezeugt sich
im Gewachsensein jeglicher äußerer Gewalt. Am wahren Christen
müßte demnach Gewaltlosigkeit sozusagen zu seiner zweiten Natur
geworden sein: stets sich bezeugende Gewaltlosigkeit bis zu dem
Grade, daß an ihm jede Gewaltanwendung sich als ohnmächtig
erwiese. Die Lebenshaltung der ersten Christen weist auch diese
Beschaffenheit auf. Sie ist vollendet vorgebildet und begründet im
Menschensohn, der die wahre Gottessohnschaft erlangt hat durch sein
Aufgegangensein in Gott als dem Vater und Schöpfer, durch dessen Wort
gewordenen Willen eben alles gemacht oder geworden ist.

An der Kirche ist nun diese Beschaffenheit nicht aufzufinden. Oder
möchte wer wagen, ohne zu lügen, zu behaupten, daß sie als offizielle
Kirche dem Prinzip der Gewaltlosigkeit jemals tatsächlich gehuldigt
hat? Das Christwerden hat keine Geschichte. Der Geschichte der
Kirche aber entnehmen wir, daß sie für ihre Ausbreitung und ihre
Machtstellung sich weltlicher Machtmittel bedient hat, die wider Lehre
und Beispiel Christi sind und auch wider die ganze Art, mit der sich
die ersten Christen in diese Welt eingeführt und in ihr behauptet
haben. So zeigt sich die offizielle Kirche in ihrer äußeren Gestaltung und
Aufmachung unleugbar widerchristlich. Sie hat sich mit ihrem
Beheimatetsein in dieser Welt in strikten Gegensatz zum leidenden, streitenden

und triumphierenden Christus gestellt, der das Beheimatetsein im
Absoluten gelebt und aus ihm alle Kraft für seine Heilmission
geschöpft hat. Er litt freiwillig, sie fürchtete stets das Leiden; er stritt mit
Geisteskraft aus seinem Kontakt mit Gott, sie mit Waffengewalt,
paktierend mit den Machthabern dieser Welt und gestüfet von der
Staatsexekutive; er triumphierte durch Gewaltlosigkeit, vor der sich alle
Gewalt als ohnmächtig erwies, sie durch gewaltsame Niederwerfung der
Gegner, die das Töten als Gebot erscheinen läßt. Da ist doch, sollte
man meinen, an GegensäClichkeit genug vorhanden, um eine solche
Kirche niemals als Kirche Christi, die als die Wahrerin des Christentums
auch das Prinzip der Gewaltlosigkeit zu wahren hätte, hinstellen zu
dürfen. Freilich ist dieses Prinzip kein eigenmächtiges, es erhält erst
seine Kraft aus dem lebensvollen Angeschlossensein seines Trägers an
die Übergewalt, an die Macht, die über aller Menschenmacht ist. Exi-
stenziell wissend durch Glauben um diese Macht und sich ganz
überlassend ihrer beständigen Wirksamkeit, vermag der Glaubende dem
Prinzip der Gewaltlosigkeit in sich erst Halt zu geben. So ist es gewiß
keine leichte Sache, dieses Prinzip in sich aufrecht zu erhalten. Und
doch ist das erforderlich für die Lebenshaltung des wahren Christen.
Denn was sich erst mit Gewaltanwendung durchseht, ist nicht
Christentum.

555



Ich habe das Christentum in meinen Schriften als die Vollendung
des Geistigen und Religiösen von jeher bezeichnet. Das sei festgehalten
gegen theologische Anschauung, die mit dem Christentum etwas ganz
Neues in die Welt gekommen sehen will und theoretisch mit einer
Orthodoxie aufwartet, die sozusagen das Himmlische noch allzu
irdisch findet, ihren Träger aber existentiell so verweltlicht sein läßt,
daß an ihm das bloß Irdische sich noch himmlisch ausnehmen würde.
Das Christentum ist so wenig etwas ganz Neues, als Gott seit dem
Aufkommen des Christentums neu geworden ist. Was mit dem
Christentum neu geworden ist, ist das Verhältnis des Menschen zu dieser
Welt durch das mit dem Christentum neu gewonnene Gottesverhältnis,
das vom Vorbild Jesus Christus eben vollendet gelebt ist. Das Geistige
und Religiöse von jeher hat unvermeidlich mit Gott zu tun, es tendiert
nach einem Verhältnis zum Absoluten. Im Theismus des Judentums
erhielt es die führende Prägung bis zum Auftreten Christi, dessen
Heilandstat den Durchbruch zu Gott für den Menschen wieder vollkommen

herstellte. So sollte, was Christus dem theistischen Judentum
brachte, Christi eigenen Worten nach, nicht neuen Glauben, sondern
des Glaubens Erfüllung bedeuten. Dem inzwischen hierarchisch
verweltlichten Judentum aber tat es Eintrag in seinen Machtbefugnissen.
So fand Christus bei ihm keine Aufnahme. Es ist das zur Macht
gelangte Hierarchische im Judentum, das der Sendung Christi feindlidi
begegnete. Es spricht nicht dafür, sich den Christen als Hierarchisten
vorzustellen; Hierarchisten zu sein, beanspruchten auch die Baalsdiener.

Mit der offiziellen Priesterherrschaft war von jeher viel Trug
verknüpft. Ich glaube darum nicht, daß ein Christ sich gedrängt fühlen
könne zu betonen, Hierarchist zu sein.

Dem Thema dieser Schrift entspricht es, den mir bekannten Schriften

der neuesten Apologeten der Romkirche, sofern sie ernst zu nehmen

sind, nicht auszuweichen. Als eine solche Schrift erscheint mir das
Buch «Was ist der JWensdb?» von Theodor Haecker, dem das
Hierarchische - oft freilich sehr erzwungen - Farbe und Haltung gibt. In
der «Einleitung» nennt er zwei Prinzipien, die das «Buch bis zum Ende
führen». Das erste lautet: «Das Höhere kann das Niedere erklären,
niemals das Niedere das Höhere.» Ich nehme mir die Freiheit, die
Gültigkeit beider Prinzipien auch für diese Schrift bis zum Ende in
Anspruch zu nehmen. Ist doch das erste Prinzip im allgemeinen Sinne
etwas Selbstverständliches, indem man, um etwas erklären zu können,
über es Bescheid wissen muß, das Niedere über das Höhere aber nicht
eigentlich Bescheid wissen kann, denn dann ist es nicht mehr das
Niedere. So kann der Lehrer den Schüler erklären, weil er ihn in sich

trägt, aber nicht der Schüler den Lehrer; der Erwachsene das Kind,
aber nicht das Kind den Erwachsenen. Wie wichtig mir die Gültigkeit
dieses Prinzips ist, ersehe man daraus, daß es mich folgern läßt: das
Christentum, das sich an Christus hält, kann die Kirche in ihrem Offi-

556



ziellsein erklären, aber diese nicht das Christentum Christi, das zweifellos

das Höhere ist. Oder möchte wer wagen, das verneinen zu wollen?

Haecker sieht dieses Prinzip «tölpisch verlefet» von der «urdeutschen

Häresie, daß Gott erst wird und nicht IST». Ich denke, den
Vorwurf der Häresie müsse man bei wahrhaft Glaubenden anbringen können

und nicht bei Wissenschaftern und Politikern oder jenen Pseudo-
glaubenden, die zu diesen geworden sind. Zur Zeit der Reformation
war es gerade Luther, der mit seiner Glaubenshaltung zweifellos mehr
als die Romkirche zum Ausdruck gebracht hat, daß Gott nicht erst
wird, sondern - IST. Auch die deutschen Mystiker trifft der Vorwurf
nicht. Daß Gott erst wird, erst auflebt in einem durch den Kontakt mit
ihm, damit ist doch noch nicht gesagt, daß Gott nicht 1ST. Und für das
teutonisch Viehische, das im Dritten Reich Religion machte, wäre das
Wort Häresie als Vorwurf erst recht ein unmögliches Lob.

So zeigt es sich müßig, von einer «urdeutschen Häresie» zu
sprechen. Eine urrömische wäre eher aufzufinden, insofern das Christliche
von Rom aus zu einem Offiziellen in dieser Welt gemacht wurde. So
machte sich auch das Heilige Römische Reich Deutscher Nation wohl für
jedermann wesentlich als ein Reich dieser Welt fühlbar und erwies als
solches sich als ein Gegensäßliches zum Reiche Christi, das nicht von
dieser Welt ist. Wie aus dem Höheren ein Niederes wurde, könnte
auch hier das Christliche, als das Höhere, erklären, aber die offizielle
Kirche als das gewordene Niedere könnte es nicht, auch wenn sie es
gewollt hätte. Für einen Apologeten der Romkirche ist es immer
verfänglich, sich hervorzutun, mit dem Safee, daß Gott ist. Denn wer als
angebliche göttliche Institution gegen Gottes Gebote so verstoßen hat wie
die Romkirche in ihrer weltpolitischen Aufmachung, müßte doch fürchten,

daß Gott ist, daß Gott im eminenten Sinne Wirklichkeit ist. Man
kann darum auch ruhig behaupten, daß der übertritt zur Romkirche
in der Gegenwart, wie auch das Stehen zu ihr, das Paktieren mit ihr,
nicht angeregt und nicht ausgelöst ist vom Glaubenssätze, daß Gott ist,
sondern von der Wahrnehmung, daß Rom als Kirche eine Macht ist,
daß es eine Wirklichkeit ist, und zwar zunächst eine weltlich politische,
die niemals die eminente sein kann, und daß sie das Geistige, wenn
auch unwirklich, noch am klügsten zu wahren versteht. So ist es jedenfalls

Mangel an Glauben, der Stüfee braucht und nicht die Glaubenskraft,

daß Gott ist, was heute die Konversion bestimmt. Das halte ich
aufrecht und sehe es allen anhaftend, die heute als Konvertiten
entscheidend für die Romkirche eintreten. So erkläre ich mir das Herkommen

der Haltung Haeckers, wie das der Haltung der Zeitschrift «Der
Brenner», deren Inhalt heute wesentlich von Konvertiten bestritten
wird, endlich auch das Herkommen der Haltung des Karl Kraus in der
leßten Fackel vom August 1934: einer Haltung, die weder für den
wahren Christen, noch für den theistischen Juden als haltbar erscheint
und den großen Satiriker mit seiner Sprachkunst wohl als Ästhetiker

557



von Rang, aber kaum mehr als Ethiker ausweist. Ich werde das in dieser

Schrift noch aufzeigen.
Im Lebensgang des Menschen aber ist es so, daß er sich gedrängt

fühlt, das Höhere erklären zu wollen, und daß dieses Gedrängtsein
nicht das Niedrige, sondern auch das Höhere im Menschen ist. Der
Wortlaut des erwähnten Prinzips kommt also - wie Haecker richtig
bemerkt - «dem Safe vom Widerspruch sehr nahe». Das Erklärenwollen

des Höheren seitens des Niederen kann eben auch zum Eindringen
des Niederen in das Höhere bis zum Aufgehen in es führen, was die
größte Klärung ist, die nicht mehr Erklärung verlangt. Nehmen wir
darum das Unerforschliche, das dem Dasein beigegeben ist, als das
Höhere, das zu erforschen auch in uns das Höhere ist und wirklich
immer mehr zum Höheren wird, je mehr es uns in das Unerforschliche
eingehen läßt, bis schließlich zum Aufgehen in es. Damit wird das
Unerforschliche in uns gebietend, und wir greifen, innerlich gedrängt, zum
Glauben, um die Weisungen zu erhalten für unsere Haltung, die
diesem Gebieten botmäßig verbleiben will. Dann kommt es so : daß diese

errungene Botmäßigkeit als das Einbekenntnis unserer Niedrigkeit oder
unserer Schwäche, auch unser Höchstes, unsere größte Stärke wird.
Zur Bereitwilligkeit für diese Haltung, ja zu ihrem Erstreben bekenne
ich mich, und es ist leicht einzusehen, daß sie mit dem Glauben an
Gott und an Offenbarung zu tun haben muß. So liegt ihr auch, in sich

zu lassen die Erkenntnis, daß «die Veränderlichkeit des Menschen ein
Relativum ist und seine Unveränderlichkeit ein Absolutum» und diese
Erkenntnis als Prinzip zu wahren.

Daß die Veränderlichkeit, die wir eben in leiblicher wie in geistiger,

in äußerer wie in innerer Hinsicht jederzeit auch am Menschen
wahrnehmen können, ein Relativum ist, trägt schon der Begriff der
Veränderlichkeit in sich. Das statuiert sich also von selbst. Nicht so
leicht ist die Wahrung der Erkenntnis, daß des Menschen Unveränderlichkeit

ein Absolutum ist. Für die kirchliche Formel, mit der Haecker
hier schließlich einsefet, bin ich durch mein gelöstes Verhältnis zur
offiziellen Kirche nicht mehr empfänglich. Er sagt: «Der Mensch ist
unveränderlich in erster Stufe und Sicherheit als animal rationale in
zweiter Stufe und Sicherheit als Idee Gottes», und das lefetere soll
bereits eine Theologie voraussetzen. Da komme ich noch mit. Dann aber
sieht er «die absolute Vnveränderliajkeit des "Menschen als eines
möglichen oder wirklichen Qliedes des corpus mysticum der Kirche,
dessen Haupt die zweite Person der göttlichen Trinität selber ist, nad)-
dem sie die Menschheit für Zeit und Ewigkeit angenommen hat». Das
mag gut romkirchlich gedacht sein. Aber wenn man bedenkt, wie lang
das schon im Gebrauch ist und wie wenig die Kirche selber und ihre
Bekennerschar mit solchem Wissen sich wahrhaft christlich betätigt
haben, so kann man diese komplizierte theologische Auffassung auch für
das Christliche nicht entscheidend halten; sie ist auch weder von den

558



Evangelien, noch von den Apostelbriefen, noch von der Offenbarung
gefordert. Christentum ist eben nicht Theologie, sondern Theokratie.

Das Theokratische, das den Glauben an Gott und an Offenbarung
notwendig in sich birgt, sefet den Menschen unabänderlich als
Geschöpf Gottes und als geschaffen nach Gottes Ebenbild, womit des
Menschen Unveränderlichkeit auch als Absolutum gesefet erscheint. Er
kann machen, was er will, er kann zur Menschenfrafee werden, zu
einem ausgesprochenen Gegenstück zu Gottes Ebenbild, das mit
seinem Tun Gottes Ordnung mit Füßen tritt und den Geist in Ungeist
verkehrt, er bleibt Gottesschöpfung und als solche Gottes unveräußerliches

Eigentum, dem unveräußerlich auch die Bestimmung anhaftet,
Gott darzutun, wie das Werk ebenso auch seinen Schöpfer stets
darzutun hat. In der Sphäre des Bedingten, welche die dieser Welt ist,
nicht die der Schöpfung, ist die Sache nun so, daß der Mensch Schöpfer

und Gestalter ist, dessen Werk ihn in seiner veränderlichen
Beschaffenheit dartut, in seinem Guten und Bösen, in seinem Niedrigen
und Hohen, eben gerade so wie es mit ihm jeweils bestellt ist. Die
Sphäre des Absoluten aber kennt nur Gott als Schöpfer und Gestalter,

und der Mensch als sein Geschöpf nach seinem Ebenbild hat
demgemäß lefeten Endes unabänderlich auch das Absolute darzutun und
zu wahren. Und er wahrt es, auch wenn er vom Bedingten und
Ichwahn bis zur Gottesverneinung und Selbstvergottung erfüllt ist. Er
wahrt es indirekt - dadurch, daß alles hinfällig wird, was er
eigenmächtig, Gottes Ordnung entgegen, unternimmt und ersinnt; er wahrt
es in seinem Sündenfall, in dem ihm zukommt, was seiner Sünde von
Gott zugerechnet ist. Halten wir darum fest, daß die Unveränderlichkeit

des Menschen als eines Geschöpfes Gottes nach seinem Ebenbild
ein Absolutum ist. Es macht durchsichtig und erhellt immerfort das
Verhältnis Gottes zum Menschen und zu dieser Welt. Es kennzeichnet
die Machthaber, und zwar je mehr sie sich in eigenmächtiger Absolutheit

fühlen, um so mehr als das Allerhinfälligste. Es bereichert die Be-
sifelosen und stellt die auf ihren Besife Pochenden als die Verelendeten
hin. So scheint die Wahrung dieses Prinzipes geradezu dafür bestimmt
zu sein, dem Einlaß des Christentums in uns Tür und Tor zu öffnen.
Es macht uns auch den Ausspruch Kierkegaards verständlich und
vertraut, daß das Christentum in Gottes Interesse ist und nicht bloße
Lehre, sondern Gestalter unserer Existenz. Es ist überhaupt wie Gottes

Fügung, daß gerade in unserer Zeit der größtmöglichen Verkommenheit

des Christentums Kierkegaard, der die Befähigung, als Lehrer
des Christentums aufzutreten (wenn auch ohne Autorität), sich selber
zusprechen mußte, eigentlich erst zu Worte kommt, daß Berufene und
Unberufene sich mit ihm beschäftigen müssen, daß er von getreuen
und ungetreuen Jüngern der Öffentlichkeit bekanntgemacht wird. Es
ist wie Gottes Fügung, daß in unserer Zeit, da Rom sich anschickt, wieder

einzuheimsen, was ihm durch die Kirchenspaltung entzogen wurde,

559



und für diese Aufgabe auch den einstigen Kierkegaard-Jünger Theodor
Haecker gewonnen hat, der seit seiner Konversion an seinem früheren
Lehrer in einer Weise Kritik übt, die von diesem nur mehr ein getrübtes

Bild gibt, daß gerade bei solchem Stand der Dinge Kierkegaard in
Wilhelm Kütemeyer einen neuen getreuen Jünger und Anwalt gefunden

hat, der berufen erscheint, Haecker entgegen, das Bild Kierkegaards

als eines berufenen Christentumlehrers ungetrübt wieder
herzustellen. So ist es auch wie Gottes Fügung, daß gerade jetzt ein Buch
Kierkegaards herausgekommen ist, betitelt: «Der Einzelne und die
Kirche», übersefet und herausgegeben mit einem Vorwort von Wilhelm
Kütemeyer, das die erwähnte Wiederherstellung in der für das Jefet

nötigen Weise zu besorgen scheint: denn dieses Jefet weist eine Zeit
auf, in der die Verirrung und Verwirrung so ungeheuerlich ist, daß
eine teuflische Weltlichkeit wie der Faschismus von den offiziellen
«christlichen» Kirchen, zunächst von der Romkirche, nicht behindert,
sondern begünstigt und unterstüfet, als Vertreter des positiven
Christentums sich ausgibt und Stand gefaßt hat. Carl Dallago

Vom Soldaten und vom „Katholizismus"

Antwort auf Leserbriefe

Die Redaktion hat zu Beiträgen* von Georg Heidingsfelder einige
Zuschriften erhalten. Wir haben sie dem Autor unterbreitet und möchten

zuerst ihm das Wort geben. Dann werden wir zu den aufgerührten
Fragen unsere Meinung sagen, wenn dies auch nicht im erschöpfenden
Sinne geschehen kann.

Sehr verehrte Frau Weingartner
In diesen Tagen schickte mir ein Lehrer ein Photo aus einer Dorfkirche bei

Aachen, auf dem eine Statue Mariens mit dem Kinde abgebildet ist. Das Jesuskind,
das auf dem Arm der Muttergottes sifet, hält in der einen Hand den «Reichsapfel»,
als Zeichen seines Herrschertums, in der andern, am Schopf, den abgesäbelten Kopf
eines Janitsdiaren! Der Lehrer schrieb mir ironisch dazu, ob man dies Bildnis nicht
am besten als Umschlag für das neue westdeutsche «Soldatengebetbuch» verwenden
sollte.

Hiermit sind wir mitten in den Sachen, die die Leser der «Neuen Wege» mit
Recht so sehr beschäftigen. Es ist ja ein gutes Zeichen, wenn man auf Publikationen ein
Echo vernimmt, sei es auch Widerspruch. So weiß man, daß die «geistige
Auseinandersetzung» im Gange ist und die «Neuen Wege» nicht nur als Feierabendlektüre von
«Wahrheitsbesitzern» genossen werden, die ihre Meinung bestätigt sehen möchten. Das
Kampfgespräch ist die fruchtbare Arena, in der die ganze Wahrheit ans Licht kommt.

* «Gibt es einen Militarismus?» (Oktober 1954) und «Der Katholizismus»
(November 1054).

560


	Carl Dallago : "Was ist Christentum?" : Vorbemerkung ; Was ist Christentum? : Einleitung

