Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 12

Artikel: Carl Dallago : "Was ist Christentum?" : Vorbemerkung ; Was ist
Christentum? : Einleitung

Autor: Haller, Hans / Dallago, Carl

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139950

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139950
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Carl Dallago: ,Was ist Christentum?“*

Vorbemerkung

Wenn jemand im Hinblick auf das Religitse und das Christentum
von sich sagt: «Ist meine Stimme auch gering und stehe ich auch ein-
sam da, so habe ich doch die Wahrheit fiir mich», und wenn damit
nichts weniger als die romische Kirche herausgefordert werden soll, so
ist das nichts Geringes, sondern etwas, dessen auflerordentliche Ver-
antwortlichkeit frag-wiirdig ist.

Dallagos Leben — und als dessen Reflex sein Schrifttum, das nichts
anderes als Existenzmitteilung ist — stand in stetem Widerstreit mit
dem geschichtlich, durch Menscheneinsicht Gewordenen, das er in Ab-
leitung von Christi Wort als diese ‘Welt bezeichnet. Sein Denken wird
tiberhaupt nur dreier Menschen gewahr, die dieser Welt nicht ange-
héren: Kierkegaard, der Eintiber und Lehrer des Christentums, Laotse,
als der Evangelist des vergangenen Reinen Menschen, und Christus,
der das Gesegs erfiillt und das Absolute inkarniert hat, der Sohn Gottes.

Dallago selbst, dessen geistiges Brot das Unwissen (das der Welt-
verstand zu verhiiten bestrebt ist) war und der des fortwihrenden Ge-
fithls der Unerforschlichkeit des Daseins als einer ihn umgebenden
ewigen Sicherung, als Lebenselement bedurfte, begegnete dieser viel-
- filtigen Welt mit der hieraus erwachsenden Einfalt, die ritselhaft ist
und den Verstand aufreizt. Denn: in der bloflen Vorstellung erfafit
auch diese Welt (scheinbar) geistiges Wesen, wie in der Vorstellung
der Religionen das Wesen des Religidsen (scheinbar) begriffen wurde;
aber als Tun, als «Wirklichkeit»? Es wire nicht mehr diese verstind-
dige Welt und die in ihr méichtigen Religionen, wenn sie in der Tat die
Richtigkeit ihrer Vorstellungen wahrmachen kénnten. «Man sagt wohl,
der Anschluf} sei Grofies, aber er sei nicht geschaffen fiir die Wirklich-
keit.» (Taoteking, 67.)

Man méchte Dallagos Leben mit einem besonderen Daseinsauftrag
identifizieren, dem, Gestaltung zu sein des auflergeschichtlichen Men-
schen, den nichts als die Krifte bewegen, die in der bloflen Geschépf-
lichkeit enthalten sind; der deshalb, wie in einer erschiitternden Aus-
gesetstheit, nach diesen Kriften gribt, bis er in ihnen ruht, weil die
Weisungen dieser Welt seiner Natur fremd sind. Er wire dann als ge-
lebtes Korrektiv unserer geingstigten und verwirrten Zeit aufzufassen,

* Der christliche Schriftsteller Carl Dallago, ein Mitbegriinder der Zeitschrift
«Der Brenner», starb im Jahre 1948. Er war im Jahre 1935 mit einem Aufsa «Vom
christlichen Leben» in den «Neuen Wegen» vertreten. Wir freuen uns, dafl wir aus
seinem Nachlaf eine unveréffentlichte Folge seiner Arbeiten unter dem Titel «Was
ist Christentum?» veréffentlichen dirfen. Der im heutigen Heft erscheinenden «Ein-
leitung» folgt in den nichsten Heften das Kapitel «Christentum als Theokr:giej»;.

551



und dann loste sich die eingangs festgestellte Fragwiirdigkeit in der
Giiltigkeit dieses Menschen auf. Nur beiliufig kann man seinem
Schritttum den Stempel der Mystik aufdriicken, denn es ist, vom Zeit-
gewande abgesehen, irgendwie viel ilter; auch laflt die Mystik das
Wesen der Geschlechterliebe, der Familie, draufSen, Dallago schlief3t es
mit ein, denkt und lebt es mit, da es dem geschépflichen Leben unab-
weisbar anhingt. ‘

1869 als Sohn biirgerlicher, frommer Eltern, die nach ihrem besten
Glauben der Kirche dienten, geboren, ist schon die erste Berithrung mit
dem Herkommen von dem vollstindigen und bleibenden Bruch mit
ihm gefolgt. Das eigene Empfinden, zu dem er sich sofort in volliger
Hingebung verhilt als zu dem inneren Selbst, dem er angehéren muf3,
verschlief3t sich jeder Satzung von auflen her. Und nicht nur die Zivi-
lisation® allein #chtet ihn sehr bald, nicht nur von ihr allein wandte er
sich ab und eigentlich schon damals der Einsamkeit zu, die seine {iber-
weltliche Geselligkeit wurde. Seiner selbst einmal bewuf3t und Natur
in sich vorfindend, schaut er, auflerhalb der Menschenwelt, als ihn
umfassend, wieder Natur und gerit in ein Verhiltnis zu ihr, in dem
das ganze religiése Erleben des Daseins schon vorbereitet liegt. Es ist
sogar nur unter solchen natiirlichen Voraussetzungen moglich. Der
50jahrige schrieb: «Wenn dieses Tagwerk, das zuletst wohl noch das
Lebenswerk ausmacht, wie die Tage die Lebenszeit ausmachen, nicht
- ganz mifraten ist, so habe ich es vor allem der Landschaft zu danken,
von der ich gleichsam gespeist werde. Durch sie vermochte ich bis zu
ihrem Schopfer vorzudringen, der auch der meine ist und der mich
Menschen so gemacht hat, daf} ich mein Wesen, als meine Landschaft
gleichsam, in die Lebenszeit als in den mir zugewiesenen Raum hinein-
breite.» (Er ist, wie seine Schriften bezeugen, der Natur in einem
Mafle einverleibt, daf} Jahreszeit und Wetter wie Impulse oder Hem-
mungen im Zustand seines Erlebens, der Konzentration und der see-
lischen Stimmung spiirbar sind.)

«Grofle — was ist Grofle anderes als ein Sichverlieren an ein Un-
ermeflliches — an ein Unvergingliches ... : Ein Sichverlieren, das
alles Tun der eigenen Seele noch mit dem Abglanz dieses Unermef3-
lichen . .. und Madhtvollen tief verkliart. Wie steht es nun klar erhellt,
daf} der Weg zur Grofle ein immerwihrendes Zurticklassen sein muf3
— eine immer gréflere Vereinsamung und Verlassenheit, die als héchste
Bliite die Verlorenheit aufweist — jene Verlorenheit, die sich selber in
nichts mehr gewahr wird: also auch nicht mehr der Freundschaft und
Liebe — nicht mehr der Freunde und Geliebten gewahr wird.» Dies
driickt -(geschrieben 1904) das Selbstbewufitsein jener Zeit aus, wih-
rend Dallago alles unbekiimmert abtat, was in der Welt Grofle ermog-
licht. Dabei erfuhr der Glaube, daff die Menschennatur mit dem Auf-
geben des Eigenwillens — er nannte es spiter mit Laotse Nichttun (und
«durch Nichttun bleibt nichts ungetan») — das Ewige als ordnend wirk-

552



sam werden lif3t. Daraus folgte auch, daf} die Anfinge der Natur und
des Menschen der Wirklichkeit des Absoluten {iberhaupt niher ge-
wesen sein miissen, und dafl am Ursprung alles geeint ist. Ohne die
Nétigung, den Glauben am Wissen zu priifen, ndhert sich jener den
Berichten der Schopfungsgeschichte an.

Die Jahre der Mitarbeit am «Brenner», 1910 bis 1926, in der Le-
bensmitte, bringen die Ernte der Lebens- und Gedankenginge ein. In
der Jugend hatte Nietzsches freiheitssuchende Existenz wie vorliufig
seinen eigenen Drang gendhrt und bestitigt, jetst, 1911, wurde ihm
sein Daseinsbediirfnis, der Anschlufl an das Gesets, durch Laotse er-
fillend geoffenbart. Der Reine Mensch der Vorzeit, der vorweltliche,
von dem Laotse berichtet, «soweit sein Bild aus der Vergangenheit her-
vortrat, zeigte sich mir im wesentlichen als von der Art Christi, jeden-
falls als ein Mensch, der die Welt véllig iiberwunden hat». Dallago,
dessen Bestreben sich zuerkennt, «daf} schon lange etwas in mir ge-
wirkt haben mag, das sich dem Wesen dieses fernen Geistes verwandt
fithlen darf», legte sein Verstindnis den ihm bekannten Ubersetzun-
gen unter und verdffentlichte 1915 den «Versuch einer Wiedergabe
des Taoteking» (neue Ausgabe bei Lambert Schneider, Verlag, 1953).

Als schicksalsmiflig empfunden tritt 1913 das Werk Sgren Kierke-
gaards an ihn, der geglaubt hatte, das Christentum hinter sich zu
haben, heran. «Nun sehe ich, dafl ich es vor mir habe, von Kierke-
gaard mir in den Weg gestellt.» Er hatte es nun endlich vor sich, als er
den groflen Christen vor sich hatte, und als Ziel in dem Sinne, als das
Christliche Christi seine endliche Sicherheit und Zuversicht in dem
ritselhaften Meer der Seele wurde.

Der Weltkrieg der «Christenheit» hat die Produktion Dallagos in-
sofern entscheidend veréndert, als er, der bisher die Welt nur einge-
schitst hatte, zum Angriff auf sie tiberging. Und diese Welt, die mit
Mitteln, die solcher Zumutung spotten, die Schopfung besetst hilt und,
soweit die Geschichte blicken lif3t, immer das Heilswesen in Men-
schenhinden in Macht iiber ihresgleichen und in Gewalt gegen Wider-
sacher verwandelte, 143t auch dieses sichtbare Religitse wie utopisch
aus der Zeit ragen; aber sie spiirt doch den «Augenblick» und ver-
mehrt ihre Anstrengungen. Hans Haller

Was ist Christentum ?

Einleitung

Diese Schrift erhebt den Anspruch, etwas zu geben, das den Leser
dazu fithren soll, Christentum und Kirche endgiiltig auseinanderzu-
halten und einzusehen, dafl diese in der ihr anhaftenden weltlichen
Aufmachung ein Vergingliches, jenes aber ein Unvergingliches — also

553



ein Ewiges — ist, zudem ein Licht, dessen der Mensch bedarf, um zu
sehen und festen Stand zu gewinnen im Dunkel des Daseins, das heute,
wie kaum jemals, schwindelerregend schwankend und zugleich be-
angstigend chaotisch geworden ist. So ist diese Schrift auch gegen alle
jene gerichtet, die die Kirche in ihrem Offiziellsein in dieser Welt poli-
tisch spekulativ oder noch in gutem Glauben mit dem Christentum
identifizieren und hartnickig nicht wahrnehmen wollen, daf} sie es ist,
die als angebliche Kirche Christi und als tatsichliche weltliche Macht-
institution, die das Christliche zu einem Bestandteil dieser Welt degra-
diert, wesentlich auch das Chaos dieser Zeit mit heraufbeschworen hat.
Dariiber sollte man eigentlich gar nicht erstaunt sein: ist doch von
Christus selber gesagt: «Niemand kann zweien Herren dienen» und
vom Apostel darauf aufmerksam gemacht, dafl sich die Christen in
dieser Welt «als die Fremdlinge und Pilgrime» zu halten haben. Das ist
von der Kirche mit ihrem Beheimatetsein in dieser Welt eben griind-
lich vergessen worden. Und so muf wohl von neuem und von Grund
auf angefangen werden, die Anforderungen des Christentums sich zu
vergegenwirtigen, um dann zu vermdgen, ihnen in uns Einlal zu ver-
schaffen.

In meiner Weise sei das auch von mir versucht, was ja noch nicht
besagt, dafy ich mich berufen fiihle, als Lehrer des Christentums auf-
zutreten, im Gegenteil: ich spreche mir diese Berufenheit ab, hierfiir
reicht meine Lebenshaltung nicht. Dennoch aber muf} ich es fiir be-
rechtigt und fiir klirend wirkend in der Wirrnis unserer Zeit halten,
was auszusprechen ich mich in Botmifligkeit zu meinem Bibelglauben
gedringt fithle. So glaubte ich auch an Wahrheit in absolutem Sinne
und daf} Jesus Christus der Interpret dieser Wahrheit ist als der Eine,
der in Gott und Gottes Willen als in die absolute Wahrheit aufgegan-
gen ist. Es zieht nach sich und wird fiir den Glaubenden auch erreicht
in der Vorstellung, zu glauben, daff Gott im eminenten Sinne Wirk-
lichkeit ist.

Auf dieser Grundlage, die gewif} in keiner Weise den Forderungen
des Christentums entgegen ist, weiterzuschreiten, ist das Bestreben, das
ich mir in dieser Schrift auferlege und auch schon in fritheren Schriften
auferlegt habe. Willige Leser mogen daher auch auskundschaften kén-
nen, dafl meine Darstellung ein «festes und tragendes Prinzip» hat,
was Theodor Haedker fiir den Philosophen ebenso unbedingt nétig
hilt, daf} einer, der es nicht hat, keiner ist. Ich jedoch, der ich nicht
darauf bedacht bin, mich als Philosophen auszuweisen, halte es fiir
notig, dafl jeder Mensch, der im Dasein fest stehen will, auch ein festes
und tragendes Prinzip haben muf3, und ich sehe dieses Prinzip, wie
li)mmer es auch sei, nicht durch Wissen erlangbar, sondern durch Glau-

en.

Ziehen wir hier in Betracht, daf} im Gottesglauben des Christen
Gott mit dem Absoluten, mit Wahrheit im absoluten Sinne, mit Wirk-

554



lichkeit im eminenten Sinne zu identifizieren ist, so ist zu folgern, daf}
in diesem Christen ein festes und tragendes Prinzip auch in der erfiil-
lendsten Weise in Kraft ist. Der Christ miifite demnach im Dasein
auch den festesten Stand haben. Der festeste Stand aber bezeugt sich .
im Gewachsensein jeglicher duflerer Gewalt. Am wahren Christen
miifite demnach Gewaltlosigkeit sozusagen zu seiner zweiten Natur
geworden sein: stets sich bezeugende Gewaltlosigkeit bis zu dem
Grade, daf} an ihm jede Gewaltanwendung sich als ohnmichtig er-
wiese. Die Lebenshaltung der ersten Christen weist auch diese Be-
schaffenheit auf. Sie ist vollendet vorgebildet und begriindet im Men-
schensohn, der die wahre Gottessohnschaft erlangt hat durch sein Auf-
gegangensein in Gott als dem Vater und Schépfer, durch dessen Wort
gewordenen Willen eben alles gemacht oder geworden ist.

An der Kirche ist nun diese Beschaffenheit nicht aufzufinden. Oder
mochte wer wagen, ohne zu liigen, zu behaupten, daf} sie als offizielle
Kirche dem Prinzip der Gewaltlosigkeit jemals tatsichlich gehuldigt
hat? Das Christwerden hat keine Geschichte. Der Geschichte der
Kirche aber entnehmen wir, daf§ sie fiir ihre Ausbreitung und ihre
Machtstellung sich weltlicher Machtmittel bedient hat, die wider Lehre
und Beispiel Christi sind und auch wider die ganze Art, mit der sich
die ersten Christen in diese Welt eingefithrt und in ihr behauptet ha-
ben. So zeigt sich die offizielle Kirche in ihrer dufleren Gestaltung und
Aufmachung unleugbar widerchristlich. Sie hat sich mit ihrem Behei-
matetsein in dieser Welt in strikten Gegensats zum leidenden, stréiten-
den und triumphierenden Christus gestellt, der das Beheimatetsein im
Absoluten gelebt und aus ihm alle Kraft fiir seine Heilmission ge-
schopft hat. Er litt freiwillig, sie fiirchtete stets das Leiden; er stritt mit
Geisteskraft aus seinem Kontakt mit Gott, sie mit Waffengewalt, pak-
tierend mit den Machthabern dieser Welt und gestiitst von der Staats-
exekutive; er triumphierte durch Gewaltlosigkeit, vor der sich alle Ge-
walt als ohnmichtig erwies, sie durch gewaltsame Niederwerfung der
Gegner, die das To6ten als Gebot erscheinen lif3t. Da ist doch, sollte
man meinen, an Gegensiglichkeit genug vorhanden, um eine solche
Kirche niemals als Kirche Christi, die als die Wahrerin des Christentums
auch das Prinzip der Gewaltlosigkeit zu wahren hitte, hinstellen zu
diirfen. Freilich ist dieses Prinzip kein eigenmichtiges, es erhilt erst
seine Kraft aus dem lebensvollen Angeschlossensein seines Trigers an
die Ubergewalt, an die Macht, die iiber aller Menschenmacht ist. Exi-
stenziell wissend durch Glauben um diese Macht und sich ganz tiber-
lassend ihrer bestindigen Wirksamkeit, vermag der Glaubende dem
Prinzip der Gewaltlosigkeit in sich erst Halt zu geben. So ist es gewif3
keine leichte Sache, dieses Prinzip in sich aufrecht zu erhalten. Und
doch ist das erforderlich fiir die Lebenshaltung des wahren Christen.
Denn was sich erst mit Gewaltanwendung durchsetst, ist nicht Chri-
stentum. :

585



Ich habe das Christentum in meinen Schriften als die Vollendung
des Geistigen und Religitsen von jeher bezeichnet. Das sei festgehalten
gegen theologische Anschauung, die mit dem Christentum etwas ganz
Neues in die Welt gekommen sehen will und theoretisch mit einer
Orthodoxie aufwartet, die sozusagen das Himmlische noch allzu
irdisch findet, thren Triger aber existentiell so verweltlicht sein 1af3t,
daf} an ihm das blof} Irdische sich noch himmlisch ausnehmen wiirde.
Das Christentum ist so wenig etwas ganz Neues, als Gott seit dem
Aufkommen des Christentums neu geworden ist. Was mit dem Chri-
stentum neu geworden ist, ist das Verhiltnis des Menschén zu dieser
Welt durch das mit dem Christentum neu gewonnene Gottesverhiltnis,
das vom Vorbild Jesus Christus eben vollendet gelebt ist. Das Geistige
und Religitse von jeher hat unvermeidlich mit Gott zu tun, es tendiert
nach einem Verhiltnis zum Absoluten. Im Theismus des Judentums
erhielt es die fithrende Prigung bis zum Auftreten Christi, dessen Hei-
landstat den Durchbruch zu Gott fiir den Menschen wieder vollkom-
men herstellte. So sollte, was Christus dem theistischen Judentum
brachte, Christi eigenen Worten nach, nicht neuen Glauben, sondern
des Glaubens Erfilllung bedeuten. Dem inzwischen hierarchisch ver-
weltlichten Judentum aber tat es Eintrag in seinen Machtbefugnissen.
So fand Christus bei ihm keine Aufnahme. Es ist das zur Macht ge-
langte Hierarchische im Judentum, das der Sendung Christi feindlich
begegnete. Es spricht nicht dafiir, sich den Christen als Hierarchisten
vorzustellen; Hierarchisten zu sein, beanspruchten auch die Baalsdie-
ner. Mit der offiziellen Priesterherrschaft war von jeher viel Trug ver-
kniipft. Ich glaube darum nicht, dafy ein Christ sich gedringt fithlen
konne zu betonen, Hierarchist zu sein.

Dem Thema dieser Schrift entspricht es, den mir bekannten Schrif-
ten der neuesten Apologeten der Romkirche, sofern sie ernst zu neh-
men sind, nicht auszuweichen. Als eine solche Schrift erscheint mir das
Buch «Was ist der Mensch?» von Theodor Haedker, dem das Hier-
archische — oft freilich sehr erzwungen — Farbe und Haltung gibt. In
der «Einleitung» nennt er zwei Prinzipien, die das «Buch bis zum Ende
fithren». Das erste lautet: «Das Héhere kann das Niedere erkliren,
niemals das Niedere das Hobere.» Ich nehme mir die Freiheit, die Giil-
tigkeit beider Prinzipien auch fiir diese Schrift bis zum Ende in An-
spruch zu nehmen. Ist doch das erste Prinzip im allgemeinen Sinne
etwas Selbstverstindliches, indem man, um etwas erkliren zu kénnen,
iiber es Bescheid wissen muf}, das Niedere tiber das Hohere aber nicht
eigentlich Bescheid wissen kann, denn dann ist es nicht mehr das Nie-
dere. So kann der Lehrer den Schiiler erkliren, weil er ihn in sich
trigt, aber nicht der Schiiler den Lehrer; der Erwachsene das Kind,
aber nicht das Kind den Erwachsenen. Wie wichtig mir die Giiltigkeit
dieses Prinzips ist, ersehe man daraus, dafl es mich folgern lif3t: das
Christentum, das sich an Christus hilt, kann die Kirche in jhrem Offi-

556



ziellsein erkliren, aber diese nicht das Christentum Christi, das zwei-
fellos das Hohere ist. Oder mochte wer wagen, das verneinen zu wol-
len? Haedker sieht dieses Prinzip «tolpisch verletst» von der «urdeut-
schen Hiresie, dafl Gott erst wird und nicht ST, Ich denke, den Vor-
wurf der Hiresie miisse man bei wahrhaft Glaubenden anbringen kon-
nen und nicht bei Wissenschaftern und Politikern oder jenen Pseudo-
glaubenden, die zu diesen geworden sind. Zur Zeit der Reformation
war es gerade Luther, der mit seiner Glaubenshaltung zweifellos mehr
als die Romkirche zum Ausdruck gebracht hat, dafi Gott nicht erst
wird, sondern — JST. Auch die deutschen Mystiker trifft der Vorwurf
nicht. Daf3 Gott erst wird, erst auflebt in einem durch den Kontakt mit
jhm, damit ist doch noch nicht gesagt, daf} Gott nicht IST. Und fiir das
teutonisch Viehische, das im Dritten Reich Religion machte, wire das
Wort Hiresie als Vorwurf erst recht ein unmogliches Lob.

So zeigt es sich miiflig, von einer «urdeutschen Hiresie» zu spre-
chen. Eine urrémische wire eher aufzufinden, insofern das Christliche
von Rom aus zu einem Offiziellen in dieser Welt gemacht wurde. So
machte sich auch das Heilige Rémische Reich Deutscher Nation wohl fiir
jedermann wesentlich als ein Reich dieser Welt fithlbar und erwies als
solches sich als ein Gegensitsliches zum Reiche Christi, das nicht von
dieser Welt ist. Wie aus dem Hoheren ein Niederes wurde, kénnte
auch hier das Christliche, als das Hohere, erkliren, aber die offizielle
Kirche als das gewordene Niedere konnte es nicht, auch wenn sie es
gewollt hitte. Fiir einen Apologeten der Romkirche ist es immer ver-
fianglich, sich hervorzutun, mit dem Sate, daf} Gott ist. Denn wer als an-
gebliche gottliche Institution gegen Gottes Gebote so verstofien hat wie
die Romkirche in ihrer weltpolitischen Aufmachung, miifite doch fiirch-
ten, dafl Gott ist, daf} Gott im eminenten Sinne Wirklichkeit ist. Man
kann darum auch ruhig behaupten, dafl der Ubertritt zur Romkirche
in der Gegenwart, wie auch das Stehen zu ihr, das Paktieren mit ihr,
nicht angeregt und nicht ausgelost ist vom Glaubenssate, daf} Gott ist,
sondern von der Wahrnehmung, dafl Rom als Kirche eine Madht ist,
daf3 es eine Wirklichkeit ist, und zwar zunichst eine weltlich politische,
- die niemals die eminente sein kann, und daf} sie das Geistige, wenn
auch unwirklich, noch am kliigsten zu wahren versteht. So ist es jeden-
falls Mangel an Glauben, der Stiise braucht und nicht die Glaubens-
kraft, dafl Gott ist, was heute die Konversion bestimmt. Das halte ich
aufrecht und sehe es allen anhaftend, die heute als Konvertiten ent-
scheidend fiir die Romkirche eintreten. So erklire ich mir das Herkom-
men der Haltung Haedkers, wie das der Haltung der Zeitschrift «Der
Brenner», deren Inhalt heute wesentlich von Konvertiten bestritten
wird, endlich auch das Herkommen der Haltung des Karl Kraus in der
lesten Fackel vom August 1934: einer Haltung, die weder fiir den
wahren Christen, noch fiir den theistischen Juden als haltbar erscheint
und den groflen Satiriker mit seiner Sprachkunst wohl als Asthetiker

557



von Rang, aber kaum mehr als Ethiker ausweist. Ich werde das in die-
ser Schrift noch aufzeigen.

Im Lebensgang des Menschen aber ist es so, daf} er sich gedringt
fihlt, das Hohere erkliren zu wollen, und daf§ dieses Gedringtsein
nicht das Niedrige, sondern auch das Hohere im Menschen ist. Der
Wortlaut des erwihnten Prinzips kommt also — wie Haecker richtig
bemerkt — «dem Sas vom Widerspruch sehr nahe». Das Erkliarenwol-
len des Hoéheren seitens des Niederen kann eben auch zum Eindringen
des Niederen in das Hohere bis zum Aufgehen in es fithren, was die
grofite Kliarung ist, die nicht mehr Erklirung verlangt. Nehmen wir
darum das Unerforschliche, das dem Dasein beigegeben ist, als das
Hohere, das zu erforschen auch in uns das Hohere ist und wirklich im-
mer mehr zum Hoéheren wird, je mehr es uns in das Unerforschliche
eingehen 1463t, bis schlieSlich zum Aufgehen in es. Damit wird das Un-
erforschliche in uns gebietend, und wir greifen, innerlich gedringt, zum
Glauben, um die Weisungen zu erhalten fiir unsere Haltung, die die-
sem Gebieten botmiflig verbleiben will. Dann kommt es so: daf} diese
errungene Botmafigkeit als das Einbekenntnis unserer Niedrigkeit oder
unserer Schwiche, auch unser Hoéchstes, unsere grofite Stirke wird.
Zur Bereitwilligkeit fiir diese Haltung, ja zu ihrem Erstreben bekenne
ich mich, und es ist leicht einzusehen, dafl sie mit dem Glauben an
Gott und an Offenbarung zu tun haben mufl. So liegt ihr audch, in sich
zu lassen die Erkenntnis, dafl «die Verinderlichkeit des Menschen ein
Relativum ist und seine Unveridnderlichkeit ein Absolutum» und diese
Erkenntnis als Prinzip zu wahren. |

Daf3 die Verinderlichkeit, die wir eben in leiblicher wie in geisti-
ger, in duflerer wie in innerer Hinsicht jederzeit auch am Menschen
wahrnehmen koénnen, ein Relativum ist, trigt schon der Begriff der
Verinderlichkeit in sich. Das statuiert sich also von selbst. Nicht so
leicht ist die Wahrung der Erkenntnis, daf} des Menschen Unveridnder-
lichkeit ein Absolutum ist. Fiir die kirchliche Formel, mit der Haecker
hier schlieSlich einsetst, bin ich durch mein geldstes Verhiltnis zur offi-
ziellen Kirche nicht mehr empfianglich. Er sagt: «<Der Mensch ist un-
verdnderlich in erster Stufe und Sicherheit als animal rationale. .. in
zweiter Stufe und Sicherheit als Idee Gottes», und das letstere soll be-
reits eine Theologie voraussetzen. Da komme ich noch mit. Dann aber
sicht er «die absolute Unverdnderlichkeit des Menschen als eines
moglichen oder wirklichen Gliedes des corpus mysticum der Kirche,
dessen Haupt die zweite Person der gottlichen Trinitdt selber ist, nach-
dem sie die Menschbeit fiir Zeit und Ewigkeit angenommen hat». Das
mag gut romkirchlich gedacht sein. Aber wenn man bedenkt, wie lang
das schon im Gebrauch ist und wie wenig die Kirche selber und ihre
Bekennerschar mit solchem Wissen sich wahrhaft christlich betitigt ha-
ben, so kann man diese komplizierte theologische Auffassung auch fiir
das Christliche nicht entscheidend halten; sie ist auch weder von den

558



Evangelien, noch von den Apostelbriefen, noch von der Offenbarung
gefordert. Christentum ist eben nicht Theologie, sondern Theokratie.

Das Theokratische, das den Glauben an Gott und an Offenbarung
notwendig in sich birgt, sest den Menschen unabinderlich als Ge-
schopf Gottes und als geschaffen nach Gottes Ebenbild, womit des
Menschen Unveridnderlichkeit auch als Absolutum gesetst erscheint. Er
kann machen, was er will, er kann zur Menschenfrate werden, zu
einem ausgesprochenen Gegenstiick zu Gottes Ebenbild, das mit sei-
nem Tun Gottes Ordnung mit Fiiflen tritt und den Geist in Ungeist
verkehrt, er bleibt Gottesschopfung und als solche Gottes unveriufler-
liches Figentum, dem unverduflerlich auch die Bestimmung anhaftet,
Gott darzutun, wie das Werk ebenso auch seinen Schopfer stets dar-
zutun hat. In der Sphire des Bedingten, welche die dieser Welt ist,
nicht die der Schopfung, ist die Sache nun so, dafy der Mensch Schép-
fer und Gestalter ist, dessen Werk ihn in seiner verinderlichen Be-
schaffenheit dartut, in seinem Guten und Bosen, in seinem Niedrigen
und Hohen, eben gerade so wie es mit ihm jeweils bestellt ist. Die
Sphire des Absoluten aber kennt nur Gott als Schopfer und Gestal-
ter, und der Mensch als sein Geschdpf nach seinem Ebenbild hat dem-
gemif} lesten Endes unabianderlich auch das Absolute darzutun und
zu wahren. Und er wahrt es, auch wenn er vom Bedingten und Ich-
wahn bis zur Gottesverneinung und Selbstvergottung erfiillt ist. Er
wahrt es indirekt — dadurch, daf} alles hinfillig wird, was er eigen-
michtig, Gottes Ordnung entgegen, unternimmt und ersinnt; er wahrt
es in seinem Siindenfall, in dem ihm zukommt, was seiner Siinde von
Gott zugerechnet ist. Halten wir darum fest, daf§ die Unverinderlich-
keit des Menschen als eines Geschopfes Gottes nach seinem Ebenbild
ein Absolutum ist. Es macht durchsichtig und erhellt immerfort das
Verhiltnis Gottes zum Menschen und zu dieser Welt. Es kennzeichnet
die Machthaber, und zwar je mehr sie sich in eigenmichtiger Absolut-
heit fithlen, um so mehr als das Allerhinfilligste. Es bereichert die Be-
sislosen und stellt die auf ihren Besits Pochenden als die Verelendeten
hin. So scheint die Wahrung dieses Prinzipes geradezu dafiir bestimmt
zu sein, dem Einlafl des Christentums in uns Tiir und Tor zu 6ffnen.
Es macht uns auch den Ausspruch Kierkegaards verstindlich und ver-
traut, daf} das Christentum in Gottes Interesse ist und nicht blofle
Lehre, sondern Gestalter unserer Existenz. Es ist iiberhaupt wie Got-
tes Fiigung, daf} gerade in unserer Zeit der grofitméglichen Verkom-
menheit des Christentums Kierkegaard, der die Befihigung, als Lehrer
des Christentums aufzutreten (wenn auch ohne Autoritit), sich selber
zusprechen mufte, eigentlich erst zu Worte kommt, daf} Berufene und
Unberufene sich mit ihm beschiftigen miissen, dafl er von getreuen
und ungetreuen Jiingern der Offentlichkeit bekanntgemacht wird. Es
ist wie Gottes Fiigung, daf} in unserer Zeit, da Rom sich anschickt, wie-
der einzuheimsen, was ihm durch die Kirchenspaltung entzogen wurde,

559



und fiir diese Aufgabe auch den einstigen Kierkegaard-Jiinger Theodor
Haecker gewonnen hat, der seit seiner Konversion an seinem fritheren
Lehrer in einer Weise Kritik tibt, die von diesem nur mehr ein getriib-
tes Bild gibt, daf$ gerade bei solchem Stand der Dinge Kierkegaard in
Wilhelm Kiitemeyer einen neuen getreuen Jiinger und Anwalt gefun-
den hat, der berufen erscheint, Haedker entgegen, das Bild Kierke-
gaards als eines berufenen Christentumlehrers ungetriibt wieder her-
zustellen. So ist es auch wie Gottes Fiigung, daf} gerade jetst ein Buch
Kierkegaards herausgekommen ist, betitelt: «Der Einzelne und die
Kirche», iibersest und herausgegeben mit einem Vorwort von Wilhelm
Kiitemeyer, das die erwihnte Wiederherstellung in der fiir das Jetst
notigen Weise zu besorgen scheint: denn dieses Jetst weist eine Zeit
auf, in der die Verirrung und Verwirrung so ungeheuerlich ist, dafl
eine teuflische Weltlichkeit wie der Faschismus von den offiziellen
«christlichen» Kirchen, zunichst von der Romkirche, nicht behindert,
sondern begiinstigt und unterstiitst, als Vertreter des positiven Chri-
stentums sich ausgibt und Stand gefaf3t hat. Carl Dallago

Vom Soldaten und vom ,Katholizismus”

Antwort auf Leserbriefe

Die Redaktion hat zu Beitrigen* von Georg Heidingsfelder einige
Zuschriften erhalten, Wir haben sie dem Autor unterbreitet und mdch~
ten zuerst ihm das Wort geben. Dann werden wir zu den aufgeriihrten
Fragen unsere Meinung sagen, wenn dies auch nicht im erschdpfenden
Sinne geschehen kann.

Sehr verehrte Frau Weingartner!

In diesen Tagen schickte mir ein Lehrer ein Photo aus einer Dorfkirche bei
Aachen, auf dem eine Statue Mariens mit dem Kinde abgebildet ist. Das Jesuskind,
das auf dem Arm der Muttergottes siit, hilt in der einen Hand den <Reichsapfels,
als Zeichen seines Herrschertums, in der andern, am Schopf, den abgesibelten Kopf
eines Janitscharen! Der Lehrer schrieb mir ironisch dazu, ob man dies Bildnis nicht
am1 besten als Umschlag fir das neue westdeutsche «Soldatengebetbuch» verwenden
sollte.

Hiermit sind wir mitten in den Sachen, die die Leser der «Neuen Wege> mit
Recht so sehr beschiftigen. Es ist ja ein gutes Zeichen, wenn man auf Publikationen ein
Echo vernimmt, sei es auch Widerspruch. So weifl man, dafl die «geistige Auseinan~
dersetzung» im Gange ist und die «Neuen Wege» nicht nur als Feierabendlektiire von
«Wahrheitsbesitzern> genossen werden, die ihre Meinung bestitigt sechen m&chten. Das
Kampfgesprich ist die fruchtbare Arena, in der die ganze Wahrheit ans Licht kommt.

* ¢Gibt es einen Militarismus?s> (Oktober 1954) und «Der Katholizismus> (No~
vember 1954).

560



	Carl Dallago : "Was ist Christentum?" : Vorbemerkung ; Was ist Christentum? : Einleitung

