
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 12

Artikel: Das Friedensreich Christi : Vortrag auf dem Leipziger Kirchentag 1954

Autor: Gloege, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139948

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist nicht Gewalt und wilde Gewaltrevolution, wie Völkerkrieg, ein
Ausbruch von Ressentiment, Gier, Verzweiflung - also Gottlosigkeit? Wir
können im Klassenkampf und Völkerkampf (audi Religions- und Kulturkampf)

nur dann uns vor der Umnebelung und Verblendung durch die
Dämonen bewahren, wenn wir Frieden in uns selber haben; wir können
nur dann uns überwinden, Unrecht dulden, überlegen bleiben, Böses mit
Gutem überwinden, ja das Opfer bringen, das die Dämonen stillt, wenn
wir dieses Element in uns selber tragen, wenn wir den Gottesfrieden,
den wir der Welt bringen wollen, selbst kennen. Diesen Frieden kann
uns aber, meine ich, nur Christus bringen. Nur der Blick auf ihn — um
midi so zurückhaltend auszudrücken - kann mich von Hader mit Gott,
mit mir selbst, mit dem Schicksal befreien, mich von Sorge, Gier,
Schuld und Tod erlösen, mich mit Gott selbst sättigen, daß ich in mir
selbst still werde, froh werde mitten in der Not, reich mitten in Armut,
sieghaft mitten in Niederlage. Nur die Geburt Christi in mir, nur das

Kreuz, nur das offene Grab, nur Pfingsten — nur Gott kann mir Frieden
geben, Gott in Christus. Christus ist mein Friede. Von diesem Frieden

aus, von diesem stillen, hohen, geheimen Ort aus, wo ich froh, reich und
versöhnt mit Gott allein bin, ist mir Überwindung des Hasses,
Selbstüberwindung, Vergebung, Liebe, Opfer möglich. Es ist ein Wunder,
diese stille, sonnige welterhabene Höhe — aber das Wunder ist: es ist
Christus. Ich weiß, daß ich diesen Fels und Hort kenne. Vergiß es nicht!
Hüte den Weg dazu!

Es ist eine entsefelich friedlose Welt. Wir wissen es. Und es ist
Aussicht, daß sie noch friedloser werde, daß Kampf und Kampfesnot,
Kampfesleidenschaft und Kampfeshaß wachsen. Aber ob nicht gerade
diese Richtung der Welt zulefet zu Christus drängt, dem Helfer, der
allein unser Friede sein kann? Und ob nicht gerade so diese Zeit doch
Advent ist? Leonhard Ragaz

Das Friedensreich Christi*
Vortrag auf dem Leipziger Kirhentag 1954

«Alle Welt sehnt sich nach Frieden.» Diese Sehnsucht ist das einzig
Gemeinsame, das heute die zerrissene Menschheit eint. Ein ganz elementarer,

fast banaler Wille meldet sich zu Wort: der Wille zum Leben, der
Durst nach Dasein. Die Menschen sagen heute: wir wollen leben, ganz
simpel: leben! Wir wollen arbeiten. «Wo wir grüne Saaten sä'n, wollen
wir auch goldene Ähren mäh'n.» Wir wollen nicht sterben! Wir wollen

* Abdruck aus «Die Stimme der Gemeinde» (Nr. 21, 1. November 195+).

532



nicht noch einmal uns und unsere Kinder auf den Schlachtfeldern der
Welt verbluten lassen für eine sinnlose Sache. Wir bauen nicht dazu
unsere Häuser, daß ihre Trümmer uns erschlagen. Das bißchen Glück, der
kümmerliche Rest «Kultur», das arme Bruchstück «Humanität» soll nicht
noch einmal zersdierben!

Der Ruf nach dem Frieden ist deswegen besonders dringlich, weil
das Phänomen des Krieges heute ins Maßlose wächst. Das Wort «Krieg»
deckt sich nicht mehr mit der Ersheinung «Krieg». Bisher konnte man
selbst furchtbaren Kriegen einen relativen Sinn zubilligen. Bisher konnte
man durch Krieg etwas gewinnen. Heute kann man durch Krieg nur
etwas verlieren! Bisher konnte man durch Krieg etwas verteidigen oder
erobern. Man verteidigte Freiheit und Vaterland, eine Machtposition
oder die nackte Existenz. Und: man gewann Ruhm, Länder, Rohstoffgebiete,

Handelsbeziehungen, Absatzmärkte. Heute, im Zeichen der
Atomenergie, scheint der Krieg seine Funktion endgültig verloren zu
haben: dem Dasein eines Volkes zu dienen. Heute bedeutet Verteidigung

— Selbstvernichtung! Der Sinn eines künftigen Krieges wäre
offensichtlich Wahn-Sinn: Selbstmord der Völker! Bisher zerbrachen im
Kriege alte Ordnungen, während neue sich fügten. Im nächsten Kriege
würde alle Ordnung zum Chaos werden, dem kein Kosmos mehr
gegenüberstünde.

Freilich: die Sehnsucht der Menschheit nach Frieden ist uralt. Sie ist
älter als die Hoffnung Israels! Die menschlichen Mythen vom Weltfrieden

gehen der biblischen Verheißung zeitlich voraus. In Visionen vom
«Goldenen Zeitalter», das dem «Ehernen» folgt, beschwören bereits die
Völker des alten Orients die verlorene Urzeit herauf. Ein alter sumerischer

Text schildert, vor fast fünftausend Jahren, in satten Farben den
einstigen Frieden des Götterlandes: zwischen Tier und Tier, Tier und
Mensch. Einst war die Welt durch und durch gesund, geborgen im Glück
der Götter.

Aber man wußte auch: das verlorene Paradies kehrt wieder. Mit dem
Regierungsantritt mehr als eines Herrschers erwartet man den Anbruch
der neuen Weltzeit und mit ihr der - Gerehtigkeit. Der babylonische
König Hammurabi weiß sich von den Göttern «mit Namen berufen, um
dem Recht im Lande Geltung zu verschaffen, die Schlechten und Bösen
zu vernichten, damit der Starke dem Schwachen nicht schade». — Die alte
Welt erwartet den Frieden als greifbare Wirklichkeit auf Erden. Sie
weiß: wenn Friede wird, werden nicht nur die Waffen schweigen. Dann
muß zugleich das Elend dem Glück weichen und die Gewalt der Gerechtigkeit,

in einer umfassenden Weltordnung. Die Geschichte der Völker
ist mit Blut geschrieben. Aber nicht das Blut wird das lefete Wort behalten,

sondern der Friede.

533



I.

Verheißung

In diese Welt der antiken Friedensmanifeste und Friedensorganisatoren
spricht Gott seine Friedensverheißung hinein. Gott verheißt sein

Friedensreih. Das ist das Erste. Und dies Erste ist alles andere als
selbstverständlich. Denn dieser Gott, der Gott Israels, ist ein König, ein Kämpfer,

ein Kriegsheld. Die Kategorie seines Handels ist ~- der Streit! Er
zieht ein als der «König der Heerscharen», als «der Herr, stark und
mächtig, der Herr, mächtig im Streit» (Ps. 24). Die Gemeinde, die er
erwählte, ist geboren aus dem Schöße kriegerischen Geschehens. Sie ist
sein Aufgebot, sein Heerbann. Der Beruf des alten Israel ist der Krieg!

Wer das Alte Testament kennt, weiß, wie «ungeniert» in diesem
Buche Krieg geführt wird. Und zwar mit gutem Gewissen! Auf Gottes
Befehl! Im alten Israel ist der «heilige Krieg» eine sakrale Institution.
Nicht jeder Krieg ist «heiliger Krieg». Kriege, die Israels Könige in eigener

Regie führen, sind Aufruhr gegen Gott. Aber in der Mitte
gottdienstlichen Lebens steht der «heilige Krieg»: nicht Israel verteidigt Gott,
sondern Gott selbst tritt zum Schufee Israels auf den Plan. Kleine Scharen,

unter geistbegabten Führern, stellen sich Gott als Mithelfer zur
Verfügung, berufen zu furchtlosem Glauben: Gott wird seine Sache siegen
lassen! Israels Kriege werden mit allen Greueln und Grausamkeiten
durchgeführt, die schon die antike Kriegsgeschichte kennt. Und in
Rachepsalmen (Ps. 137) wird Gottes Hilfe herabgebetet, wider die Feinde.

Der «heilige Krieg» hat sich bereits in Israel selbst überlebt. Aber die
Anschauung dieser göttlichen Sinnrichtung erwachte in der großen
Prophétie zu neuem Leben. Sie wurde durch die prophetische Predigt geistlich

neugeprägt. Der erste Jesaja hat «das gesamte Geschichtshandeln
Gottes in der Form des heiligen Krieges geschaut». Gott allein hat die
Initiative. Er schließt alle menschliche Selbsttätigkeit aus.

Aber auch ein anderes ist zu bedenken: der Krieg wird in Gottes
Hand zum Mittel, um Israel zu züktigen. Der Krieg ist zwar immer ein
Geschehen, das Menschen vollführen. Aber die Völker sind die Instrumente

Gottes, durch die er selbst an Israel sein Zornesgericht vollstreckt.
Neben Hunger und Pest und Raubtieren gehört darum der Krieg zu den

vier großen Plagen, mit denen Gott den Frevel der Völker straft (Jer.
15, 1-3; 43, 11; Hes. 6, 11-12; 5, 15-17; 14, 12-23; 3. Mose 26;
vergleiche Offbg. 6, 8). An der Parole «Friede, Friede», mit der man Gottes
Gericht leugnet, erkennt Jeremia die falschen Propheten! (Jer. 8, 11.)

Fürwahr, es ist alles andere als selbstverständlich, daß dieser Gott
Frieden verheißt! Und doch tut er es. Erst auf dem dunklen Hintergrunde
des Gerichtshimmels, der seine Wetterwand über die ganze Welt spannt,
wird die eigentliche Größe der Gottesverheißung verständlich. Dieselben
Propheten, die Gottes Strafgericht androhen, sagen zugleich Gottes
Rettung an. Gottes Ziele sind niht Kriegsziele, sondern Friedensziele (Jer.

534



29, 11). Und seine Friedensziele meinen ein Reich bleibenden Friedens.
Menschen können es nicht heraufführen. Er selbst wird es tun (Sach. 9, 1

bis 10; Ps. 46; Jes. 19, 18—25). Den Staatsmännern und den Militärs
wird er im entscheidenden Augenblick das Heft aus der Hand winden
(Jes. 9, 1-6; Zeph. 3, 11). Seine ureigene Herrschaft wird er durchsetzen,

selbst dann, wenn er seine Macht einem einzelnen überträgt: seinem
Gesalbten, seinem Messias. Dieser Gotteskönig wird ein König des Friedens

sein (Jes. 9, 1—6; 11, 1—9), ein Demütiger, der ohne Waffen
Unordnung und Krieg überwindet (Sadi. 9, 1-10), kein gewaltiger Kriegsheld,

sondern Gottes «Friedfertiger» (1. Mose 49, lob).
Gott verheißt sein Friedensreich anders als die orientalischen Götter

und ihre Schüfelinge, anders als Marduk und Hammurabi, anders auch
als Virgil und Horaz. Er läßt nämlich zwei Grundelemente in seiner
Verheißung sichtbar werden: ein universales, das die ganze Schöpfung
umgreift — und ein zentrales, das speziell den Menschen, die Menschheit
angeht. Gottes Verheißung enthält sozusagen ein Rahmen- und ein
Kernprogramm.

Das Rahmenprogramm (a) gilt der ganzen Welt. Es enthält die
Verheißung des Paradieses. Gott nimmt die Sehnsucht der Völker auf. Die
Zeit der Gottesplagen wird zu Ende kommen. Hunger, Seuche, Raubtiere,

Krieg werden abgetan (Jes. 32, 15; 29, 17; Hos. 2, 23-24; 14, 4
bis 9; Am. 9, 13-15; 4. Mose 24, 6-7; 1. Mose 49, 11-12; Jes. 11, 6;
Hos. 2, 20a). Der Mensch wird der ständigen Gefährdung seiner
Existenz enthoben. Gott selbst wird den Kriegen ein Ende bereiten in aller
Welt. Angriffs- und Verteidigungswaffen wird er selbst vernichten: er
zerbricht den Bogen, zerschlägt den Spieß, verbrennt die Schilde im Feuer
(Ps. 46, 9-10). Gott wird den Menschen die Freude am Kriegshandwerk
gründlich verleiden: «Sie werden den Krieg nicht mehr lernen.» Kriegswaffen

werden zu Friedenswerkzeugen umgeschmiedet (Jes. 2, 4).
Aber das alles ist nur die Rahmenverheißung — die Verheißung des

großen Glücks, des wiederkehrenden Paradieses. Die Mitte ist die Kem-
verheißung (b): Gott verheißt sein Friedensreich, indem er seine
Gerehtigkeit verheißt. Wie der Friede, so ist auch seine Gerechtigkeit ein
Geschenk. Gottes Gerechtigkeit ist der Inbegriff aller seiner Hilfsweisungen

an die Menschen. Nur aus der Gerechtigkeit wird der Friede
geboren! Gerechtigkeit aber heißt: die Menschen werden gemeinschaftsfähig

für Gott und zugleich gemeinschaftsfähig für einander. Gott
verheißt diese doppelte Gemeinschaftsfähigkeit. Nur wo sie ist, wird Friede
wirklich. «Das Werk der Gerehtigkeit wird Friede sein und die Furcht
des Rechfes Sicherheit auf ewig.» (Jes. 32, 17.) Der Friedenskönig wird
«den Elenden im Lande Recht sprechen mit Billigkeit» (Jes. 11, 3—4;
Hos. 2,21). Ein Friede ohne Gerechtigkeit, der nicht das gesamte menschliche

Zusammenleben ordnete, wäre nach biblischem Zeugnis kein wahrer

Friede.
Von hier aus versteht man, daß Gott den Gerechtigkeitsfrieden ver-

535



wirklichen will durch sein Gericht hindurch. In der neuen Ordnung der
Welt geht es darum, zu Gott als dem alleinigen Herrn ja zu sagen (Jes.
11, 9; Hos. 2, 22; Ps. 46, 11). Aber dieses Ja verweigert der Mensch
seinem Gott. Darum ist Fehde zwischen Gott und Mensch. Darum ist
Streit zwischen Mensh und Mensch. Kann der Mensch die Fehde mit
Gott und den Streit mit den Mitmenschen nicht beenden — so wird Gott
es tun. Erst wenn Gott die Sünde beseitigt hat, kann er der Welt Frieden

verleihen. Er wird die Lippen der Völker reinigen. Er wird sie durchs
Gericht hindurch läutern. Die stolzen Prahler wird er beseitigen und die
Demütigen und Geringen übriglassen: «Sie werden kein Unrecht tun
und keine Lügen reden.» (Zeph. 3, 9-10; 11, 13.)

Gott verheißt sein Friedensreich. In ihm geht es zuerst und zulefet
um Gottes Gerechtigkeit. Sie wird zugleich das gesellschaftliche Leben
gestalten. Gerechtigkeit ist mehr als Glück. Es geht zentral um Gottes
Gerechtigkeit und unseren Gehorsam, und dann erst universal um den
Wohlstand der Welt. Denn nach Gottes Kernverheißung stellt nicht das

Shihsal unser Dasein in Frage, sondern unsere Schuld - gegen Gott
und die Mensdien.

II.

Verwirklihung
Alles, was uns das Verheißungswort des Alten Testamentes sagt,

rückt uns das Neue Testament unausweichlich auf den Leib: Jesus Christus

verwirkliht das Friedensreih Gottes. Das ist das zweite.
Aber stimmt denn das? Bringt Jesus Gottes Friedensreich? Gewiß,

bei seiner Geburt rufen die himmlischen Heerscharen den Frieden aus,
der auf Erden unter den Menschen des göttlichen Wohlgefallens
herrschen soll. Mit der Geburt dieses Kindes schlägt die Stunde der Weltenwende,

bricht das lefete Zeitalter an, dem kein neues mehr folgt.
Aber wie sieht dieses neue Zeitalter aus? Hat Jesus auch nur

andeutungsweise einen Versuch gemacht, den Krieg zu beseitigen? Hat er
irgendwie den Frieden organisiert? Hat er den Krieg geächtet? Gewiß, er
hat ihn nicht gerechtfertigt! Aber er hat «Krieg und Kriegsgerüchte» als
apokalyptische Vorboten seiner Wiederkunft betrachtet: Wenn ihr davon
hören werdet, «so erschrecket nicht! Es muß also kommen! Aber es ist
noch nicht das Ende. Denn erheben wird sich Volk wider Volk und Reich
wider Reich.» Kriege werden neben Erdbeben und Hungersnöten den

Anfang der messianischen «Wehen» darstellen (Mark. 13, 7-8).
Das heißt aber: Jesus hat die Rahmenverheißung des Alten

Testamentes niht verwirklicht — oder zumindest noch nicht! Er hat den «Stock»
des römischen «Treibers» (Jes. 9, 3) nicht zerbrochen! Er hat den «Tyrannen»

(Jes. 29, 20; 11,4) nicht liquidiert. Er hat den Militärgouverneur
Pontius Pilatus nicht gestürzt, sondern ihm bezeugt, daß seine Gewalt
über ihn von Gott stamme (Joh. 19, 11). Jesus hat die irdischen Throne

536



nicht umgestoßen, die weltlichen Schwerter nicht zerbrohen und den
menschlichen Richtern ihre Macht nicht bestritten. Er hat sich aber öffentlich

zu seinem Königtum bekannt: «loh bin ein König.» Meine Herrschaft
in dieser Welt ist nicht von dieser Welt. Sonst würden meine Soldaten
mich vor den Juden schützen. Frage: Also bist du doch ein König?
Antwort: Allerdings! «Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, daß
ich die Wahrheit zeuge. Jeder, der aus der Wahrheit stammt, hört auf
meine Stimme.» (Joh. 18, 36—37.)

Das heißt doch wohl: Jesus hat zu seinen irdischen Lebzeiten die
göttliche Kernverheißung verwirklicht, aber die Rahmenverheißung offen
gelassen - für sein künftiges Werk. Er wollte nicht als «Löwe aus Juda»
siegen (Offbg. 5, 5), sondern als das «Lamm» sterben. Er wollte die
Sünde wegnehmen und die Gerehtigkeit bringen (Joh. 1, 29). Er war
der einzige Mensch, der ganz für Gott und damit ganz für den Menschen
lebte. Er hat als einziger Gott wirklich Gott sein lassen und zugleich den
Menschen als Menschen ernstgenommen. So wurde er beiden gerecht. Er
verschaffte dem Menschen sein Recht. Deswegen kann der Mensch Gott
gerecht werden und gerecht werden dem Mitmenschen. Paulus nennt dieses

Geschehen die Versöhnung. Die beiden großen Fehden haben in
Jesus Christus ihr Ende gefunden: der Streit zwischen Mensch und Gott

- und der Krieg zwischen Mensch und Mensch.
Damit hat aber auch der Krieg ein Ende erreicht, von dem das Alte

Testament so energisch redet: der «heilige Krieg». Seit Christi Kommen
will Gott keinen heiligen Krieg im alten Sinne mehr führen. Der heilige
Krieg ist am Kreuze Jesu Christi mitgekreuzigt: er ist ein- für allemal
gerichtet. Wo man, wie im Mittelalter, zum Kreuzzug aufrief; wo, wie
in der Neuzeit, der Kulturferiegr oder der sogenannte «gerehte Krieg»
gutgeheißen wurde — da hat die Kirche, da haben die «christlichen» Völker

lästerlich gefrevelt! Bereits Luther wußte: seit Christi Geburt gibt es
keine «gerechte Sache» mehr, die einen «gerechten Krieg» erfordert. Die
einzige gerechte Sache ist sein Reih. Und dieses Reich ist ein Friedensreich,

das den Krieg schlechterdings ausschließt. Die Jünger, die Feuer
und Schwefel vom Himmel fallen lassen möchten, werden von Jesus
bedroht: «Ihr wißt nicht, welches Geistes Kinder ihr seid!» (Luk. 9, 54—56.)

Aber — so könnte man fragen — wenn der heilige Krieg mit Jesus
Christus am Karfreitag gekreuzigt wurde: ist er dann am Ende nicht zu
Ostern mit ihm - auferstanden? In der Tat: so ist es! Aber Gott hat ihm
— wie Jesus Christus selbst — eine ganz neue, andere Gestalt gegeben.
Gott hat ihn aus einem fleischlichen in einen geistlichen Krieg verwandelt.

Er hat diesem Krieg einen neuen Feind gegeben — uns selbst! Luther
sagt es sehr deutlich: «Darin triumphiert Gottes Gnade, daß sie uns zu
unseren eigenen Feinden machte!» Seit Pfingsten flammt der heilige
Krieg aufs neue empor, viel erbitterter als zuvor: aber an einer völlig
neuen Front! Gott hat ihn von der äußeren Front an die innere, die

537



innerste Front verlegt. Die Hauptkampflinie geht jefet mitten durch unser
Herz. Hier erringt Gott seine Siege. Hier erleiden wir unsere Niederlagen.

Nun gilt's den heiligen Krieg: gegen unseren eigenen Übermut
und unsere Selbstherrlichkeit. Nun gilt's den Kreuzzug: gegen unseren
Kleinglauben und unsere Angst. Nun gilt's den einzigen gerechten
Krieg: gegen unsere eigene Ungerechtigkeit und Unversöhnlichkeit. Hart
und herb sagt Jesus den Seinen: «Ihr sollt nidit wähnen, daß ich gekommen

sei, Frieden zu senden auf die Erde! Ich bin nicht gekommen, Frieden

zu senden, sondern das Schwert.» (Matth. 10, 34.) Jesus schickt seine
Jünger wie Schafe mitten unter die Wölfe — nicht daß sie mit den Wölfen

heulen, sondern daß sie der Wolfswelt das Evangelium des Friedens
bezeugen (Matth. 10, 16). Als der gute Hirte hat er sich dem Wolfe
preisgegeben, um die Menschheit zu der einen Herde zu machen (Joh.
10, 12-16).

Was auf Golgatha geschah, gleicht einem Gewitter, dessen Blifestrahl
ein Opfer forderte: IHN! Aber dieses Gewitter reinigte die Luft von
allen Spannungen. Es schuf ein neues Klima, in dem sich leben läßt, eine
neue Atmosphäre, in der man atmen kann. Ein böser Bann ist gebrochen:
der Bann, daß wir Menschen einander hassen, kränken, quälen müssen.
Eine neue Möglihkeit ist eröffnet: wir dürfen uns lieben, uns beraten,
uns helfen. Denn Gerechtigkeit ist gebracht, Versöhnung ist geschehen,
Friede geschenkt.

Dieser Friede ist Gegenwart und nicht erst Zukunft. Er ist Wirklih-
heit und nicht Traum. Er ist nicht der private Friede der religiösen
Innerlichkeit, sondern äußere, faßbare Realität. Die Fernen und die Nahen,
die Pietisten und die Atheisten hat Jesum Christum an einen Tisch
gesefet. Sogar die undurchschreitbare Demarkationslinie, durch die Gott für
Jahrtausende Juden und Heiden gegeneinander absperrte, ist durch
Jesus Christus aufgehoben. Denn «er ist unser Friede, der aus beiden
eines gemacht hat. Er hat beide versöhnt mit Gott in einem Leibe durch
das Kreuz und hat die Feindschaft getötet durch sich selbst» (Eph. 2, 14
bis 16). Er ist der Friede. Sein Leib aber ist die Kirche — das Friedensreich.

Nun können die Menschen erfahren, was es heißt: die Welt hat
einen Gott, der ihr Vater ist! Seinen Kindern gilt das Gebot des Sohnes:
«Liebet eure Feinde! Segnet, die euch fluchen! Tut wohl denen, die euch
hassen! Bittet für die, so euch beleidigen und verfolgen, auf daß ihr Kinder

seid eures Vaters im Himmel! Denn er läßt seine Sonne aufgehen
über Ost und West und läßt regnen über Moskau und Washington.»
(Matth. 5, 44-45.)

Allein Gott in der Höh sei Ehr und Dank für seine Gnade!

538



m.

Verkündigung
Die Kirche verkündet das Friedensreih Jesu Christi. Das ist das

dritte, und das bedeutet zunächst

(1) Gott sefet es durch ihr Wort in Kraft. Verkünden heißt hier nämlich

nicht: über eine Sache reden, diskutieren. Verkünden heißt hier: eine
Herrschaft proklamieren. Die Kirche proklamiert diese Herrschaft, indem
sie Gottes Versöhnung, Christi Gerechtigkeit, die Vergebung unserer
Sünden ausruft.

Ein Reich, ein Herrschaftsbezirk umfängt uns nun. Christi Friede ist
ein Raum, in dem man sich bewegen kann. Er ist eine Ordnung, in der
das passiert, was verkündet wird - Versöhnung! Christen dürfen eine
versöhnte Existenz führen. Wir alle müssen es heute neu lernen, wie
wir das neue Dasein praktizieren. Das neue Klima verbietet uns, andere
Menschen, auch unsere weltanschaulichen und politischen Gegner,
verächtlich zu behandeln oder gar zu hassen. Die neue Atmosphäre ermöglicht,

daß wir für alle Menschen ojffen sind. Ein Leben aus dem Frieden
der Vergebung können wir nur verwirklichen, wenn wir gerecht handeln
und versöhnlich miteinander reden. Wir Christen dürfen Frieden bringen
allen Kindern des Friedens (Luk. 10, 6). Bis in die Sprahe hinein dürfen
wir frei sein von aller Nervosität. Karl Barth hat recht, wenn er sagt:
«In der Aufregung und in der Sprache der Propaganda steckt verborgen
schon immer Massentöten, das dann nur Massenmord sein kann. Die
Kirche wird sich auf keinen Fall, sie wird sich auch im äußersten Fall
nicht unter den Aufregenden befinden und ihre Sprache reden dürfen.»
Es kommt nicht darauf an, daß wir Frieden anbieten, sondern wie wir
es tun.

(2) Daß die Kirche Christi Friedensreich verkündet, bedeutet sodann,
daß sie sich selbst und der Öffentlichkeit aller Länder einen Spiegel
vorhält. In diesem Spiegel erkennen alle ihre politischen Möglichkeiten und
Unmöglichkeiten! Alle! Denn Jesus Christus ist Herr und Haupt aller
Welt. Darum ist der Friede Christi der Maßstab auch für die nationalen
und internationalen Beziehungen der Völker. Gewiß enthält der Friede
Christi kein Programm, das sich punktweise verwirklichen ließe. Wohl
aber zeigt er den Nationen wie ihren Staatsmännern sehr deutlich: wie
Friede geschieht - und was Friede unter gar keinen Umständen sein
kann.

Irdischer Friede ist mehr als die vorübergehende Pause zwischen zwei
Kriegen. Auch politischer Friede ist immer Produkt der Gerehtigkeit.
Friede hat immer ein geregeltes, gerechtes Zusammenleben der Menschen

zur Voraussetzung und zum Inhalt. Wo innerhalb eines Volkes
keine soziale Gerechtigkeit waltet, kann dies Volk auf die Dauer keine
friedlichen Beziehungen zu anderen Völkern aufrechterhalten. Ein Staat,
in dessen Großstädten Tausende von Wohnungen leer stehen, weil kein

539



Werktätiger die Miete erschwingen kann, während Zehntausende von
Menschen in Hütten und Baracken kampieren, stellt keinen positiven
Friedensfaktor dar. Und ein Staat, der seine Alten und Arbeitsunfähigen
darben läßt, seine Arbeiter ausbeutet und führende Schichten im Überfluß

leben läßt, könnte ebenfalls keinen positiven Beitrag zum Frieden
leisten, auch wenn er die Vokabel «Friede» ständig im Munde führte.
Friede ohne Gerechtigkeit ist eine leere Redensart.

Und nicht minder: Friede ohne Versöhnlihheit! Für jeden Politiker
gilt: wer den Frieden liebt, muß den Streit hassen! Wer den Frieden
liebt, kann den Gegner nicht schmähen! Täte ein friedliebender Staatsmann

es doch, so verstieße er nicht nur gegen seine Menschenpflicht,
sondern gegen das Wohl seines Volkes. Wer den Haß predigt in jedweder
Form — als Völker- oder Weltanschauungshaß, als Rassen- oder als
Klassenhaß —, der ist nicht geeignet, am Werke des Weltfriedens
mitzuarbeiten. Nur wo Versöhnung, wo Verständigung gewollt wird, kann
Friede gewirkt werden.

Versöhnung aber kann man niht erzwingen! Denn Versöhnung
beruht auf Vertrauen. Vertrauen aber kann man niemandem einflößen
durch Zwang, am wenigsten seinem Gegner! Kriege lassen sich spielend
vom Zaune brechen. Der Friede aber läßt sich weder erkämpfen noch

erzwingen. Bisher trug jeder erzwungene Frieden im Schöße den
kommenden Krieg. In dieser Stunde fragen wir jeden Verantwortlichen:
willst du den Frieden der Versöhnung? Ja — oder Nein?

Aber wer ist hier schon verantwortlih? Die Politiker? Die Parlamentarier?

Die politisch Organisierten? Ja, ganz gewiß. Sie auch, sie in
erster Linie. Aber die Gefahr des totalen Krieges lehrt uns die Notwendigkeit

des totalen Friedens-, das heißt des Friedens, der unteilbar mit der

Gerehtigkeit verwachsen ist; des Friedens, der nur im Klima der
Versöhnlichkeit gedeihen kann. Dieser totale Friede nimmt keinen von der
Verantwortlichkeit aus.

Es gibt ein «Lied über den Frieden», das offenbar diese Verantwortlichkeit

jedem einzelnen einschärfen will. Ein Kehrreim dieses Liedes
lautet: «Der Krieg ist kein Gesetz der Natur, und der Friede ist kein Ge-
shenk.» Ob Friede, ob Krieg — «das entscheidest auch du. Und das ist
jedermanns großer Entscheid.» Niemand, der dieses Lied hört, kann sich
seinem Appell entziehen. Aber: ist jener Kehrreim wahr? Die erste Zeile
ist zweifellos richtig, wenn sie sagen will: «Den Krieg haben Mensdien
gemacht.» Kriege kommen nicht wie Blifee aus heiterem Himmel. David
Friedrich Strauß fragte zwar vor hundert Jahren: «Warum agitiert man
nicht, ehe man für Abschaffung des Krieges agitiert, für die Abschaffung
der Gewitter?» Aber so fragt weder der Christ noch der Realist, sondern
der Zyniker, der das eigentliche Problem verdeckt. Wenn Friedrich
Nietzsche, Oswald Spengler oder der frühere Ernst Jünger das
Stahlgewitter Krieg zum «inneren Erlebnis» für den «heroischen Menschen»
erheben, so war das eine Romantik, die den Menschen von jeder Verant-

540



wortlidikeit freisprach. Krieg war eben ein Naturvorgang im Bereiche
geschichtlichen Lebens, in dem das Raubtier Mensch haust. Diese Romantik

hat im lefeten Krieg allein uns Deutsche an die fünf Millionen Menschen

gekostet! Es ist über sie kein Wort zu verlieren, denn es bleibt
schon wahr: den Krieg verantworten Menschen. Auch wenn Gott sich
ihrer als seiner Gerichtsvollzieher bedient, ist damit der Mensch nicht
entschuldigt: «Der Krieg ist kein Gesefe der Natur.» - Aber, so richtig
die erste Zeile ist, ist deswegen schon die zweite richtig? «Der Friede
ist kein Geschenk?» Der Friede ist — im paradoxen Gegensafe zum Krieg
- nur ein Geschenk. Schon im persönlichen Umgang von Mensch zu
Mensch kann man es erfahren: Wo Spannungen sich lösen, wo Streitigkeiten

beigelegt werden, wo wieder gute menshlihe Gemeinshaft
entsteht, da empfindet jeder unverbildete Mensch die neue Gemeinschaft als

etwas, was nicht er erzeugt hat. So ist audi der politisdie Friede, der
Völkerfriede von natürlichen Menschen stets als unverdiente Gabe
empfunden worden. Menschen können zwar Gemeinschaft zerreißen,
Gemeinschaft heilen oder gar schaffen kann nur — ein anderer! Das bedeutet
allerdings nicht, daß wir für den Frieden keine persönliche Verantwortung

trügen. Im Gegenteil: wir sind für den Frieden ebenso sehr, ja fast
noh ernster verantwortlich als für den Krieg. Wir sind nur in anderer
Weise für den Frieden verantwortlich. Für den Frieden sind wir
verantwortlich wie für ein kostbares Geschenk, das unseren Händen anvertraut
wurde, damit wir es verwahren. Für den Krieg dagegen sind wir
verantwortlich wie für jede unserer Taten und Untaten. Denn Krieg ist
Mensdienwerfe und damit Menschenschuld.

(3) Schließlich erhebt sich die entscheidende Frage: Was können wir
Christen praktish für den Frieden tun? Wir sind doch die Leute, von
denen Jesus in der Bergpredigt sagt: «Selig sind die Friedensstifter.'»
Können wir überhaupt etwas Nennenswertes tun? Wir können es nicht
nur. Wir sollen es! Gott will es. Laßt midi in Kürze nur dreierlei sagen:

(a) Erstens: Gott will, daß du in deiner Person das Friedensreich Christi
in Kraft hältst, dadurch, daß du für den Frieden betest. Das scheint sehr
gering. Aber es ist das Größte, was du überhaupt tun kannst. Denn
wisse: dein Gebet ist ein entsheidender politisker Faktor. Subjektiv
gilt: solange du betest, gegen dich selbst an betest, stehst du im Frieden
Gottes, lebst du aus der Gerechtigkeit, atmet dein Dasein Versöhnung,
bist du ein versöhnlicher Mensch. Und nur versöhnlike Mensken können

den politischen Frieden sichern. Aber auch objektiv gilt: dein Gebet
ist eine reale Macht. Luther wußte: «Gottes Wort und der Christen Gebet

erhalten die Welt.» Im Großen Katechismus, im Vorwort zum Vaterunser

hat Luther die sehr realistische Frage gestellt: «Was meinst du?
Warum sind bisher in der Öffentlichkeit so große Dinge geschehen?
Warum sind die Pläne der Gegner zusdianden geworden? Warum ist
es bisher nicht zum Kriege gekommen? Antwort: Es sind einige fromme

541



Leute da, die haben beständig gebetet. Und ihr Gebet hat uns wie eine
eiserne Mauer geschüfet. Hätten diese wenigen Leute niht gebetet, dann
hätte alle Welt eine grausige Tragödie sondergleichen erlebt. Denn dann
hätte der Teufel ganz Deutschland in seinem eigenen Blute ersäuft.»
Soweit Martin Luther! Was heute in der politischen Welt geschieht und
was in ihr an Bösem verhütet wird - etwa in Genf -, das geschieht nicht
ohne das Gebet der Friedensstifter.

(b) Zweitens: du kannst das Friedensreich Christi in Kraft halten
dadurch, daß du in allem, das du denkst, sagst und tust, immer selbst mit
dabei bist. Es genügt nicht, daß du irgend etwas denkst, irgend etwas
redest, irgend etwas tust, was mit dem Frieden zusammengehört. Manche

Menschen denken, sie seien besonders aktiv für den Frieden, wenn
sie das Wort «Friede» möglichst oft in den Mund nehmen oder aus der
Feder fließen lassen. Wenn nichts anderes dahintersteht, so ist das alles

nur Sheinaktivität, ja lefetlich Flucht vor der konkreten Verantwortung
gegenüber dem Frieden. Die Heiden pflegten ihre Götter abzuspeisen
mit einem Etwas, einer Opfergabe, um vor ihnen Ruhe zu haben. Wir
Heutigen pflegen wohl einen lästigen Bettler dadurch loszuwerden, daß

wir ihm einen Groschen geben. In alledem geben wir etwas, um uns
selbst aus der Sache herauszuhalten. Wer für den Frieden wirken will,
der soll zuerst nicht über den Frieden reden oder schreiben, sondern Frieden

halten! Der soll mit Leib und Seele darauf aus sein, die Atmosphäre
von Haß zu entgiften und das Klima der Versöhnlichkeit spürbar zu
machen. Das geschieht nicht durch pathetische Programme und feierliche
Resolutionen, die nichts kosten, sondern inmitten der Spannungen des

Alltags. Ob wir «Aktivisten» des Friedens sind, das entscheidet sich in
der Ausübung unseres Berufes-, ob wir mit unseren Arbeitskollegen in
lauterer Menschlichkeit leben! Das entscheidet sich dort, wo die Wand
unseres Zimmers an die des Nachbars grenzt: ob wir ihn wirklich zu
ertragen, ja zu tragen vermögen! Das entscheidet sich dort, wo, auf
engstem Raum beschränkt, mehrere Mietparteien in einer Küche auf einer
Gasflamme ihre Suppe kochen müssen! Wer hier nicht die Probe besteht,
als Friedensrichter zu wirken, der ist nicht tauglich, etwas Wesentliches
für den Völkerfrieden zu tun.

(c) Drittens und letztens: du kannst das Friedensreich Christi dadurch
in Kraft halten, daß du Zeihen aufrichtest für die Gegenwart des -
kommenden Reiches. Laßt uns recht nüchtern, recht sachlich denken! Welt
bleibt Welt. Jesus Christus wollte kein Weltverbesserer sein. Er war
viel radikaler. Er wollte die Welt in ihrem jefeigen Zustand — abshaffen
und verwändein in eine ganz neue Welt (Mark. 2, 21-22). Dafür hat er
selbst Zeichen aufgerichtet: er hat Kranke geheilt, Besessene befreit, Tote
auferweckt. Er hat dadurch die Neuordnung auch der äußeren
Lebensverhältnisse angekündigt.

Den Anbruch der künftigen Welt können auch wir, ein jeder mit

542



seinen Gaben, signalisieren. Wir können die Welt nicht verändern. Aber
wir dürfen Pfosten einrammen, die den Weg anzeigen zum lefeten Ziel:
Zeichen der Menschenfreundlichkeit, der Güte, der Hilfsbereitschaft.
Inmitten einer wahnwitzigen Geschichte, die dem Abgrund zurollt, können
an die Räder des Schüdderump, des Totenkarrens, Hemmschuhe gelegt
werden. Jeder kann zu einem retardierenden Moment, das heißt zu solch
einem Hemmschuh werden: jeder, der zum Guten redet, zur Besinnung
ruft — und wäre es auch nur zur Besinnung auf die Vernunft. Wieviel
Krampf läßt sich da lösen! Wieviel selbstauferlegter Zwang will da zur
Freiheit befreit sein! Gott kann uns, wider eigenes Erwarten, sozusagen
über unseren Kopf hinweg, dazu brauchen: andere Menschen aus der
Verbohrtheit ihrer selbsterwählten Prinzipien herauszumanövrieren und
freizumahen — zu menschlicher Offenheit. Gott kann Menschen, die zu
Schdllplatten erstarrt sind, wieder zu Menschen machen. Friedensstifter
sind Menschen, «die sich, ohne eigenes Interesse, gleichsam zwischen das
Feuer zweier sich bekämpfender Parteien stellen und Frieden zu stiften
versuchen». Zwischen den beiden Lagern stehend und über ihren Ideologien,

können die Friedensstifter mit jedem vernünftigen Mensdien reden,
dem es um den Frieden ernst ist. Jesus Christus nimmt die ehrlihen
Friedensfreunde ernst: «Wer nicht wider uns ist, der ist für uns.» (Mark.
9, 40.) Es gibt eine über die Konfessionen und Weltanschauungen
hinübergreifende Einheit aller menschlichen Menschen. Wollen sie mit uns
reden, so werden wir uns ihnen nicht versagen. Wollen sie wirklihen
Frieden — Frieden der Gerechtigkeit, Frieden ohne Haß, Frieden der
Versöhnung und der Verständigung —, so können sie auf uns rechnen.
Sie könnten sogar etwas von uns lernen: die ungezählten Fehler zu
vermeiden, deren sich die Christenheit auf ihrem langen Wege durch die
Jahrhunderte, auch in Sachen des Friedens, schuldig gemacht hat.

Ich muß abbrechen und fasse zusammen. Wir rufen der Welt, die
sich nach Frieden sehnt, zu: Jesus Christus ist unser Friede. Er ist das
Friedensreich. Er hat die Verheißung Gottes in ihrem Kern erfüllt: er
hat, ganz zentral, uns Menschen angegriffen. Aber er hat die Rahmen-
Verheißung Gottes offen gelassen: die universale Erfüllung der weltweiten

Verheißung steht noch aus. Inmitten einer Welt, die zwischen
Hoffnungslosigkeit und falschen Hoffnungen hin und her taumelt, empfangen

wir Gottes große Hoffnung. Wir leben zwishen den Adventen Jesu
Christi: in einem Zwielicht, in einer oft schier unerträglichen Spannung.
Wir haben und haben doh niht. Denn Jesus Christus hat uns zwar
Gottes Gerehtigkeit gebracht, aber noch nicht das Glück der vollendeten
Welt. Er sagt uns heute: «Trachtet am ersten nach der Herrschaft Gottes
und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch das große Glück der Gotteswelt

hinzugefügt werden.» (Matth. 6, 33.)
Die Frage, ob der Mensh die Verhältnisse macht - oder ob umgekehrt

die Verhältnisse den Menschen machen, wird als schiefe Fragestellung
entlarvt. Die neue Welt Gottes bringt den neuen Menschen und

543



die neue Weltordnung zugleich. «Wir aber warten eines neuen Himmels
und einer neuen Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt» (2. Petr. 3, 13),
und weil wir warten, gehen wir — an die Arbeit!

Des sind wir fröhlich - fröhlich in Zuversicht (Rom. 12, 12).
Gerhard Gloege

Aus meinen Erinnerungen
Ich versprach, meine Erinnerungen fortzusetzen; aber je weiter mein

Leben vorrückt, um so schwerer und fast unmöglich wird es, es in Bildern
darzustellen. Ich kann jefet noch mehr als bisher nur in Andeutungen
schreiben, unter denen mein wirkliches Leben fast verloren geht. Nidit
nur, weil das Schicksal selbst schwer war und immer schwerer wurde,
sondern auch, weil das damalige Leben mit dem heutigen kaum noch
etwas gemein hat. Auch die bedeutenden Gestalten, denen ich begegnet
bin, kann ich kaum von ferne berühren und ebenso die geschichtlichen
Ereignisse, die mein Leben durchkreuzt und gestaltet haben. Ich möchte,
daß meine Leser diese Erinnerungen lesen, wie man einen Fluß vorüberziehen

sieht, dessen leichte Wellen man wohl sieht, dessen Grund aber
dem Auge verborgen bleibt. Im ganzen erscheint mir mein Leben heute
als ein schwerer, fast zu Ende geträumter Traum, den ich selbst zu deuten

nicht fähig bin.
Ich war noch sehr jung, als wir nach dem frühen Tod meines Vaters

mit meiner Mutter von Zürich nach Hannover zogen; nicht in ein rosen-
und weinumsponnenes Haus in einem herrlichen Rosengarten, sondern
in eine bescheidene, aber nicht unfreundliche Mietswohnung in der Stadt.
Meine Mutter - ihr Bild ist weit schwerer zu entwerfen als das meines
Vaters; ich möchte es am liebsten so tun, wie ich es aus meiner frühesten
Kindheit in Erinnerung habe: bei aller Strenge zärtlich, liebreich und voll
Anmut, voll Geist und Humor, wie sie mir auch später von Verwandten
und Freunden immer geschildert wurde. Aber mit dem Tode meines
Vaters und ihrer Krankheit veränderte sich langsam ihr Wesen, und es

war bei allem heißen Bemühen schwer, ihre Forderungen zu erfüllen.
Und doch: wenn sie gesund geblieben wäre, wie wunderbar hätten wir
uns verstanden! Die dichterische Begabung kam mir sicher von ihr, wenn
ich auch nur wenige von ihren Gedichten noch kennengelernt habe. Aber
obwohl ich damals durch ernste Pflichten streng gebunden und durch die
Verhältnisse unfrei war, erinnere ich mich manches schönen Augenblicks
aus jener Zeit, weil mein inneres Leben von meinem äußeren nie
vollkommen abhängig war.

Und dann geschah etwas Wunderbares: An die Stelle meiner Mutter

trat mit Autorität und Liebe meine um wenige Jahre ältere Schwester,

von mir um ihrer hellen schlanken Schönheit willen damals immer

544


	Das Friedensreich Christi : Vortrag auf dem Leipziger Kirchentag 1954

