Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 12

Artikel: Das Friedensreich Christi : Vortrag auf dem Leipziger Kirchentag 1954
Autor: Gloege, Gerhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139948

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139948
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ist nicht Gewalt und wilde Gewaltrevolution, wie Vélkerkrieg, ein Aus-
bruch von Ressentiment, Gier, Verzweiflung — also Gottlosigkeit? Wir
kdnnen im Klassenkampf und Vélkerkampf (auch Religions~ und Kultur-
kampf) nur dann uns vor der Umnebelung und Verblendung durch die
Dimonen bewahren, wenn wir Frieden in uns selber haben; wir kdnnen
nur dann uns tiberwinden, Unrecht dulden, {iberlegen bleiben, Bdses mit
Gutem {iberwinden, ja das Opfer bringen, das die Dimonen stillt, wenn
wir dieses Element in uns selber tragen, wenn wir den Gottesfrieden,
den wir der Welt bringen wollen, selbst kennen. Diesen Frieden kann
uns aber, meine ich, nur Christus bringen. Nur der Blick auf ihn — um
mich so zuriickhaltend auszudriidken — kann mich von Hader mit Gott,
mit mir selbst, mit dem Schicksal befreien, mich von Sorge, Gier,
Schuld und Tod erlsen, mich mit Gott selbst sittigen, dafl ich in mir
selbst still werde, froh werde mitten in der Not, reich mitten in Armut,
sieghaft mitten in Niederlage. Nur die Geburt Christi in mir, nur das
Kreuz, nur das offene Grab, nur Pfingsten — nur Gott kann mir Frieden
geben, Gott in Christus. Christus ist mein Friede. Von diesem Frieden
aus, von diesem stillen, hohen, geheimen Ort aus, wo ich froh, reich und
versdhnt mit Gott allein bin, ist mir Uberwindung des Hasses, Selbst~
iiberwindung, Vergebung, Liebe, Opfer mdglich. Es ist ein Wunder,
diese stille, sonnige welterhabene Héhe — aber das Wunder ist: es ist
Christus. Ich weif, dafl ich diesen Fels und Hort kenne. Vergif es nicht!
Hiite den Weg dazu!

Es ist eine entsegslich friedlose Welt. Wir wissen es. Und es ist Aus~
sicht, dafl sie noch friedloser werde, dal Kampf und Kampfesnot,
Kampfesleidenschaft und Kampfeshal wachsen, Aber ob nicht gerade
diese Richtung der Welt zuletit zu Christus dringt, dem Helfer, der
allein unser Friede sein kann? Und ob nicht gerade so diese Zeit doch
Advent ist? | Leonhard Ragaz

Das Friedensreich Christi®

Vortrag auf dem Leipziger Kirchentag 1954
«Alle Welt sehnt sich nach Frieden.» Diese Sehnsudht ist das einzig

Gemeinsame, das heute die zerrissene Menschheit eint. Ein ganz elemen-~
tarer, fast banaler Wille meldet sich zu Wort: der Wille zum Leben, der
Durst nach Dasein. Die Menschen sagen heute: wir wollen leben, ganz
simpel: leben! Wir wollen arbeiten. «Wo wir griine Saaten si’'n, wollen
wir auch goldene Ahren mih’n.» Wir wollen nicht sterben! Wir wollen

* Abdruck aus «<Die Stimme der Gemeindes (Nr. 21, 1. November 1954).

532



nicht noch einmal uns und unsere Kinder auf den Schlachtfeldern der
Welt verbluten lassen fiir eine sinnlose Sache. Wir bauen nicht dazu un-
sere Hauser, dafl thre Triimmer uns erschlagen. Das bifichen Gliick, der
kiimmerliche Rest «Kulturs, das arme Brudhstiick «Humanitits soll nicht
noch einmal zerscherben!

Der Ruf nach dem Frieden ist deswegen besonders dringlich, weil
das Phanomen des Krieges heute ins Mafllose wichst. Das Wort «Krieg»
deckt sich nicht mehr mit der Erscheinung «Krieg». Bisher konnte man
selbst furchtbaren Kriegen einen relativen Sinn zubilligen. Bisher konnte
man durch Krieg etwas gewinnen. Heute kann man durch Krieg nur
etwas verlieren! Bisher konnte man durch Krieg etwas verteidigen oder
erobern. Man verteidigte Freiheit und Vaterland, eine Machtposition
oder die nackte Existenz. Und: man gewann Ruhm, Linder, Rohstoff-
gebiete, Handelsbezichungen, Absatzmirkte. Heute, im Zeichen der
Atomenergie, scheint der Krieg seine Funktion endgiiltig verloren zu
haben: dem Dasein eines Volkes zu dienen. Heute bedeutet Verteidi-
gung — Selbstvernichtung! Der Sinn eines kiinftigen Krieges wire offen~
sichtlich Wahn-Sinn: Selbstmord der Vé&lker! Bisher zerbrachen im
Kriege alte Ordnungen, wihrend neue sich fiigten, Im nichsten Kriege
wiirde alle Ordnung zum Chaos werden, dem kein Kosmos mehr gegen-
iiberstiinde. '

Freilich: die Sehnsucht der Menschheit nach Frieden ist uralt. Sie ist
ilter als die Hoffnung Israels! Die menschlichen Mythen vom Weltfrie-
den gehen der biblischen Verheiflung zeitlich voraus. In Visionen vom
«Goldenen Zeitalters, das dem «Ehernen» folgt, beschwéren bereits die
Vélker des alten Orients die verlorene Urzeit herauf. Ein alter sumeri~
scher Text schildert, vor fast fiinftausend Jahren, in satten Farben den
einstigen Frieden des Gétterlandes: zwischen Tier und Tier, Tier und
Mensch. Einst war die Welt durch und durch gesund, geborgen im Gliick
der Gétter.

Aber man wuflte auch: das verlorene Paradies kehrt wieder. Mit dem
Regierungsantritt mehr als eines Herrschers erwartet man den Anbruch
der neuen Weltzeit und mit ihr der — Gerechtighkeit. Der babylonische
K&nig Hammurabi weifl sich von den Géttern «mit Namen berufen, um
dem Recht im Lande Geltung zu verschaffen, die Schlechten und Bdsen
zu vernichten, damit der Starke dem Schwadhen nicht schades. — Die alte
Welt erwartet den Frieden als greifbare Wirklichkeit auf Erden. Sie
weifl: wenn Friede wird, werden nicht nur die Waffen schweigen. Dann
mufd zugleich das Elend dem Gliidk weichen und die Gewalt der Gerech~
tigkeit, in einer umfassenden Weltordnung. Die Geschichte der V&lker
ist mit Blut geschrieben. Aber nicht das Blut wird das leste Wort behal-

ten, sondern der Friede.

533



L
Verheifung

In diese Welt der antiken Friedensmanifeste und Friedensorganisato~
ren spricht Gott seine Friedensverheilung hinein. Gott verheifit sein
Friedensreich. Das ist das Erste. Und dies Erste ist alles andere als selbst~
verstindlich. Denn dieser Gott, der Gott Israels, ist ein Kénig, ein Kamp-~
fer, ein Kriegsheld. Die Kategorie seines Handels ist — der Streit! Er
zicht ein als der «K&nig der Heerscharen», als «der Herr, stark und
michtig, der Herr, michtig im Streits (Ps. 24). Die Gemeinde, die er er-
wihlte, ist geboren aus dem Schofle kriegerischen Geschehens. Sie ist
sein Aufgebot, sein Heerbann, Der Beruf des alten Israel ist der Krieg!

Wer das Alte Testament kennt, weifl, wie «ungeniert> in diesem
Buche Krieg gefithrt wird. Und zwar mit gutem Gewissen! Auf Gottes
Befehl! Im alten Israel ist der <heilige Krieg» eine sakrale Institution.
Nicht jeder Krieg ist <heiliger Kriegs. Kriege, die Israels Kénige in eige-
ner Regie fithren, sind Aufruhr gegen Gott. Aber in der Mitte gott-
dienstlichen Lebens steht der «heilige Krieg»: nicht Israel verteidigt Gott,
sondern Gott selbst tritt zum Schutse Israels auf den Plan. Kleine Scha-
ren, unter geistbegabten Fiihrern, stellen sich Gott als Mithelfer zur Ver-
fiigung, berufen zu furchtlosem Glauben: Gott wird seine Sache siegen
lassen! Israels Kriege werden mit allen Greueln und Grausamkeiten
durchgefiihrt, die schon die antike Kriegsgeschichte kennt. Und in Rache~
psalmen (Ps. 137) wird Gottes Hilfe herabgebetet, wider die Feinde.

Der <heilige Krieg» hat sich bereits in Israel selbst iiberlebt. Aber die
Anschauung dieser géttlichen Sinnrichtung erwachte in der grofien Pro-
phetie zu neuem Leben. Sie wurde durch die prophetische Predigt geist-
~ lich neugeprigt. Der erste Jesaja hat «das gesamte Geschichtshandeln

~ Gottes in der Form des heiligen Krieges geschauts. Gott allein hat die
Initiative. Er schliefit alle menschliche Selbsttitigkeit aus.

Aber auch ein anderes ist zu bedenken: der Krieg wird in Gottes
Hand zum Mittel, um Israel zu ziichtigen. Der Krieg ist zwar immer ein
Geschehen, das Menschen vollfiihren. Aber die Valker sind die Instru-
mente Gottes, durch die er selbst an Israel sein Zornesgericht vollstreckt.
Neben Hunger und Pest und Raubtieren gehdrt darum der Krieg zu den
vier groflen Plagen, mit denen Gott den Frevel der Vélker straft (Jer.
15, 1-3; 43, 11; Hes. 6, 11-12; 5, 15-17; 14, 12—23; 3. Mose 26; ver-
gleiche Offbg. 6, 8). An der Parole «Friede, Friede», mit der man Gottes
Gericht leugnet, erkennt Jeremia die falschen Propheten! (Jer. 8, 11.)

Fiirwahr, es ist alles andere als selbstverstindlich, dafl dieser Gott
Frieden verheifit! Und doch tut er es. Erst auf dem dunklen Hintergrunde
des Gerichtshimmels, der seine Wetterwand iiber die ganze Welt spannt,
wird die eigentliche Gréfle der Gottesverheiflung verstindlich. Dieselben
Propheten, die Gottes Strafgericht androhen, sagen zugleich Gottes Ret-
tung an. Gottes Ziele sind nicht Kriegsziele, sondern Friedensziele (Jer.

534



29, 11). Und seine Friedensziele meinen ein Reich bleibenden Friedens.
Menschen kdnnen es nicht herauffiithren. Er selbst wird es tun (Sach. 9, 1
bis 10; Ps. 46; Jes. 19, 18—25). Den Staatsminnern und den Militirs
wird er im entscheidenden Augenblick das Heft aus der Hand winden
(Jes. 9, 1—6; Zeph. 3, 11). Seine ureigene Herrschaft wird er durchset-
zen, selbst dann, wenn er seine Macht einem einzelnen iibertrigt: seinem
Gesalbten, seinem Messias. Dieser Gotteskdnig wird ein Kénig des Frie~
“dens sein (Jes. 9, 1—6; 11, 1—9), ein Demiitiger, der ohne Waffen Un-~
ordnung und Krieg iiberwindet (Sach. 9, 1—10), kein gewaltiger Kriegs~
held, sondern Gottes «Friedfertiger» (1. Mose 49, 10b).

Gott verheifit sein Friedensreich anders als die orientalischen Gétter
und ihre Schiitslinge, anders als Marduk und Hammurabi, anders auch -
als Virgil und Horaz. Er lafit nimlich zwei Grundelemente in seiner Ver-
heiflung sichtbar werden: ein universales, das die ganze Schépfung um-
greift — und ein zentrales, das speziell den Menschen, die Menschheit an~
geht. Gottes Verheiflung enthilt sozusagen ein Rahmen-~ und ein Kern~
programm.

Das Rahmenprogramm (a) gilt der ganzen Welt. Es enthilt die Ver-
heiflung des Paradieses. Gott nimmt die Sehnsucht der Vélker auf. Die
Zeit der Gottesplagen wird zu Ende kommen. Hunger, Seuche, Raub-
tiere, Krieg werden abgetan (Jes. 32, 15; 29, 17; Hos. 2, 23-24; 14, 4
bis 9; Am. 9, 13-15; 4. Mose 24, 6-7; 1. Mose 49, 11-12; Jes. 11, 6;
Hos. 2, 20a). Der Mensch wird der stindigen Gefihrdung seiner Exi~
stenz enthoben. Gott selbst wird den Kriegen ein Ende bereiten in aller
Welt. Angriffs< und Verteidigungswaffen wird er selbst vernichten: er
zerbricht den Bogen, zerschligt den Spiefl, verbrennt die Schilde im Feuer
(Ps. 46, 9-10). Gott wird den Menschen die Freude am Kriegshandwerk
griindlich verleiden: «Sie werden den Krieg nicht mehr lernen.» Kriegs-
waffen werden zu Friedenswerkzeugen umgeschmiedet (Jes. 2, 4).

Aber das alles ist nur die Rahmenverheiflung — die Verheiflung des
groflen Gliicks, des wiederkehrenden Paradieses. Die Mitte ist die Kern.
verheiflung (b): Gott verheifit sein Friedensreich, indem er seine Ge-
rechtigheit verheifit. Wie der Friede, so ist auch seine Gerechtigkeit ein
Geschenk. Gottes Gerechtigkeit ist der Inbegriff aller seiner Hilfsweisun~
gen an die Menschen. Nur aus der Gerechtigkeit wird der Friede ge~
boren! Gerechtigkeit aber heifit: die Menschen werden gemeinschafts-
fahig fiir Gott und zugleich gemeinschaftsfahig fiir einander. Gott ver-
heiflt diese doppelte Gemeinschaftsfihigkeit. Nur wo sie ist, wird Friede
wirklich. «Das Werk der Gerechtigheit wird Friede sein und die Furcht
des Rechtes Sicherheit auf ewig.» (Jes. 32, 17.) Der Friedenskénig wird
«den Elenden im Lande Recht sprechen mit Billigkeit» (Jes. 11, 3—4;
Hos. 2,21). Ein Friede ohne Geredhtigkeit, der nicht das gesamte mensch-~
liche Zusammenleben ordnete, wire nach biblischem Zeugnis kein wah-
rer Friede, '

Von hier aus versteht man, dall Gott den Gerechtigkeitsfrieden ver-

535



-

wirklichen will durch sein Gericht hindurch. In der neuen Ordnung der
Welt geht es darum, zu Gott als dem alleinigen Herrn ja zu sagen (Jes.
11, 9; Hos. 2, 22; Ps. 46, 11). Aber dieses Ja verweigert der Mensch
seinem Gott. Darum ist Fehde zwischen Gott und Mensch. Darum ist
Streit zwischen Mensch und Mensch. Kann der Mensch die Fehde mit
Gott und den Streit mit den Mitmenschen nicht beenden — so wird Gott
es tun, Erst wenn Gott die Stinde beseitigt hat, kann er der Welt Frie~
den verleihen. Er wird die Lippen der V&lker reinigen. Er wird sie durchs
Gericht hindurch lautern. Die stolzen Prahler wird er beseitigen und die
Demiitigen und Geringen iibriglassen: «Sie werden kein Unrecht tun
und keine Liigen reden.» (Zeph. 3, 9-10; 11, 13.)

Gott verheifit sein Friedensreich. In ihm geht es zuerst und zuletst
um Gottes Gerechtigkeit. Sie wird zugleich das gesellschaftliche Leben
gestalten. Gerechtigkeit ist mehr als Gliick. Es geht zentral um Gottes
Gerechtigkeit und unseren Gehorsam, und dann erst universal um den
Wohlstand der Welt. Denn nach Gottes Kernverheiflung stellt nicht das
Schichsal unser Dasein in Frage, sondern unsere Schuld — gegen Gott
und die Menschen.

IL.
Verwirklichung

Alles, was uns das Verheiflungswort des Alten Testamentes sagt,
riickt uns das Neue Testament unausweichlich auf den Leib: Jesus Chri-
stus verwirklicht das Friedensreich Gottes. Das ist das zweite.

Aber stimmt denn das? Bringt Jesus Gottes Friedensreich? Gewif},
bei seiner Geburt rufen die himmlischen Heerscharen den Frieden aus,
der auf Erden unter den Menschen des géttlichen Wohlgefallens herr-
schen soll. Mit der Geburt dieses Kindes schligt die Stunde der Welten-
wende, bricht das letste Zeitalter an, dem kein neues mehr folgt.

Aber wie sieht dieses neue Zeitalter aus? Hat Jesus auch nur andeu~
tungsweise einen Versuch gemacht, den Krieg zu beseitigen? Hat er
irgendwie den Frieden organisiert? Hat er den Krieg geichtet? Gewif}, er
hat ihn nicht gerechtfertigt! Aber er hat «Krieg und Kriegsgeriichtes als
apokalyptische Vorboten seiner Wiederkunft betrachtet: Wenn ihr davon

dren werdet, «so erschrecket nicht! Es muf also kommen! Aber es ist
noch nicht das Ende. Denn erheben wird sich Volk wider Volk und Reich
wider Reich.» Kriege werden neben Erdbeben und Hungersndten den
Anfang der messianischen «Wehen» darstellen (Mark. 13, 7-8).

Das heifit aber: Jesus hat die Rahmenverheiflung des Alten Testa-
mentes nicht verwirklicht — oder zumindest noch nicht! Er hat den «Stock»
des rémischen «Treibers» (Jes. 9, 3) nicht zerbrochen! Er hat den «Tyran-
nen» (Jes. 29, 20; 11, 4) nicht liquidiert. Er hat den Militirgouverneur
Pontius Pilatus nicht gestiirzt, sondern ihm bezeugt, dafl seine Gewalt
iiber ihn von Gott stamme (Joh. 19, 11). Jesus hat die irdischen Throne

536



nicht umgestofen, die weltlichen Schwerter nicht zerbrochen und den
menschlichen Richtern ihre Macht nicht bestritten. Er hat sich aber Sffent-
lich zu seinem Kénigtum bekannt: «Ich bin ein Knig.» Meine Herrschaft
in dieser Welt ist nicht von dieser Welt. Sonst wiirden meine Soldaten
mich vor den Juden schiitzen. Frage: Also bist du doch ein K&nig? Ant-
wort: Allerdings! «Ich bin dazu geboren und in die Welt gekommen, daff
ich die Wahrheit zeuge. Jeder, der aus der Wahrheit stammt, hdrt auf
meine Stimme.» (Joh. 18, 36—37.)

Das heifit doch wohl: Jesus hat zu seinen irdischen Lebzeiten die
g&ttliche Kernverheiflung verwirklicht, aber die Rahmenverheiflung offen
gelassen — fiir sein kiinftiges Werk. Er wollte nicht als «Léwe aus Judas
siegen (Offbg. 5, 5), sondern als das «<Lamm» stetben. Er wollte die
Stinde wegnehmen und die Gerechtigkeit bringen (Joh. 1, 29). Er war
der einzige Mensch, der ganz fiir Gott und damit ganz fiir den Menschen
lebte. Er hat als einziger Gott wirklich Gott sein lassen und zugleich den
Menschen als Menschen ernstgenommen. So wurde er beiden gerecht. Er
verschaffte dem Menschen sein Recht. Deswegen kann der Mensch Gott
gerecht werden und gerecht werden dem Mitmenschen. Paulus nennt die-
ses Geschehen die Verséhnung. Die beiden grofien Fehden haben in
Jesus Christus ihr Ende gefunden: der Streit zwischen Mensch und Gott
— und der Krieg zwischen Mensch und Mensch.

Damit hat aber auch der Krieg ein Ende erreicht, von dem das Alte
Testament so energisch redet: der «heilige Kriegs. Seit Christi Kommen
will Gott keinen heiligen Krieg im alten Sinne mehr fithren. Der heilige
Krieg ist am Kreuze Jesu Christi mitgekreuzigt: er ist ein~ fiir allemal
gerichtet. Wo man, wie im Mittelalter, zum Kreuzzug aufrief; wo, wie
in der Neuzeit, der Kulturkrieg oder der sogenannte «gerechte Krieg»
gutgeheiflen wurde — da hat die Kirche, da haben die «christlichen» V3l-
ker [asterlich gefrevelt! Bereits Luther wuflte: seit Christi Geburt gibt es
keine «gerechte Sache» mehr, die einen «gerechten Krieg» erfordert. Die
einzige gerechte Sache ist sein Reich. Und dieses Reich ist ein Friedens~
reich, das den Krieg schlechterdings ausschliefit. Die Jiinger, die Feuer
und Schwefel vom Himmel fallen lassen m&chten, werden von Jesus be-~
droht: «Ihr wilt nicht, welches Geistes Kinder ihr seid!s (Luk. 9, 54-56.)

Aber — so kdnnte man fragen — wenn der heilige Krieg mit Jesus
Christus am Karfreitag gekreuzigt wurde: ist er dann am Ende nicht zu
Ostern mit ihm — aquferstanden? In der Tat: so ist es! Aber Gott hat ihm
— wie Jesus Christus selbst — eine ganz neue, andere Gestalt gegeben.
Gott hat ihn aus einem fleischlichen in einen geistlichen Krieg verwan-~
delt. Er hat diesem Krieg einen neuen Feind gegeben — uns selbst! Luther
sagt es sehr deutlich: «Darin triumphiert Gottes Gnade, dafl sie uns zu
unseren ecigenen Feinden machtel» Seit Pfingsten flammt der heilige
Krieg aufs neue empor, viel erbitterter als zuvor: aber an einer véllig
neuen Front! Gott hat ihn von der ZuBleren Front an die innere, die

557



innerste Front verlegt, Die Hauptkampflinie geht jetst mitten durch unser
Herz. Hier erringt Gott seine Siege. Hier erleiden wir unsere Nieder~
lagen. Nun gilt’s den heiligen Krieg: gegen unseren eigenen Ubermut
und unsere Selbstherrlichkeit. Nun gilt’s den Kreuzzug: gegen unseren
Kleinglauben und unsere Angst. Nun gilt’s den einzigen gerechten
Krieg: gegen unsere eigene Ungerechtigkeit und UnversShnlichkeit. Hart
und herb sagt Jesus den Seinen: «lhr sollt nicht wihnen, daf ich gekom-~
men sei, Frieden zu senden auf die Erde! Ich bin nicht gekommen, Frie-
den zu senden, sondern das Schwert.» (Matth. 10, 34.) Jesus schickt seine
Jiinger wie Schafe mitten unter die Wélfe — nicht dafl sie mit den W~
fen heulen, sondern dafl sie der Wolfswelt das Evangelium des Friedens
bezeugen (Matth. 10, 16). Als der gute Hirte hat er sich dem Wolfe
preisgegeben, um die Menschheit zu der einen Herde zu machen (Joh.
10, 12—16).

Was auf Golgatha geschah, gleicht einem Gewitter, dessen Blitsstrahl
ein Opfer forderte: IHN! Aber dieses Gewitter reinigte die Luft von
allen Spannungen. Es schuf ein neues Klima, in dem sich leben [ifit, eine
neue Atmosphire, in der man atmen kann. Ein b&ser Bann ist gebrochen:
der Bann, dafl wir Menschen einander hassen, krinken, quilen miissen.
Eine neue Maglichkeit ist erdffnet: wir diirfen uns lieben, uns beraten,
uns helfen. Denn Gerechtigkeit ist gebracht, Versshnung ist geschehen,
Friede geschenkt,

Dieser Friede ist Gegenwart und nicht erst Zukunft. Er ist Wirklich-
keit und nicht Traum. Er ist nicht der private Friede der religidsen Inner~
lichkeit, sondern dufere, faflbare Realitit. Die Fernen und die Nahen,
die Pietisten und die Atheisten hat Jesum Christum an einen Tisch ge~
sett. Sogar die undurchschreitbare Demarkationslinie, durch die Gott fiir
Jahrtausende Juden und Heiden gegeneinander absperrte, ist durch
Jesus Christus aufgehoben. Denn «er ist unser Friede, der aus beiden
eines gemacht hat. Er hat beide versshnt mit Gott in einem Leibe durch
das Kreuz und hat die Feindschaft getStet durch sich selbst» (Eph. 2, 14
bis 16). Er ist der Friede. Sein Leib aber ist die Kirche — das Friedens~
reich. |

Nun kdnnen die Menschen erfahren, was es heifit: die Welt hat
einen Gott, der ihr Vater ist! Seinen Kindern gilt das Gebot des Sohnes:
«Liebet eure Feinde! Segnet, die euch fluchen! Tut wohl denen, die euch
hassen! Bittet fiir die, so euch beleidigen und verfolgen, auf dafl ihr Kin~
der seid eures Vaters im Himmel! Denn er [4Bt seine Sonne aufgehen
iiber Ost und West und 148t regnen iiber Moskau und Washington.»
(Matth. 5, 44—45.)

Allein Gott in der Héh sei Ehr und Dank fiir seine Gnade!

538



111
Verkiindigung

Die Kirche verkiindet das Friedensreich Jesu Christi. Das ist das
dritte, und das bedeutet zunichst

(1) Gott setst es durch ihr Wort in Kraft. Verkiinden heifit hier nim~-
lich nicht: tiber eine Sache reden, diskutieren. Verkiinden heifit hier: eine
Herrschaft proklamieren. Die Kirche proklamiert diese Herrschaft, indem
sie Gottes VersShnung, Christi Geredhtigkeit, die Vergebung unserer
Siinden ausruft.

Ein Reich, ein Herrschaftsbezirk umfingt uns nun. Christi Friede ist
ein Raum, in dem man sich bewegen kann. Er ist eine Ordnung, in der
das passiert, was verkiindet wird — VersShnung! Christen diirfen eine
versShnte Existenz fithren. Wir alle miissen es heute neu lernen, wie
wir das neue Dasein praktizieren. Das neue Klima verbietet uns, andere
Menschen, auch unsere weltanschaulichen und politischen Gegner, ver~
ichtlich zu behandeln oder gar zu hassen. Die neue Atmosphire ermdg-~
licht, da} wir fiir alle Menschen offen sind. Ein Leben aus dem Frieden
der Vergebung kénnen wir nur verwirklichen, wenn wir gerecht handeln
und versShnlich miteinander reden. Wir Christen diirfen Frieden bringen
allen Kindern des Friedens (Luk. 10, 6). Bis in die Sprache hinein diirfen
wir frei sein von aller Nervositit. Karl Barth hat recht, wenn er sagt:
«In der Aufregung und in der Sprache der Propaganda steckt verborgen
schon immer MassentSten, das dann nur Massenmord sein kann. Die
Kirche wird sich auf keinen Fall, sie wird sich auch im Huflersten Fall
nicht unter den Aufregenden befinden und ihre Sprache reden diirfen.»
Es kommt nicht darauf an, daff wir Frieden anbieten, sondern wie wir
es tun.

(2) Daf die Kirche Christi Friedensreich verkiindet, bedeutet sodann,
daf sie sich selbst und der Offentlichkeit aller Linder einen Spiegel vor-
hilt. In diesem Spiegel erkennen alle ihre politischen Mdglichkeiten und
Unméglichkeiten! Alle! Denn Jesus Christus ist Herr und Haupt aller
Welt. Darum ist der Friede Christi der Mafistab auch fiir die nationalen
und internationalen Beziehungen der Vé&lker. Gewil} enthilt der Friede
- Christi kein Programm, das sich punktweise verwirklichen liefle. Wohl
aber zeigt er den Nationen wie ihren Staatsminnern sehr deutlich: wie
Friede geschieht — und was Friede unter gar keinen Umstinden sein
kann.

Irdischer Friede ist mehr als die voriibergehende Pause zwischen zwei
Kriegen. Auch politischer Friede ist immer Produkt der Geredhtigkeit.
Friede hat immer ein geregeltes, gerechtes Zusammenleben der Men-~
schen zur Voraussetzung und zum Inhalt, Wo innerhalb eines Volkes
keine soziale Geredhtigkeit waltet, kann dies Volk auf die Dauer keine
friedlichen Bezichungen zu anderen Vélkern aufrechterhalten. Ein Staat,
in dessen Grofistidten Tausende von Wohnungen leer stehen, weil kein

539



Werktitiger die Miete erschwingen kann, wihrend Zehntausende von
Menschen in Hiitten und Baracken kampieren, stellt keinen positiven
Friedensfaktor dar. Und ein Staat, der seine Alten und Arbeitsunfihigen
darben 1afit, seine Arbeiter ausbeutet und fithrende Schichten im Uber-
flul leben lafit, kdnnte ebenfalls keinen positiven Beitrag zum Frieden
leisten, auch wenn er die Vokabel «Friede» stindig im Munde fiihrte.
Friede chne Geredhtigkeit ist eine leere Redensart.

Und nicht minder: Friede ohne Verséhnlichkeit! Fiir jeden Politiker
gilt: wer den Frieden liebt, muff den Streit hassen! Wer den Frieden
liebt, kann den Gegner nicht schmihen! Tite ein friedliebender Staats~
mann es doch, so verstiefle er nicht nur gegen seine Menschenpflicht, son~
dern gegen das Wohl seines Volkes. Wer den Hafl predigt in jedweder
Form — als Vélker~ oder Weltanschauungshafl, als Rassen~ oder als
Klassenhal —, der ist nicht geeignet, am Werke des Weltfriedens mitzu-
arbeiten. Nur wo Versdhnung, wo Verstindigung gewollt wird, kann
Friede gewirkt werden.

Versshnung aber kann man nicht erzwingen! Denn Versshnung be-
ruht auf Vertrauen. Vertrauen aber kann man niemandem einfloflen
durch Zwang, am wenigsten seinem Gegner! Kriege lassen sich spielend
vom Zaune brechen. Der Friede aber [afit sich weder erkimpfen noch
erzwingen. Bisher trug jeder erzwungene Frieden im Schofle den kom-
menden Krieg. In dieser Stunde fragen wir jeden Verantwortlichen:
willst du den Frieden der Versshnung? Ja — oder Nein?

Aber wer ist hier schon verantwortlich? Die Politiker? Die Parlamen-
tarier? Die politisch Organisierten? Ja, ganz gewifl. Sie auch, sie in
erster Linie, Aber die Gefahr des totalen Krieges lehrt uns die Notwen-~
digkeit des totalen Friedens: das heifit des Friedens, der unteilbar mit der
Gerechtigheit verwachsen ist; des Friedens, der nur im Klima der Ver-
sohnlichkeit gedeihen kann. Dieser totale Friede nimmt keinen von der
Verantwortlichkeit aus.

Es gibt ein «Lied iiber den Frieden», das offenbar diese Verantwort-
lichkeit jedem einzelnen einschirfen will. Ein Kehrreim dieses Liedes
lautet: «Der Krieg ist kein Gesets der Natur, und der Friede ist kein Ge-
schenk.» Ob Friede, ob Krieg — «das entscheidest auch du. Und das ist
jedermanns grofler Entscheid.» Niemand, der dieses Lied hort, kann sich
seinem Appell entzichen. Aber: ist jener Kehrreim wahr? Die erste Zeile
ist zweifelf;s richtig, wenn sie sagen will: «Den Krieg haben Menschen
gemacht.» Kriege kommen nicht wie Blie aus heiterem Himmel. David
Friedrich Straul} fragte zwar vor hundert Jahren: «Warum agitiert man
nicht, che man fiir Abschaffung des Krieges agitiert, fiir die Abschaffung
der Gewitter?> Aber so fragt weder der Christ noch der Realist, sondern
der Zyniker, der das eigentliche Problem verdeckt. Wenn Friedrich
Nietzsche, Oswald Spengler oder der friihere Ernst Jiinger das Stahl-
gewitter Krieg zum «inneren Erlebnis» fiir den <heroischen Menschen»
erheben, so war das eine Romantik, die den Menschen von jeder Verant-~

540



wortlichkeit freisprach. Krieg war eben ein Naturvorgang im Bereiche
geschichtlichen Lebens, in dem das Raubtier Mensch haust. Diese Roman-
tik hat im lesten Krieg allein uns Deutsche an die fiinf Millionen Men-
schen gekostet! Es ist iiber sie kein Wort zu verlieren, denn es bleibt
schon wahr: den Krieg verantworten Menschen. Auch wenn Gott sich
ihrer als seiner Gerichtsvollzicher bedient, ist damit der Mensch nicht
entschuldigt: «Der Krieg ist kein Gesets der Natur.» — Aber, so richtig
die erste Zeile ist, ist deswegen schon die zweite richtig? «Der Friede
ist kein Geschenk?» Der Friede ist — im paradoxen Gegensats zum Krieg
~ nur ein Geschenk. Schon im persénlichen Umgang von Mensch zu
Mensch kann man es erfahren: Wo Spannungen sich 18sen, wo Streitig-
keiten beigelegt werden, wo wieder gute mensdhliche Gemeinschaft ent-
steht, da empfindet jeder unverbildete Mensch die neue Gemeinschaft als
etwas, was nicht er erzeugt hat. So ist auch der politische Friede, der
Vélkerfriede von natiirlichen Menschen stets als unverdiente Gabe emp-~
funden worden. Menschen kdnnen zwar Gemeinschaft zerreifen, Ge~
meinschaft heilen oder gar schaffen kann nur — ein anderer! Das bedeutet
allerdings nicht, dafl wir fiir den Frieden keine perstnliche Verantwor-~
tung triigen. Im Gegenteil: wir sind fiir den Frieden ebenso sehr, ja fast
noch ernster verantwortlich als fiir den Krieg. Wir sind nur in anderer
Weise fiir den Frieden verantwortlich. Fiir den Frieden sind wir verant~
wortlich wie fiir ein kostbares Geschenk, das unseren Hinden anvertraut
wurde, damit wir es verwahren. Fiir den Krieg dagegen sind wir ver~
antwortlich wie fiir jede unserer Taten und Untaten. Denn Krieg ist

Menschenwerk und damit Menschenschuld.

(3) Schliefllich erhebt sich die entscheidende Frage: Was kénnen wir
Christen praktisch fiir den Frieden tun? Wir sind doch die Leute, von
denen Jesus in der Bergpredigt sagt: «Selig sind die Friedensstifter!s
K8nnen wir fiberhaupt etwas Nennenswertes tun? Wir kdnnen es nicht
nur. Wir sollen es! Gott will es. Lafit mich in Kiirze nur dreierlei sagen:
- (a) Erstens: Gott will, daB} du in deiner Person das Friedensreich Christi
in Kraft hiltst, dadurch, dafl du fiir den Frieden betest. Das scheint sehr
gering. Aber es ist das Gréfte, was du iiberhaupt tun kannst. Denn
wisse: dein Gebet ist ein entscheidender politischer Faktor. Subjektiv
gilt: solange du betest, gegen dich selbst an betest, stehst du im Frieden
Gottes, lebst du aus der Gerechtigkeit, atmet dein Dasein Versshnung,
bist du ein verssShnlicher Mensch. Und nur verséhnliche Menschen kén-
nen den politischen Frieden sichern. Aber auch objektiv gilt: dein Gebet
ist eine reale Macht. Luther wuflte: «Gottes Wort und der Christen Ge-
bet erhalten die Welt.» Im Groflen Katechismus, im Vorwort zum Vater~
unser hat Luther die sehr realistische Frage gestellt: «<Was meinst du?
Warum sind bisher in der Offentlichkeit so grofile Dinge geschehen?
Warum sind die Pline der Gegner zuschanden geworden? Warum ist
es bisher nicht zum Kriege gekommen? Antwort: Es sind einige fromme

541



Leute da, die haben bestindig gebetet. Und ihr Gebet hat uns wie eine
eiserne Mauer geschiist. Hitten diese wenigen Leute nicht gebetet, dann
hitte alle Welt eine grausige Tragddie sondergleichen erlebt. Denn dann
hitte der Teufel ganz Deutschland in seinem eigenen Blute ersiuft.» So~
weit Martin Luther! Was heute in der politischen Welt geschieht und
was in ihr an B&sem verhiitet wird — etwa in Genf —, das geschicht nicht
ohne das Gebet der Friedensstifter.

(b) Zweitens: du kannst das Friedensreich Christi in Kraft halten da~
durch, dafl du in allem, das du denkst, sagst und tust, immer selbst mit
dabei bist. Es geniigt nicht, dafl du irgend etwas denkst, irgend etwas
redest, irgend etwas tust, was mit dem Frieden zusammengehdrt. Man~
che Menschen denken, sie seien besonders aktiv fiir den Frieden, wenn
sie das Wort «Friede» mdglichst oft in den Mund nehmen oder aus der
Feder flieflen lassen. Wenn nichts anderes dahintersteht, so ist das alles
nur Scheinaktivitdt, ja letstlich Flucht vor der konkreten Verantwortung
gegeniiber dem Frieden. Die Heiden pflegten ihre Gétter abzuspeisen
mit einem Etwas, einer Opfergabe, um vor ihnen Ruhe zu haben. Wir
Heutigen pflegen wohl einen listigen Bettler dadurch loszuwerden, daf§
wir ihm einen Groschen geben. In alledem geben wir efwas, um uns
selbst aus der Sache herauszuhalten. Wer fiir den Frieden wirken will,
der soll zuerst nicht {iber den Frieden reden oder schreiben, sondern Frie-
den halten! Der soll mit Leib und Seele darauf aus sein, die Atmosphire
von Hall zu entgiften und das Klima der VersShnlichkeit spiirbar zu
machen. Das geschieht nicht durch pathetische Programme und feierliche
Resolutionen, die nichts kosten, sondern inmitten der Spannungen des
Alltags. Ob wir «Aktivisten» des Friedens sind, das entscheidet sich in
der Ausiibung unseres Berufes: ob wir mit unseren Arbeitskollegen in
lauterer Menschlichkeit leben! Das entscheidet sich dort, wo die Wand
unseres Zimmers an die des Nachbars grenzt: ob wir ihn wirklich zu er-
tragen, ja zu tragen vermdgen! Das entscheidet sich dort, wo, auf eng-
stem Raum beschrinkt, mehrere Mietparteien in einer Kiiche auf einer
Gasflamme ihre Suppe kochen miissen! Wer hier nicht die Probe besteht,
als Friedensrichter zu wirken, der ist nicht tauglich, etwas Wesentliches
fiir den Vélkerfrieden zu tun.

(c) Drittens und letstens: du kannst das Friedensreich Christi dadurch
in Kraft halten, dafl du Zeichen aufrichtest fiir die Gegenwart des —
kommenden Reiches. Lafit uns recht niichtern, recht sachlich denken! Welt
bleibt Welt. Jesus Christus wollte kein Weltverbesserer sein. Er war
viel radikaler. Er wollte die Welt in ihrem jetigen Zustand — abschaffen
und verwandeln in eine ganz neue Welt (Mark. 2, 21-22). Dafiir hat er
selbst Zeichen aufgerichtet: er hat Kranke geheilt, Besessene befreit, Tote
auferwedkt. Er hat dadurch die Neuordnung auch der dufleren Lebens-
verhiltnisse angekiindigt. :

Den Anbruch der kiinftigen Welt kénnen auch wir, ein jeder mit

542



seinen Gaben, signalisieren. Wir kénnen die Welt nicht verdndern. Aber
wir diirfen Pfosten einrammen, die den Weg anzeigen zum letsten Ziel:
Zeichen der Mensdhenfreundlichkeit, der Giite, der Hilfsbereitschaft. In~
mitten einer wahnwitzigen Gesdhichte, die dem Abgrund zurollt, kénnen
‘an die Rider des Schiidderump, des Totenkarrens, Hemmschuhe gelegt
werden. Jeder kann zu einem retardierenden Moment, das heifit zu solch
einem Hemmschuh werden: jeder, der zum Guten redet, zur Besinnung
ruft — und wire es auch nur zur Besinnung auf die Vernunft. Wieviel
Krampf [aBt sich da I8sen! Wieviel selbstauferlegter Zwang will da zur
Freiheit befreit sein! Gott kann uns, wider eigenes Erwarten, sozusagen
iiber unseren Kopf hinweg, dazu brauchen: andere Menschen aus der
Verbohrtheit ihrer selbsterwdhlten Prinzipien herauszumandvrieren und
freizumachen — zu menschlicher Offenheit. Gott kann Mensdhen, die zu
Schallplatten erstarrt sind, wieder zu Menschen machen. Friedensstifter
sind Menschen, «die sich, ohne eigenes Interesse, gleichsam zwischen das
Feuer zweier sich bekampfender Parteien stellen und Frieden zu stiften
versuchen». Zwischen den beiden Lagern stehend und diber ihren Ideolo~
gien, kénnen die Friedensstifter mit jedem verniinftigen Menschen reden,
dem es um den Frieden ernst ist. Jesus Christus nimmt die ehrlichen
Friedensfreunde ernst: «<Wer nicht wider uns ist, der ist fiir uns.» (Mark.
9, 40.) Es gibt eine iiber die Konfessionen und Weltanschauungen hin-~
{ibergreifende Einheit aller menschlichen Menschen. Wollen sie mit uns
reden, so werden wir uns ihnen nicht versagen, Wollen sie wirklichen
Frieden — Frieden der Gerechtigkeit, Frieden ohne Hafl, Frieden der
Versshnung und der Verstindigung —, so kénnen sie auf uns rechnen.
Sie kdnnten sogar etwas von uns lernen: die ungezihlten Fehler zu ver~
meiden, deren sich die Christenheit auf ihrem langen Wege durch die
Jahrhunderte, auch in Sachen des Friedens, schuldig gemacht hat.
- Ich muf abbrechen und fasse zusammen. Wir rufen der Welt, die
sich nach Frieden sehnt, zu: Jesus Christus ist unser Friede. Er ist das
Friedensreich. Er hat die Verheiflung Gottes in ihrem Kern erfiillt: er
hat, ganz zentral, uns Menschen angegriffen. Aber er hat die Rahmen-
verheiflung Gottes offen gelassen: die universale Erfiillung der weltwei-
ten Verheiflung steht noch aus. Inmitten einer Welt, die zwischen Hoff-
nungslosigkeit und falschen Hoffnungen hin und her taumelt, empfan-~
gen wir Gottes grofle Hoffnung. Wir leben zwischen den Adventen Jesu
Christi: in einem Zwielicht, in einer oft schier unertriglichen Spannung.
Wir haben und haben doch nicht. Denn Jesus Christus hat uns zwar
Gottes Gerechtigheit gebracht, aber noch nicht das Gliick der vollendeten
Welt. Er sagt uns heute: «Trachtet am ersten nach der Herrschaft Gottes
und nach seiner Gerechtigkeit, so wird euch das grofie Gliick der Gottes-
welt hinzugefiigt werden.» (Matth. 6, 33.)

Die Frage, ob der Mensdh die Verhdltnisse macht — oder ob umge-
kehrt die Verhdltnisse den Menschen machen, wird als schiefe Fragestel-
lung entlarvt. Die neue Welt Gottes bringt den neuen Menschen und

543



die neue Weltordnung zugleich. «Wir aber warten eines neuen Himmels
und einer neuen Erde, in welchen Geredhtigkeit wohnts (2. Petr. 3, 13),
und weil wir warten, gehen wir — an die Arbeit!
Des sind wir frshlich = frdhlich in Zuversicht (R8m. 12, 12).
Gerhard Gloege

Aus meinen Erinnerungen

Ich versprach, meine Erinnerungen fortzusetzen; aber je weiter mein
Leben vorriickt, um so schwerer und fast unméglich wird es, es in Bildern
darzustellen. Ich kann jetit noch mehr als bisher nur in Andeutungen
schreiben, unter denen mein wirkliches Leben fast verloren geht. Nicht
nur, weil das Schicksal selbst schwer war und immer schwerer wurde,
sondern auch, weil das damalige Leben mit dem heutigen kaum noch
etwas gemein hat. Auch die bedeutenden Gestalten, denen ich begegnet
bin, kann ich kaum von ferne berithren und ebenso die geschichtlichen
Ereignisse, die mein Leben durchkreuzt und gestaltet haben. Ich mschte,
dafl meine Leser diese Erinnerungen lesen, wie man einen Fluf} voriiber-
ziehen sieht, dessen leichte Wellen man wohl sieht, dessen Grund aber
dem Auge verborgen bleibt. Im ganzen erscheint mir mein Leben heute
als ein schwerer, fast zu Ende getraumter Traum, den ich selbst zu deu-
ten nicht fihig bin.

Ich war noch sehr jung, als wir nach dem friithen Tod meines Vaters
mit meiner Mutter von Ziirich nach Hannover zogen; nicht in ein rosen-
und weinumsponnenes Haus in einem herrlichen Rosengarten, sondern
in eine bescheidene, aber nicht unfreundliche Mietswohnung in der Stadt.
Meine Mutter — ihr Bild ist weit schwerer zu entwerfen als das meines
Vaters; ich mdchte es am liebsten so tun, wie ich es aus meiner frithesten
Kindheit in Erinnerung habe: bei aller Strenge zirtlich, liebreich und voll
Anmut, voll Geist und Humor, wie sie mir auch spiter von Verwandten
und Freunden immer geschildert wurde. Aber mit dem Tode meines
Vaters und ihrer Krankheit verinderte sich langsam ihr Wesen, und es
war bei allem heiflen Bemiihen schwer, ihre Forderungen zu erfiillen.
Und doch: wenn sie gesund geblicben wire, wie wunderbar hitten wir
uns verstanden! Die dichterische Begabung kam mir sicher von ihr, wenn
ich auch nur wenige von ihren Gedichten noch kennengelernt habe. Aber
obwohl ich damals durch ernste Pflichten streng gebunden und durch die
Verhiltnisse unfrei war, erinnere ich mich mandhes schénen Augenblicks
aus jener Zeit, weil mein inneres Leben von meinem dufleren nie voll-
kommen abhingig war. ,

Und dann geschah etwas Wunderbares: An die Stelle meiner Mut-
ter trat mit Autoritit und Liebe meine um wenige Jahre iltere Schwe-
ster, von mir um ihrer hellen schlanken Schénheit willen damals immer

544



	Das Friedensreich Christi : Vortrag auf dem Leipziger Kirchentag 1954

