
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 10

Buchbesprechung: Buchbesprechungen

Autor: J.L. / Herz, Alice / Lichtenstern, Herbert H.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BUCHBESPRECHUNGEN

Pierre D e b r a y : «Ein Katholik erlebt die Sowjetunion.» Köhler und Amelang, Leip¬
zig 1952.

Die Buchproduktion der ostdeutschen DDR scheint sich in materieller wie in
geistiger Hinsicht über die schweren AnlaufSchwierigkeiten erhoben zu haben; der Rezensent

hat sich selber anläßlich eines kürzlichen Besuches in der DDR und der alten Buch-
und Kunststadt Leipzig von der Reichhaltigkeit des Sortiments, der literarischen Qualität

und der Sorgfältigkeit der Herausgabe überzeugen können, wenn auch die Zensur
immer noch zu verspüren ist; gerade auf kirchlichem und theologischem Gebiet scheinen
die Beschränkungen aber beinahe aufgehoben zu sein. So zeugt schon das vorliegende
Buch, obschon vor zwei Jahren erschienen und durch sein Papier noch an die damalige
Mangelwirtschaft erinnernd, von der Freiheit der Auseinandersetzung, der sich die
DDR öffnen muß, will sie sich nicht selbst aufgeben.

Bedeutsam scheint vor allem das Vorwort von Abbé Boulier, eine schwungvolle
Aufforderung an den Katholizismus und die christlichen Kirchen zur Parteinahme für
den Kommunismus und seine neue Welt, von der er gewiß ist, daß sie die unsere
endgültig ablösen wird; interessant ist die Begründung dieser Parteinahme und vor
allem die Bedingungen, die der Katholizismus dazu stellen muß; Bedingungen, die, wie
Boulier deutlich sagt, das Ende des Kalten Krieges zur Voraussetzung haben, bevor
sie der kommunistische Staat annehmen kann: «Der orthodoxe Gottesdienst kann sich
damit zufrieden geben, daß er vor allem eine Liturgie ist Niemals wird die
lateinische Kirche zugeben, daß der Staat ihre ganze Tätigkeit einzig und allein in die
Pflege der Liturgie eingrenzt... es handelt sich hier um ihre Existenz als solche.»
(S. 18 f.) Und daraus folgt nun: «Der Staat muß anerkennen, daß der katholische
Glaube keine individualistische religiöse Anschauung ist, sondern eine auf Gemeinschaft

gegründete Religion, deren Glauben sich kundtut unter der Autorität der
Bischöfe und verbreitet durdi die Vermittlung religiöser Gesellschaften verschiedenen
Umfanges, deren Gesamtheit die Kirche bildet» (S. 20) ; was in der Sache, abgesehen
von der Betonung des Hierarchischen und Institutionellen, auch für den evangelischen
Glauben gilt. Als zweite Bedingung sefet Boulier: «Die Kirche soll Politik treiben können»

(S. 24) ; «die Kirche äußert den Anspruch, über die politische Tätigkeit der Menschen

zu urteilen, ebenso wie über ihre wirtschaftliche, ihre intellektuelle oder künstlerische

Tätigkeit» (S. 27) — unter Verzicht auf kirchliche oder moralistische Tendenz
dieser Aussage — dies muß betont werden 1 — gilt auch dies nicht nur für den
Katholizismus, ebenso die dritte Bedingung, «die Freiheit der wechselseitigen Verbindung»
(S. 33), die ökumenische Gemeinschaft (Boulier erwähnt als Katholik die Verbindung
mit dem Vatikan!). Aber bei Erfüllung dieser Bedingungen — sie sind es heute noch
nicht, können es vielleicht zum Teil noch nicht sein! — gilt: «Es ist noch nicht das
Ende der Welt, es ist das Ende einer Welt — der kapitalistischen. Und die Kirche
muß es überleben und die neue Welt, die aus den Ruinen erstehen wird, dem lebendigen

Gotte weihen.» (S. 35.) Die Schlußfolgerung können wir ganz zu unserer eigenen
machen, auch wenn wir sonst noch so viele Fragen gegenüber der Haltung Bouliers
haben, vor allem was seine Betonung des Katholisch-Kirchlichen wie seine Setzung des
Marxismus in seiner bolschewistischen Form als «die neue Welt» betrifft, die Aussage,
die auch ganz im Einklang mit Leonhard Ragaz steht: «Dem Marxismus eine Seele
geben, das ist des Christentums Problem und Programm für die Zukunft!» (S. 36.)

Demgegenüber bringt der Bericht Debrays nicht viel Neues; unter viel Polemik
sefet er sich — nicht immer überzeugend — mit der Kritik an Sowjetrußland auseinander,

vor allem mit den Vorwürfen der Friedensfeindlichkeit, des tiefen Lebensstandards,

der Bildung einer neuen Managerklasse und der Unfreiheit der Kirche; Distel-
barth bringt in seinem Buch wesentlich mehr Material, dafür wesentlich weniger Polemik.

Debrays Absicht ist denn auch eindeutig: er will «die Vereinigung aller guten

467



Bürger» (S. 167) seines Landes, die «Volksfront» mit den Kommunisten gegen Kapitalismus

und Kriegspolitik, deren Begründung aber recht fragwürdig erscheint; so wird
das Verhältnis Christentum-Politik bald als «relative Eigengesefelichkeit», bald als
«Verchristlichung der diesseitigen Welt» (S. 171) bezeichnet; besonders schlecht machen
sich die Ausfälle gegen den Neutralismus eines Emmanuel Mounier und des «Esprit».
Dennoch sind wir dankbar für dieses begeisterte, lebendige Zeugnis eines jungen
französischen Katholiken. Auch es kann eine Hilfe sein zu besserer Auseinandersetzung.

J.L.

Die Philosophie des Friedens (The Philosophy of Peace), von Dr. John Somerville.
Zweite, erweiterte Auflage, Liberty Preß, Inc. Neuyork 1954 *.

Das vorliegende Buch ist nicht deshalb besonders bemerkenswert, weil es für den
Weltfrieden spricht. Glücklicherweise erscheinen in Ost und West, in Süd und Nord
jährlich zahlreiche Friedensbücher. Die Besonderheit dieses Buches ist, daß aus ihm die
reine Stimme des «andern Amerikas» spricht, des Amerikas, zu dem einst die Verfolgten

der Alten Welt ihre Zuflucht nahmen, jenes Amerikas, zu dessen Küste ideale
deutsche Jünglinge strebten, um dem verhaßten «preußischen Kommis» zu entgehen,
des Amerikas der Freiheitsstatue im Hafen Neuyorks, deren Fackel den Einwanderern
die Straße zu neuem Leben .wies.

Das Buch des Philosophieprofessors John Somerville spricht in erster Linie zu
seinen Landsleuten und will ihnen helfen, sich von der Furcht- und Haßpsychose, in
die sie sich treiben ließen, zu befreien. Das klare Licht der Tatsachen, das ihnen
vorenthalten wurde oder das sie zurückstießen, ist der Befreier. Als Gelehrter, der seine
Buchweisheit durch Studien in Ländern Europas (in Hitler-Deutschland, in Frankreich,
in Rußland als beauftragter Forscher für die Columbia-Universität in Neuyork)
erhärtete und belebte, spricht er nicht in akademischem Ton zu seinen Lesern, sondern in
der schlichten Sprache, die alle verstehen können, alle Friede-Suchenden der ganzen
Welt.

Er geht aus von den Todes-Drohungen und den Lebens-Verheißungen des
Atomzeitalters, in das wir gerieten, von der Tatsache, daß alle Völker heute vor der
Entscheidung stehen, ein Leben der Fülle oder den Welt-Selbstmord zu wählen.

Tatsache ist, daß wir aus dem Grauen vor dem deutschen Nazismus und dem
italienischen Faschismus nach deren Niederringung in ein anderes Grauen hineinglitten,

in die Angst vor unserem bisher «glorreichen Verbündeten», Sowjetrußland. Viele
Seiten des Buches sind der Frage gewidmet: Ist diese Angst gerechtfertigt, sind Nazi-
Faschismus und Sowjet-Kommunismus gleich unerträglich für eine friedliche
Völkergemeinschaft? Er muß da aus eigenem Studium und eigener Anschauung mit einem
entschiedenen Nein antworten.

Dieses Nein geht an die ganze westliche Welt. Weshalb wurde Francos Spanien
1945 nicht in die Weltgemeinschaft der «Vereinten Nationen» aufgenommen? Weil
Franco die Grundlehre des Faschismus vertritt, die den Krieg als den Erzieher zu
menschlicher Vervollkommnung erklärt. Wir erinnern uns wohl noch des Wortes Hitlers,

daß Völker erstarken durch ewigen Kampf, aber durch ewigen Frieden zugrundegehen,

und des Ausspruches Mussolinis, daß allein der Krieg alle menschlichen Energien

zu höchster Blüte treibt und das Siegel des Adels einem Volke aufdrückt. Wie
hätten diese Länder in die «Vereinten Nationen» aufgenommen werden können, deren
Wesen und Sinn, ja «raison d'etre» es ist, die Menschheit zur Absage an den Krieg
und zum Dauerfrieden zu bringen?

Ist nun das gleiche vom Marxismus zu sagen, der das Sowjetregime bestimmt?
Ein glattes Nein ist die Antwort. Marx beschuldigte das kapitalistische Wirtschaftssystem,

daß es notwendigerweise Wirtschaftskrisen und Krieg hervorbringen muß, um

* Die erste, vergriffene Ausgabe kam Ende 1949 heraus. Die vorliegende Auflage
ist außer anderem durch Betrachtung der Korea- und Indochina-Kriege erweitert.

468



sich zu erhalten. Die Abschaffung dieser beiden Übel war von Anbeginn eines der
treibenden Motive der russischen Revolutionäre. Also arbeitet ihre Lehre nicht gegen
den Frieden.

Wenn die Mehrheit der Menschheit diese Tatsache einsieht, ist Großes für ein
friedliches Nebeneinander der Ideologien des Westens und des Ostens und somit für
den Weltfrieden geschehen. Die Grundlage ist da, auf dem sich mit gutem Willen
weiter bauen läßt.

Zum guten Willen gehört vor allem, daß die Völker der doppelten Moral im
Verkehr miteinander absagen, daß sie nicht mehr ihre Handlungen und die der andern
mit ungleichem Maßstab messen. Das ist nämlich ein zweites großes Hindernis des
Friedens.

Der Autor spricht hier besonders zu Amerikanern, wenn er sagt: «Wenn wir als
Nation unsere Machtstellung erweitern, so ist das nicht böse, sondern vielmehr gut und
bedroht niemanden. Wenn wir Rußland durch militärische Stüfepunkte einkreisen, so ist
das nichts Schlechtes. Aber wenn Rußland seine Machtstellung erweitert oder gar uns
durch militärische Stüfepunkte einkreisen sollte, so wäre das untragbar — Wir betrachten

das Interesse Englands am Mittleren und Fernen Osten als ganz natürlich. Wenn
aber Rußland Osteuropa als seine Interessensphäre beansprucht, so ist das ungehörig

Wir nennen unsere Gefolgsstaaten ,Gute Nachbarn', aber die russischen Ge-
folgsstaaten ,versklavte Satelliten'.»

So fährt er fort, seinen Landsleuten das Sündenregister des doppelten Moralmessers

vorzuhalten, wie es auch auf andere Völker zutrifft.
Der Weltfrieden ist auch solange unmöglich, als der Westen dem Osten Treu

und Glauben versagt und ohne Ausnahme den Handlungen des Ostens, mögen sie
noch so friedlich sein, böse Beweggründe unterlegt. Ob die andere Seite es ebenso
macht, und wer das böse Spiel begann, läßt sich feststellen, ist hier aber von
untergeordneter Bedeutung. Für den Frieden hat jeder bei sich anzufangen, den Balken im
eigenen Auge zu sehen, ehe er auf den Splitter im Auge des Nächsten weist.

Ein dritter gewaltiger Faktor des Friedensschaffens ist die Einsicht, daß die Welt
im Fluß ist. Amerika, früher das fortschrittlichste, beweglichste Land der modernen
Welt, ist zum fast konservativsten geworden, zum hartnäckigen Bewahrer des «status
quo» eingefroren. Das hat schon der Dichter und Philosoph Walt Whitman gesehen
(1819-1892), den der Verfasser als «den überragenden Genius, der dem amerikanischen

Ideal (als dem Menschheitsideal) unübertrefflichen Ausdruck verlieh», ansieht.
Dieses Beharren im gewohnten Alten, das gleichzeitig zur Todesangst vor allem grundsäfelich

Neuen geworden ist, haftet den Wohlsituierten des ganzen Westens (und zum
Teil auch des Ostens) an. Es ist wohl menschlich verständlich, aber heute absolut
unannehmbar, weil zum Kriege treibend.

Dr. Somerville sieht in den Visionen Walt Whitmans den Weiser in die Zukunft
Amerikas. Sie bedeuten: Wachstum. Stillstand ist Tod, Tod besonders der Demokratie.
Eine Demokratie verkommt, wenn sie nicht wächst durch sozialen Fortschritt, durch
Erhöhung der Gemeinschaftsmoral, des Wissens und Könnens der einzelnen, durch
die Kraft, die die Gewißheit der Lebenssicherheit durch soziale Gerechtigkeit und Frieden

verschafft. Eine lebendige Demokratie kann es sich nicht erlauben, sich engherzig
und verächtlich gegen andere Regierungssysteme zu versdiließen. Sie soll zu verstehen
suchen durch Kenntnis und guten Willen. Das führt von selbst die für echten Frieden
so notwendige Bescheidenheit und das Bewußtsein herbei, daß «wir allesamt Sünder
sind», unvollkommen als einzelne und als Völker und kein Recht haben, den Stein auf
andere zu werfen, die durch eine ganz andere Entwicklung und Geschichte gegangen
und daher zu anderen Formen gelangt sind als wir.

Es ist heute in den USA nicht leicht und nicht ungefährlich für Ruf und Existenz,
so offen und unverbogen zu seinen Mitbürgern zu sprechen, wie es der Verfasser dieses

Buches tut. Dasselbe ist daher eine Quelle der Erhebung und der Ermutigung für
die Menschen des Friedens und des guten Willens.

Eine Übersetzung ins Deutsche ist in Vorbereitung. Alice Herz

469



Raymond Chasles, Israel und die Weltvölker (Israel et les Nations). Aus dem
Französischen übersefet von August Raske, 4. Auflage, 1954, Patmos-Verlag,
Stuttgart, 178 Seiten.

Das Tausendjährige Reich, das im ganzen zwölf Jahre gedauert hat, ist zum
Wifewort geworden; es werden kaum alle, die es anwenden, sich dessen bewußt sein,
daß das Wort urbiblischem Gedankengut entspringt und sich in dieser Form im
einzigen prophetischen Buch des Neuen Bundes, der Geheimen Offenbarung, findet. Im
Kapitel 12 lesen wir von dem fürchterlichen Kampf zwischen dem Erzengel Michael
und dem Drachen, in dessen Verlauf dieser überwältigt und auf die Erde herabgeworfen

wurde. Nun ist Satan der «Fürst dieser Welt». Darum «wehe der Erde und
dem Meere! Denn der Teufel ist zu euch herabgestiegen; er hat großen Zorn; denn
er weiß, er hat nur wenig Zeit» (Offenb. 12,12).

Es kommt aber die Zeit, in der seine Herrschaft zu Ende geht. In Kapitel 20 sieht
Johannes in großartiger Zukunftsvision einen Engel vom Himmel niedersteigen; er
bemächtigt sich Satans und wirft ihn für tausend Jahre in den Abgrund, so daß er die
Völker nicht mehr verführen kann.

Diese Prophezeiung einer langen Periode der Ruhe und des Friedens auf Erden
steht keineswegs isoliert in der Heiligen Schrift; die alttestamentlichen parallelen
Hinweise auf ein messianisches Zeitalter sind insbesondere bei den Schriftpropheten —
von Jesaja bis Maleachi — zahlreich (siehe auch die siebzig Jahreswochen bei Daniel).
Sie können ebensowenig vom armseligen Aufbau des neuen Tempels nach dem
babylonischen Exil verstanden wie in «vergeistigtem Sinne» auf die Kirche angewendet werden,

wogegen man die Drohungen und Unheilsverkündigung einzig und allein den
Juden in die Schuhe schiebt.

Es ist ein namhaftes Verdienst des gelehrten Pariser Archäologen, der ein
Menschenleben der Erforschung und Popularisierung der Heiligen Schrift im katholischen
Frankreich gewidmet hat, all die Fragen (und es sind nicht wenige) in gedrängter und
faßlicher Form gleichsam in einem Handbuch zusammengefaßt zu haben (französische
Ausgabe 1945), von dem nun eine treffliche Obersetzung ins Deutsche vorliegt. Vor
allem aber hat er die naheliegenden, vielleicht sogar handgreiflichen Zusammenhänge
mit der nun erfolgten Wiederaufrichtung des Staates Israel und der intensivierten
Heimkehr von Juden aus allen Weltteilen — bei den Propheten ein Auftakt zum
messianischen Reich — gründlich beleuchtet.

Was aber dieses Buch dem Bibelgläubigen zum besonderen Erlebnis macht, ist
nachfolgender Gedankengang: Das Reich Gottes ist den Jüngern von Jesus als
unmittelbar bevorstehend gepredigt und von diesen ebenso auch erwartet und ersehnt
worden. Es ist Chasles und den Bibelgelehrten, die ihm als Gewährsleute dienen,
eindeutig und klar, daß dieser Anbruch des Reiches Gottes damals auch wirklich bevorstand
und nur durch die Ablehnung seiner Heilspredigt durch die Führer Israels als des
Erstberufenen eine Hinausschiebung auf einen längeren und unbestimmten Zeitraum
erfahren hat (so siehe auch Rom. 11,25). So und nur so kann Jesu feierliche
Verheißung: «Wahrlich, ich sage euch: Einige von denen, die hier stehen, werden den Tod
nicht kosten, bis sie das Reich Gottes sehen» (so übereinstimmend bei den drei
Synoptikern Matth. 16,28, Mk. 1,1, Luk. 9,27) einen Sinn gehabt haben. Der Beweis ist
in der Ablehnung der Predigt Pauli und Berufung der Heiden in der Apostelgeschichte
glücklich weitergeführt.

Der Chiliasmus, auch Millenarismus, hat in der Kirchengeschichte vielfach Ablehnung

gefunden, ohne aber in seiner gemäßigten Form als Häresie empfunden zu werden.

Heute aber gilt es, die Zeichen der Zeit zu begreifen und einerseits in den
grauenvollen Umwälzungen unseres Jahrhunderts, andererseits in der Sammlung
Israels in seiner ihm von Jahve seit je und je zugedachten Heimat einen Hinweis zu
sehen, daß wir vor einem gewaltigen Wendepunkt stehen. Die Welt lag und liegt
freilich im argen; es war aber, wie der Paradiesbericht der Bibel zeigt, nicht von
allem Anfang so und wird es auch nicht am Ende der Zeiten sein. Dabei mag es einen
geringeren Unterschied machen, ob wir mit dem Verfasser das Reich Gottes auf Erden

470



als friedlichen Abschluß endzeitlicher Natur ansehen oder in ihm mit Leonhard Ragaz
und seinen Anhängern, mit denen uns so vieles Gemeinsame verbindet, einer
trostvolleren und glorreichen Zukunft in sozialem Frieden und kulturellem Fortschritt
entgegensehen *. Herbert H. Lichtenstern

«Die Lage der Protestanten in katholischen Ländern.» Evangelischer Verlag, Zollikon
1953.

Die Ost-West-Neurose, von der wir heute alle mehr oder weniger befangen sind,
hindert immer wieder an der Lösung so wichtiger Sachfragen an anderen Fronten;
ihre Überwindung ist ein wesentlicher Beitrag zur politischen Entspannung. Hinweise
auf eine andere Front, wie der vorliegende Dokumentarbericht und das im selben Verlag

früher erschienene «Der Katholizismus im Angriff», können hier einen wichtigen
Dienst leisten.

Das Buch hält sich kommentarlos an die Tatsachen, wie sie in bezug auf Italien
von Pfr. Hardmeier (Zurzadi), selber einige Zeit im Dienste der dortigen evangelischen

Kirche, über die evangelische Kirche in Spanien von dem ebenfalls lange dort
wirkenden Pfr. Brütsch (Bern) geschildert werden; über die Verhältnisse in Südamerika
berichten Pfr. Pradervand, der Generalsekretär des Reformierten Weltbundes, sowie
eine Dokumentation des Evangelischen Kirchenbundes in Kolumbien.

Evangelische Botschaft — und sie ist nicht an den Protestantismus und seine
verschiedenen Denominationen gebunden! — steht immer und überall wesentlich in
Anfechtung, die sich wieder und wieder auch äußerlich, in Konflikten mit Staaten,
Kirchen und anderen Mächten manifestieren wird. Zum Aufsehen mahnend ist die Lage
vor allem in katholisch-konservativen Staaten, wie Kolumbien, Spanien, Portugal und
Italien.

In Kolumbien, wo seit 1949 im Rahmen einer allgemeinen Reaktionstendenz in
Mittelamerika (vergleiche die erstaunlichen Vorgänge der lefeten Monate in Guatemala!)

eine Diktatur besteht, ist die Situation besonders schlimm; Fälle von offener
Verfolgung, von Plünderung und Raub, Mord und Totschlag stehen nicht vereinzelt
da und sind wohl dokumentiert; Hefee und Boykott, «unablässiger Druck und ständige
Ungewißheit» (S. 153) charakterisieren die Lage; andererseits aber «hat sich das
Gebetsleben der Kirche mächtig entfaltet, zahlreiche evangelische Christen leben Tag für
Tag aus der Kraft ihres Herrn»; die Verfolgungen «bewirkten den Zusammenschluß
aller protestantischen Kräfte, und das sich kräftig erwiesene Zeugnis hat überall neue
Türen geöffnet» (S. 151). In Spanien besteht eine gewisse gesefeliche Sicherung, indem
nach der Verfassung von 1945 Freiheit der «religiösen Oberzeugung» wie der «privaten

Ausübung des Gottesdienstes» besteht, was sachlich etwa mit Verfassungen
kommunistischer Staaten übereinstimmt; jegliche Evangelisation, Liebestätigkeit, kirchliche
Presse, evangelische Schulen sind verboten, zivile Trauung und Beerdigung erschwert,
Eröffnung von Gottesdiensträumen kontrolliert und lokaler Polizeiwillkür überlassen;
der allgemeine gesellschaftliche Druck ist groß, wenn sich auch manches infolge
außenpolitischer Rücksichten in lefeter Zeit gebessert hat. Ober Italien gibt das Buch beson-

' Da diese Auffassung über den Chiliasmus bei Leonhard Ragaz etwas
mißverständlich ist, setzen wir hier noch ein Zitat von Ragaz aus der Schrift «Das Reich
Gottes in der Bibel» (Zürich 1948) über das Tausendjährige Reich: «Es gibt im Kommen

des Reiches nicht nur Zusammenbruch, sondern auch Aufbau, nicht nur Nein,
sondern auch Ja, nicht nur Gericht, sondern auch Gnade. So im kleinen wie im großen. Es

kann ganz lange Perioden geben, wo eine neue Wahrheit Gottes die Menschen nährt,
bis ein neuer Durchbruch nötig ist. Diese Durchbrüche stüfeen einander, sefeen einander
voraus, weisen aufeinander hin und weisen alle auf die Vollendung des Reiches Gottes

hin. Der Durchbruch ist Christus, er ist geschehen und wird geschehen. Christus

ist das A und O.»

471



ders ausführlich und dokumentiert Auskunft; nach Hinweisen auf die Zeit des Risorgimento

bis 1929 und auf die des Faschismus wird das «evangelische Erwachen nach dem
Kriege» (S. 28) geschildert, das die Bemühungen um rechtliche Sicherungen begleiten.
Nach der Verfassung von 1948 bestehen weitgehend Glaubens- und Zeugnisfreiheit,
wie auch die bürgerlichen Freiheiten der liberalen Demokratie; doch sind diese durch
die Bestätigung des Lateranvertrages, die noch bestehenden Ausführungsgesefee aus der
faschistischen Zeit und das faschistische Strafgesefebuch von 1930 außerordentlich
eingeengt; der Sieg der Democrazia Cristiana von 1948 und die allgemeine Rekatholi-
sierung der westeuropäischen Politik tun das ihre, um den Druck aufrechtzuerhalten
und zu verstärken.

Ob es gelingen wird, hier den evangelischen Minderheiten, und damit jeder
Minderheit, und damit dem Einzelnen und seinem Gewissen, Recht zu schaffen, Raum für
ihren Dienst an der Gesamtheit? Für Gottes Wort Raum zu schaffen liegt auch dann
noch nicht in menschlichem Vermögen! J. L.

Tu Margarete Susman's Geburtstag

Unsere Freundin Margarete Susman hat unseren Wunsh, sie möge

anläßlih ihres Geburtstages etwas aus ihren Erinnerungen für uns auf-

shreiben, trotz starker gesundheitliher Behinderung erfüllen können

und damit erneut ihre starke und treue Verbundenheit mit uns bekundet.

Wir danken ihr für diese kostbare Gabe herzlih und wünshen ihr neue

Blüte in ihrer Arbeit und gleihzeitig reihe Frucht ihres Lebenswerkes,

so wie ja im heiligen Lande die Orangenbäume Blüte und Fruht gleihzeitig

hervorbringen. D. R.

472


	Buchbesprechungen

