
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 10

Artikel: Wie sieht uns Asien?

Autor: Furrer, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139935

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der allgemeine Wehrzwang brachte es mit sich, daß die obersten
Leitbilder der Gesellschaft (der Arzt, der Priester, der Gelehrte) militarisiert
wurden: es gab nun «Stabsärzte», «Divisionspfarrer» und «Wehrwissenschafter».

3. Die militaristiske Weltpest. In der totalen Militarisierung der
Menschheit drückt sich heute das lefete Krebsstadium der Entartung aus.
Jefet müssen alle dem Moloch Militarismus fronen; es gibt kein
Menschenbild mehr, es sei denn den militarisierten Menschen. Dies ist die
dämonische Vollendung der Entartung, wie sie Professor Künneth in
seinem Werk «Politik zwischen Gott und Dämon» beschrieben hat: «Der
Raubtiercharakter der modernen Staatsmacht offenbart seine hemmungslose

Gier und Brutalität. Es geschieht die Auslieferung des Schwertamtes
der Obrigkeit an die satanische Macht.»

Die Gemeinsamkeit aller drei Stufen des Militarismus ist einmal darin

gegeben, daß sie in der lefeten (dritten) Stufe alle anwesend sind: Der
«preußische Geist» ist ebenso am Endkrebs beteiligt wie der französische
Wehrzwang. Zum andern ist die Gemeinsamkeit zu erblicken in der
stufenweisen Entwihlung zum gewissenlosen Gewaltglauben, der schließlich

als der «Geist der Politik» schlechthin erscheint. Auf der ersten Stufe
sagt etwa der «Soldatenkönig»: «Die ewige Seligkeit ist vor Gott, alles
andere muß vor Mir sein.» Hier beansprucht der Cäsar schon den
gesamten staatlichen Bereich für sich. Auf der zweiten Stufe tritt das
«Staatsgewissen» an die Stelle des persönlichen Gewissens. Und dies
«Staatsgewissen» wird allein von der (militaristischen) Macht informiert.
Auf der dritten Stufe sagt Hitler (zu Rauschning): «Das Gewissen ist
eine Chimäre!» Es ist völlig abgeschafft von der militaristischen Gewalt,
die nur noch den gewissenlosen Befehlsausführer (Roboter) gebrauchen
kann.

Wir stehen seit dem Ersten Weltkrieg auf der dritten Stufe der
militaristischen Entartung. Der ABC-Krieg, der damals einsefete, war das
satanische Zeichen dieser Entartung. Wenn auch in solchem Krieg immer
noch «Divisionspfarrer» mitmarschieren, so kann ihn das so wenig heiligen,

wie des Feldbischofs Rarkowski Begeisterung fürs Hakenkreuz den

Hitlerkrieg sanktionieren konnte. Es ist alles dämonischer Lug und Trug.
G.H.

Wie sieht uns Asien?

In Evanston (Illinois) fand im August dieses Jahres die zweite Welt-
kirchenkonferenz statt. Sie stand unter dem fast sensationellen Generalthema:

«Christus — die Hoffnung der Welt.» Kennt das Christentum,
weist die christliche Kirche einen Weg aus der tragischen Verwicklung
unserer Zeit? Hat sie auf Grund ihrer Geschichte den nichtchristlichen

436



Völkern eine Hoffnung zu bieten? Berichte aus Evanston konstatierten
mit einigem Staunen eine ganz unerwartete Haltung bei Vertretern eben

jener Völker, die die Kirche seit Menschenaltern sich bemüht hatte für
das Christentum zu gewinnen. «Sie treten heute anders auf, haben

eigene Sprecher, feurige Verteidiger neu errungener Stellungen in ihren
fernen Ländern, ehemalige Missionsschüler, die nun mit frischer
Unbekümmertheit den westlichen Kirchen die Pistole auf die Brust sefeen,
indem sie mit der anderen Hand auf die Gefahr des Kommunismus und
der Wiederbelebung der alten Religionen hinweisen. Dieselbe Einstellung

nehmen die asiatischen Christen an.» («NZZ», Nr. 2179.)
In diesem Zusammenhang ist es vielleicht nicht unangebracht, unsere

kirchlichen Kreise auf ein Buch hinzuweisen, das geeignet ist, christliche
Gewissensforschung zu erleichtern und sie aus den theologischen Gefilden

in die Welt unverbrämter historischer Tatsachen hinüberzuleiten.
Wir meinen das 1953 erschienene Werk K. M. Panikkars: «Asien und
die Herrshaft des Westens.» Der Verfasser, heute indischer Botschafter
in Ägypten, vertrat sein Land in gleicher Eigenschaft in Peking, und
zwar unter Tschiang Kai-schek wie bei der jefeigen Regierung. Erfreulich
ist, daß sein epochemachendes Werk bald deutsch erscheinen wird (Oktober

1954 im Steinberg-Verlag, Zürich).
Welcher Art waren nach Panikkar die Beziehungen, die sich im Laufe

der Jahrhunderte zwischen Asien und dem Westen anbahnten? Wenn
wir von der vorchristlichen Ära absehen, von den Feldzügen Alexanders
des Großen etwa, so sehen wir mit Überraschung, daß Einflüsse kultureller

Art sich schon im frühen Mittelalter feststellen lassen, daß zum
Beispiel vom 7. Jahrhundert unserer Zeitrechnung an nestorianische
Christengemeinden in China existierten. Belegt sind ferner Missionsreisen
italienischer Mönche des 13. und 14. Jahrhunderts ins Reich der Mongolen

(Kublai Khan t 1294), deren Einfälle in den Westen die Christenheit

stark beunruhigten. Dank der Toleranz des Hofes, der die buddhistische

Lehre begünstigte, vermochte einer dieser Missionare, Monte
Corvino, wenn auch mit recht anfechtbaren Mitteln, sogar eine christliche

Gemeinde aufzubauen, die vom Papst zum Erzbistum Peking
erhoben wurde, nach etwa dreißig Jahren aber spurlos unterging.

Nachhaltiger sefeten anfangs des 16. Jahrhunderts die Portugiesen,
damals nodi eine bedeutende Seemacht, mit ihren Eroberungsfahrten ein.
Panikkar nennt ihre Unternehmung den achten Kreuzzug, der den Fernen

Osten der christlichen Religion unterwerfen sollte. In Wirklichkeit
war es der Beginn jener imperialistischen Epoche, die sich bis in unsere
Tage erstreckt und unzählige Kriege gekostet hat. Goa, die kleine
portugiesische Siedelung an der Westküste Indiens, die neuerdings so viel von
sich reden macht, wurde zum Ausgangspunkt für die Christianisierung
des Fernen Ostens. Um es gleich vorwegzunehmen, Erfolg war den
Bemühungen der katholischen Missionare nicht beschieden. Weder der
Fanatismus der Jesuiten mit ihrer Inquisition (1560) noch Versuche ande-

437



rer Missionare, den Indern das Christentum im Kleide der indischen
Philosophie näherzubringen, machten den gewünschten Eindruck.
Glaubensgespräche am Hofe des Mogul, zu denen die Vertreter der verschiedensten

Religionen eingeladen wurden, scheiterten an der Haltung der
westlichen Eiferer, die den Anspruch machten, allein die göttliche Wahrheit

zu besitzen. Fälle von Zwangsbekehrungen in Bengalen führten zu
einem Massaker der Portugiesen und zur Unterbindung missionarischer
Tätigkeit im Reiche des Mogul, etwa um 1660. Inzwischen war Portugal
machtpolitisch bedeutungslos geworden, was dazu beitrug, ihre Art der
Glaubensverbreitung lahmzulegen.

Die Nationen, die als «Ersdiließer» Indiens folgten, waren an der
Missionstätigkeit der Portugiesen gar nicht interessiert. Die Holländer
bauten einzig ihre Handelsstationen aus, und auch die Briten, die Ende
des 18. Jahrhunderts an ihre Stelle traten, waren als Protestanten nicht
geneigt, der Ausbreitung des katholischen Glaubens ihre Unterstützung
zu leihen. Protestantische Missionstätigkeit begann erst geraume Zeit
später, so daß die erste Christianisierungswelle in Indien mit dem
ausgehenden 17. Jahrhundert füglich als abgeschlossen gelten kann.

Der relative Mißerfolg der katholischen Missionsarbeit in Indien war
mit ein Grund für die Kirche, ihre Glaubensboten in neue Gebiete zu
entsenden, nach Japan und China. Der größte unter ihnen war Franz
Xavier, ein fanatischer Jesuit, was die Lehre anbetraf, darüber hinaus
aber eine Persönlichkeit, die man schon mit Franz von Assisi verglichen
hat. Er erhielt in seinem Missionsfeld an der Malabarküste Berichte, nach
denen die japanischen Fischer und Bauern bereit wären, die christliche
Heilsbotschaft zu empfangen. Voll Optimismus machte er sich auf nach

Japan und wurde dort auch zunächst freundlich aufgenommen. Er sah
sich aber bald zum Glaubensstreit gegen die Buddhisten gezwungen, den

er mit solchem Fanatismus führte, daß er sich nicht halten konnte. Auf
der Fahrt nach seinem neuen Wirkungsfeld, China, erreichte ihn 1552
der Tod. Xaviers Mitstreiter und Nachfolger in Japan verfolgten in den
folgenden Jahrzehnten eine andere Strategie. In Verbindung mit fron-
dierenden japanischen Fürsten und den spanischen Machthabern auf den
Philippinen suchten sie eine um die andere der japanischen Inseln unter
ihre Herrschaft zu bringen, ja die Spanier auf den Philippinen sprachen
offen davon, mit ihrer Flotte in Japan einzufallen. Die westlichen Missionare

bildeten offenbar eine Art Fünfte Kolonne in Japan. Die Reaktion
blieb nicht aus. 1638 wurden alle Spanier aus Japan vertrieben und die
japanischen Christen aufs schärfste verfolgt. Von 1638 bis in die Mitte
des 19. Jahrhunderts, als Japan gezwungen wurde, dem Westen die
Tore zu öffnen, war dort jede christliche Aktivität unmöglich.

Wieder andere Wege gingen die katholischen Missionen in China.
Während sie in Indien, an der Malabarküste und in Japan versucht hatten,

die Festung des Unglaubens im Sturm zu nehmen, lag den Jesuiten
in China daran, das Terrain dadurch vorzubereiten, daß sie zunächst das

438



Wohlwollen der obersten Beamten durch Geschenke und Dienste aller
Art zu erkaufen suchten. Ihr Ziel waren jedoch Peking und der kaiserliche
Hof. So sehen wir denn 1595 von der portugiesischen Handelsstation
Macao aus einen Pater, Matteo Ricci, auf seinem hindernisreichen Weg
nach Peking, wo er mit seinen Gefährten und schwerem Gepäck im Jahre
1598 eintraf. Die religiösen Schriften, die er mit sich führte, wogen nicht
schwer. Astronomische Instrumente, medianische Spielzeuge, Uhren mit
Schlagwerk und andere Raritäten, daneben auch ein solides mathematisches

Wissen sollten ihm Eingang in die höchsten Kreise verschaffen.
Es ging ihm der Ruf voraus, über alchemistische Geheimnisse zu
verfügen, jedenfalls zog er das Interesse der Gelehrten auf sich und durfte
schließlich seine reichsten Geschenke vor dem Kaiserthron niederlegen.
Es wurde ihm gestattet, sich in Peking niederzulassen. Er wagte aber
noch kaum, die christliche Lehre zu verbreiten. Im Laufe seines Studiums
war ihm dagegen der Konflikt zwischen der Lehre des Konfuzius und
dem von Indien sich ausbreitenden Buddhismus deutlich geworden und
die Möglichkeiten, die damit geboten wurden, dem Christentum Eingang
zu schaffen. Durch scharfe Angriffe auf den Buddhismus suchte er sich
das Wohlwollen der chinesischen Anhänger des Konfucius zu verschaffen

und zugleich zu zeigen, daß dessen Lehren mit der Botschaft Christi
nicht im Widerspruch ständen. Als Ricci 1610 auf dem Sterbebett lag,
glaubte er seinen Nachfolgern sagen zu dürfen: «Ich lasse euch vor einer
offenen Türe zurück.» Die Türe war allerdings offen, wie Panikkar
ironisch bemerkt, aber nur für Geschenke, wie er sie gebracht, für
westliches technisches Können, aber keineswegs für das Christentum, wie
Ricci geglaubt hatte.

Es würde zu weit führen, die weitere Entwicklung der Jesuitenmission

in China im einzelnen zu verfolgen. Es mag genügen, wenn wir
feststellen, daß die Nachfolger Riccis ihre Stellung am Hof über hundert
Jahre durch Dienste fragwürdigster Art zu erhalten wußten. Sie waren
der Reihe nach Hofastrologen, Kalendermacher, Kanonengießer, Vorsteher

der heidnischen kaiserlichen Opferzeremonien Diplomaten,
Prinzenerzieher. Der Abschluß eines Grenzvertrages mit Rußland im Jahre
1689, der mit ihrer Hilfe zustande kam, war ein Glanzstück jesuitischer
Diplomatie und führte dazu, daß 1692 ein Toleranzedikt erlassen wurde.
Bezeichnenderweise war damals im Bericht an den Kaiser von den Diensten

die Rede, die die Missionare dem Reich erwiesen hätten. Von ihrer
Glaubenslehre hieß es herablassend, «sie sei nicht schlecht und werde
auch nicht zu Ruhestörungen führen». Der Bau einer Kathedrale in
Peking (1705) stellte den Höhepunkt jesuitischer Tätigkeit in China dar.
In Wirklichkeit war er das Vorspiel zum bitteren Ende.

Angriffe auf die Jesuitenmissionare waren schon früher erfolgt, und
zwar von chinesischen Gelehrten wie von anderen christlichen Orden.
Der Konflikt verschärfte sich, als die Dominikaner die Ritenfrage zum
Zentrum ihrer Anklage gegen die Jesuiten machten. Wie oben erwähnt,

439



waren Jesuiten zu Vorstehern der kaiserlichen Opferzeremonien ernannt
worden. Die Frage war, ob diese Stellung und noch gravierendere Fälle
jesuitischen Diensteifers (das Segnen von Kanonen zum Beispiel und
deren Taufe auf den Namen katholischer Heiliger) nicht einer Profanierung
oder sogar Prostituierung der christlichen Religion gleichkämen. Die
Jesuiten gerieten auf den kuriosen Einfall, an den Kaiser selbst zu appellieren

und von ihm den Entscheid zu erbitten, der ihren Zwecken dienlich

war. Damit riefen sie die römische Kurie auf den Plan, die in Glau-
benssadien in lefeter Instanz zu entscheiden hat. Die jahrelange verbissene

Fehde der katholischen Orden, das Zögern der römischen Kurie,
durch einen provokativen Entscheid den Verlust eines gewaltigen
Wirkungsfeldes zu riskieren, muß für die Gebildeten Chinas ein amüsantes
Schauspiel gewesen sein. Das Ende war vorauszusehen. Dem vielseitigen
Druck konnte der Papst nicht widerstehen, er mußte die Praktiken der
Jesuiten verdammen, wodurch von selbst auch die geistliche Autorität des
chinesischen Kaisers angefochten wurde. Der lefete Schlag erfolgte 1724,
als die europäischen Missionare beordert wurden, das Land zu verlassen.

Panikkar bezeichnet die jesuitische Missionstätigkeit in China, wie
sie sich in den etwa 130 Jahren bis 1724 abspielte, als eine «schmutzige
Intrige». «Ihr Versuch der Eroberung Chinas», fährt er fort, «war von
Anfang an zum Mißerfolg verurteilt, nicht nur weil sich die chinesischen
Kaiser als klarblickende Männer erwiesen... sondern ebensosehr, weil
die Gebildeten im Lande mit ihrer eigenen Philosophie zu gut vertraut
waren, als daß sie sich von den Lehren einiger Ausländer hätten
imponieren lassen, das heißt von Leuten, deren moralische und geistige
Minderwertigkeit bei den Chinesen ohnehin feststand und deren Lebensführung

das negative Urteil bestätigte.»
Im 18. Jahrhundert war jede Missionstätigkeit in China unterbunden.

Die Lage änderte sich von Grund auf, als sich mit der Industrialisierung

Englands die Britische Ostindische Kompanie an verschiedenen
Häfen, den Eingangstoren Chinas, festsefete. Durch die Verträge von
Nanking 1942 ging Hongkong in den Besife der Engländer über, und der
Friedensvertrag von Tientsin 1860 gab ihnen, aber auch anderen
europäischen Nationen, vollends die Möglichkeit, in China zu schalten und
zu walten, wie ihnen beliebte. Kein Europäer konnte fortan vor ein
chinesisches Gericht gezogen werden; die schwache chinesische Regierung
mußte Freizügigkeit für christliche Missionen und weitgehende Vorteile
für den europäischen Handel zugestehen. Die christlichen Kirchen, in
unbegreiflicher Verblendung, sahen in diesen China aufgezwungenen
Zugeständnissen die große Chance für die Ausbreitung des Christentums

in China. Nach der Unterdrückung der Taiping-Rebellion (1865)
kamen denn auch Missionare aller Bekenntnisse zu Tausenden nach
China. Sie erhielten nicht unbedeutende Mittel aus den China abgenommenen

enormen Entschädigungen; sie erwarben Land und bauten
Kirchen und waren in ihrem Auftreten den hilflosen Chinesen gegenüber

440



alles andere als zurückhaltend. Die europäischen oder amerikanischen
Konsulate, die sie in Streitfällen schüfeten, trugen dazu bei, ihren Einfluß
geltend zu machen. Gerichtshändel, in die chinesische Christen verwik-
kelt waren, konnten in vielen Fällen als Glaubensverfolgung dargestellt
und zu Recht oder zu Unrecht zugunsten des «Christen» entschieden
werden. Die Protektion europäischer Konsulate war ein Lockmittel, mit
dessen Hilfe viele Chinesen sogar erst bewogen wurden, zum Christentum

überzutreten, wodurch sie sich der Jurisdiktion ihrer eigenen Behörden

entzogen. Nach den Erfahrungen von Kennern der Verhältnisse
maßten sich Missionare, gleich welchen Bekenntnisses, in ihrem Bezirk
direkt Regierungsautorität über ihre Gläubigen an. Die Aktivität, die die
verschiedenen Missionen entwickelten, war erstaunlich. Spitäler, Waisenhäuser

erstanden in den entlegendsten Provinzen. Es wurden Schulen,
vor allem Mittelschulen, gegründet und eine Menge Literatur produziert,
die die jungen Chinesen nicht nur für Wahrheit und Bildung gewinnen,
sondern ihnen daneben auch die Überlegenheit, ja Einzigartigkeit des
Christentums und die Größe der westlichen Völker darlegten.

Nun waren sicher viel echte religiöse Überzeugung und humanitärer
Eifer in diesen Bemühungen, und die Chinesen selbst anerkennen, daß
auf dem Gebiete der ärztlichen Mission zum Beispiel Großes geleistet
wurde. Nur geschah leider alles unter falschem Vorzeichen. Man mag es
als Treppenweisheit bezeichnen, wenn man heute erkennt, daß die
Bedingungen, unter denen die Missionstätigkeit im 19. Jahrhundert ihren
Anfang nahm, ihren Mißerfolg zum voraus besiegelten. «Daß man glauben

konnte, eine Religion, die unter dem Schüfe fremder Mächte
aufwuchs, nachdem diese selben Mächte dem Land entwürdigende
Bedingungen auferlegt hatten, würde geduldet, wenn einmal die Nation sich
selbst wieder fand, verrät größte Kurzsichtigkeit», meint Panikkar. Die
christliche Kirche war zum Partner des westlichen Imperialismus geworden.

Als dieser Imperialismus unter Anklage gestellt und schließlich
überwunden wurde, konnte es nicht ausbleiben, daß die Kirche das
Schicksal ihres Schufeherrn und Verbündeten teilte. Der Widerstand des
chinesischen Volkes und noch viel mehr der chinesischen Gebildeten
gegen die westliche Missionstätigkeit war übrigens schon immer vorhanden.

Obwohl meist passiv, äußerte er sich doch hin und wieder in
elementaren Ausbrüchen, vom Opiumkrieg des Jahres 1839 bis zum
Boxeraufstand zu Beginn unseres Jahrhunderts. Panikkar geht so weit, zu
erklären: «Es gab keine Provinz während dieser ganzen Zeit, selbst als die
Chinesen politisch ratlos und verängstigt waren, da der Mann auf der
Straße wie der Gebildete dem Missionar nicht zu verstehen gab, er sei
ein unwillkommener Eindringling.» Wenn eine wütende Volksmenge
einem flüchtenden Missionar nachrief: «Ihr habt unseren Palast zerstört
(Sommerpalast, Peking, 1860) und unseren Kaiser umgebracht, ihr
verkauft unserem Volke Gift (Opium), und dann kommt ihr und wollt uns
Tugend lehren», so kam darin der tiefe Groll des Volkes zum Ausdruck.

441



Es fehlte nicht an Ratschlägen auf höherer Ebene. Prinz Kung, ein
gescheiter, weitblickender Chinese, äußerte sich gegenüber dem britischen
Botschafter in den Worten: «Zwingt uns kein Opium auf und keine
Missionare, und ihr seid willkommen.» Die Missionsberidite selbst geben
auf ihre Art ein Bild des dauernden nationalen Protestes gegen die
Beleidigung chinesischer Zivilisation und Kultur, die in der Haltung der
Missionare lag. «Eine ohnmächtige chinesische Regierung war
außerstande, die chinesische Kultur zu schützen oder die nationale Würde
aufrechtzuerhalten, aber das Volk war nicht so leicht einzuschüchtern.»
Nun sind dies die Worte eines Asiaten, der, selbst eine alte Kultur
verkörpernd, die dem asiatischen Brudervolk angetane Beleidigung
nachhaltig empfindet. Aber seine Worte werden durch die Tatsache erhärtet,
daß die Missionen trofe allen Bemühungen vom chinesischen Volk abgelehnt

wurden und durch die Ereignisse der Nachkriegszeit sozusagen
weggefegt wurden.

Ein interessantes Gegenstück zu China ist das Japan des 19. und
20. Jahrhunderts. Mit der gewaltsamen Öffnung Japans durch Commodore

Perry im Jahre 1854 hätte sich leicht eine ähnliche Auflösung des
Reiches anbahnen können, wie sie China zur Beute europäischen
Machtstrebens machte. Die japanischen Regenten, die das Land vorsichtig und
widerwillig westlichen Ideen zugänglich machten, hielten zunächst das

Verbot «der üblen Sekte der Christen» aufrecht. Auf die Proteste der
Westmächte gaben sie als gewiegte Diplomaten zu verstehen, der Widerstand

der Bevölkerung gegen das Christentum sei so groß, daß eine
Politik der Toleranz erst nach Jahren gewagt werden könne. Nachdem
gewisse Reformen des Shintoismus durchgeführt, vor allem aber die
Unvereinbarkeit der christlichen Religion mit loyalem und patriotischem
Verhalten dem Bewußtsein des japanischen Bürgers eingeflößt worden
war, verkündete die Regierung 1873 den Grundsafe religiöser Toleranz.
Die Duldung freier Religionsausübung, das heißt missionarischer Tätigkeit,

war für die Westmächte Vorbedingung einer Vertragsrevision,
anders gesagt, der Abschaffung der Exterritorialität (Konsulargerichtsbarkeit),

die sich, wie geschildert wurde, für das chinesische Volk so
verhängnisvoll ausgewirkt hatte. Mit der Abschaffung der Konsulargerichtsbarkeit

war für die Japaner das große Ziel erreicht. Aber über das
Christentum dachten sie damit noch nicht anders als vorher. An Stelle der
Diffamierung des Christentums als «einer üblen Sekte» trat eine allgemein

zur Schau getragene Geringschätzung der Lehre. Dazu kam, daß
das Erziehungswesen in Japan in den Händen des Staates lag. Diese
Unterbindung der Erziehungs- und Schulungstätigkeit der christlichen Mission

wie das Wiederaufleben des Buddhismus waren die Hauptgründe,
die das Christentum auch im 19. Jahrhundert nicht Fuß fassen ließen.
Der Sieg Japans über China 1894 ließ das Selbstbewußtsein der Nation
so erstarken, daß eine Christianisierung Japans ein beinahe aussichtsloses

Unternehmen wurde.

442



Nicht weniger trübe Aussichten bestehen nach Panikkar für die
christliche Mission in anderen Gebieten des Fernen Ostens. Im
französischen Kolonialreich, in Südostasien, wo die französischen
Missions étrangères über große Besitzungen und Vorrechte verfügten,
gelang es nicht, den Asiaten für ein Christentum zu gewinnen, das in
seinen Augen so unheilvoll kompromittiert war. In Burma und in Siam
fanden die Patres der Missions étrangères die buddhistische Staatsreligion
in unangreifbarer Stellung vor, so daß ihre Missionstätigkeit zu keiner
Zeit größeren Umfang erreichte. In Indonesien bestand zur Zeit der
portugiesischen Missionsversuche, besonders unter Franz Xaviers Einfluß,
eine gewisse Rivalität zwischen christlichem Glauben und dem Islam. Der
Rückgang der portugiesischen Macht brachte im 17. und 18. Jahrhundert
den Sieg des Islam.

Welchen Weg ging Indien? Es würde zu weit führen, die einzelnen
Phasen der Entwicklung im 19. Jahrhundert aufzuweisen. Das wichtigste
Moment hier ist eine erstaunliche Wiedererweckung des Hinduismus in
der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Bemerkenswert ist, daß die
nationalistischen Führer, die die Befreiung Indiens vorbereiteten, selbst
fanatische Kämpfer für den Hinduismus waren. Nach dem Ausbruch des

Ersten Weltkrieges begannen die christlichen Führer Indiens einzusehen,
daß eine zu enge Verbindung mit der Kolonialmacht sich zu ihren
Ungunsten auswirkte. Eine Reihe von Veröffentlichungen unter dem Titel '

«Das Erbe Indiens», die vom Rat der christlichen Kirchen Indiens
herausgegeben wurde, zeigte ihr erwachendes Interesse für indische Kultur
und eine Befreiung von der Vormundschaft des Westens. Der Einfluß
Mahatma Gandhis, der um diese Zeit das indische Volk für seine
Unabhängigkeitsbewegung gewann, bewirkte seinerseits eine Festigung des

religiösen Einflusses. Nicht in engem Geist, Gandhi arbeitete zeit seines
Lebens mit Christen zusammen und zählte viele von ihnen zu seinen
engsten Freunden. Überhaupt war zur Zeit des Kampfes gegen die
englische Herrschaft keinerlei Animosität gegen das Christentum zu spüren.
Doch nicht aus Gründen, die für die christliche Mission erfreulich waren.
«So seltsam es klingen mag», schreibt Panikkar, «die indischen Führer
des 20. Jahrhunderts waren von der Überlegenheit und allumfassenden
Kraft (catholicity) ihres Glaubens zutiefst überzeugt und fühlten nur ein
tolerantes und leicht herablassendes Interesse für die christliche Lehre.»
Sie trauten ihrem Glauben auch die Fähigkeit zu, von sich aus offenbare
Mängel zu beheben. So führten sie unter Gandhi einen Kampf um die
«Unberührbaren», der eine Zeitlang den Christen vorbehalten zu sein
schien, und trugen den Sieg davon.

Angesichts dieser Sachlage sehen sich die europäischen und amerikanischen

Förderer der Mission zur Einsicht genötigt, daß auch Indien nicht
für den christlichen Glauben, mindestens nicht für das westliche
Kirchenchristentum, gewonnen werden kann. Die indische Verfassung gewährt

443



aber doch volle Freiheit des religiösen Bekenntnisses. Ist dies nicht eine
Einladung zu neuem Anfang?

Es ist sicher eine Aufforderung an die Christen des Westens, ihr
Gewissen zu erforschen, wie wir eingangs sagten. Ausgangspunkt für
eine solche Prüfung ist das Geständnis, daß der Versuch, Asien für die
westliche Lebensauffassung und Religion zu gewinnen, fehlgeschlagen
hat. Er war ein Mißerfolg besonders in China, wo die Bedingungen für
den Westen besonders günstig zu sein schienen. Er hat fehlgeschlagen in
Indien, wo außer in Schulen und in ärztlicher Eigenschaft der Missionar
aus dem Westen kaum mehr zu wirken vermag. In Japan, Siam und
Burma hatte er zu keiner Zeit große Aussichten. Ob sie nach Hiroshima
und Nagasaki, nach den Napalmbomben in Korea größer geworden sind?

Panikkar ist der Auffassung, die Erfolge der Mission hätten nicht so
unbedeutend zu sein brauchen. Gewiß konnte niemand erwarten, daß der
Buddhismus oder der Hinduismus das Feld räumen würden. Daß die
christliche Lehre aber eine so klägliche Niederlage erlitten hat, dafür,
meint Panikkar, trage der Westen selbst die Schuld.

Wir können ihm, wie uns scheint, darin nur zustimmen. Es ist
zunächst einmal der geistige und rassische Hochmut des Abendländers, dem
auch der Missionar nicht entging, sein manchmal arrogant zur Schau

getragenes Vertrauen auf seine kulturelle Überlegenheit, die den östlichen
¦ Menschen abstoßen. Panikkar macht dazu folgende Glosse. «Eigentümlich
ist, daß selbst in den Zeiten unangefochtener europäischer Vormacht kein
Asiate je den europäischen Anspruch kultureller Überlegenheit anerkannt
hat.» Der schlimmste Ausdruck dieses Hochmutes aus dem Westen, mit
dem, ob wir es wollen oder nicht, die christlichen Völker identifiziert
werden, waren wohl der Abwurf der Atombombe über asiatischen Städten

und die fortdauernden Experimente über Inseln und Meeresgebieten
Asiens. Asiaten als Versuchskaninchen!

Ein weiteres Moment, das uns den Menschen des Fernen Ostens
entfremdet, ist die Intoleranz unserer Dogmen. Um Panikkar noch einmal
zu zitieren:

«Die Doktrin eines Monopols auf Wahrheit und Offenbarung ist
dem asiatischen Geist vollständig fremd. Für den Hindu, der glaubt, daß
alle rechten Wege zu Gott führen, und den Buddhisten, den man gelehrt
hat, daß ,Übung im edlen achtfachen Weg' ihn zur Vollkommenheit
führe, ist die Behauptung irgendeiner Sekte, daß sie allein die Wahrheit
besifee, während alle Nichtgläubigen verdammt seien, unvernünftig und
absurd. Jeder gebildete Asiate, vom Kaiser Kang Hsi bis zu Gandhi, der
ernstlich und gewissenhaft diesen Standpunkt des Missionars zu begreifen

versucht hat, wird dies mit allem Nachdruck bestätigen.»
Wenn man sich zudem erinnert, welche Unzahl von Kirchen und

Sekten, von der katholischen Kirche bis zu den Adventisten, ihre
Auffassung als die allein seligmachende verkünden und nicht müde werden,

die Irrtümer und abergläubischen Praktiken aller anderen zu denun-

444



zieren, wird man verstehen, daß solche Mannigfaltigkeit nicht eben
überzeugend wirken konnte.

Was dem Missionar des 19, Jahrhunderts als Glücksfall erschien, das
Bewußtsein nämlich, daß er als Angehöriger einer Macht auftreten
konnte, die seine und seiner Kirche Interessen wenn nötig mit Waffengewalt

zu schützen verstand, hat, wie wir gesehen haben, nicht wenig
zum Mißerfolg westlicher Missionstätigkeit beigetragen. Wenn solche

Tätigkeit je wieder aufgenommen werden sollte, so könnte es nur auf
dem Fuße der Gleichberechtigung und aus dem Geiste freundschaftlicher
Zusammenarbeit geschehen. Wie ein Kenner des heutigen China es
ausgedrückt hat: «China ist bereit, Missionare aus westlichen Ländern
aufzunehmen, vorausgesefet, daß die gleiche Zahl chinesischer Missionare in
den westlichen Ländern arbeiten darf.» Dieser Ausspruch deutet ungefähr
an, wie uns Asien sieht. Paul Furrer

Bericht über das Sonntagstreffen
vom 26. September 1954 im Kinderfreundehaus «Mösli»

Eine richtige Überraschung bedeutete die große Teilnehmerzahl dieses Sonntagstreffens.

Auch persönlich noch unbekannte Freunde und Leser der «Neuen Wege» trafen

ein, sogar aus dem Ausland, und so wurde es ein reicher und gesegneter Tag. Das
«Mösli» und sein Hausvater, Herr Werner Egli, bereiteten uns mit einigen jugendlichen

Hilfskräften einen gemütlichen, überaus freundlichen Empfang, für den wir ihm
herzlich dankbar bleiben. Was uns unser Freund aus Israel, Dr. Erich Bloch, in seinem
Referat «Jesus und Israel» und in der nachfolgenden Diskussion schenkte, werden
unsere Leser in seiner eigenen Zusammenfassung im nächsten Heft lesen. Die Art seines
Vortrages war eine aus dem Herzen kommende, in schönstem Sinne eruptiv
hervorbrechende Schau Jesu, wie sie uns als Bekenntnis eines echten, weitblickenden, freien
Juden besonders bewegte. Dr. Blochs reiches Wissen, seine Erkenntnis, seine Mitteilungen

forderten zum Fragen und zur Besinnung auf. Etwas sehr Lebendiges strahlte
unter uns in diesen Stunden, und der Geist von Leonhard Ragaz, dem die Frage «Jesus
und Israel» eine Kernfrage bedeutet hatte, war uns nahe. Wir bedauerten sehr, daß

unsere Freundin, Margarete Susman, der diese Frage auch zum Lebensthema wurde,
nicht mit dabei sein konnte. Wir sagen Dr. Bloch und seiner Frau herzlichen Dank für
ihr Kommen.

Eine besondere Freude und wiederum eine Überraschung war uns die Anwesenheit

eines schwarzen Bruders aus Afrika, der uns in englischer Sprache von seiner
Heimat und dem Ringen seines Volkes um Gerechtigkeit und um wahre christliche Liebe
erschütternd berichtete. Wir bringen im folgenden eine etwas gekürzte deutsdie
Zusammenfassung seiner Ansprache.

Ein freundliches Wetter begleitete dieses Treffen, das unsere Zusammengehörigkeit
erneut gestärkt und bestätigt hat. C W.-St.

445


	Wie sieht uns Asien?

