Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 10

Artikel: Wie sieht uns Asien?

Autor: Furrer, Paul

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139935

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139935
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der allgemeine Wehrzwang brachte es mit sich, dafl die obersten Leit~
bilder der Gesellschaft (der Arzt, der Priester, der Gelehrte) militarisiert
wurden: es gab nun «Stabsirztes, <Divisionspfarrer»> und «Wehrwissen~
schafters.

3. Die militaristische Weltpest. In der totalen Militarisierung der
Mensdhheit driickt sich heute das letste Krebsstadium der Entartung aus.
Jetit miissen alle dem Moloch Militarismus fronen; es gibt kein Men-
schenbild mehr, es sei denn den militarisierten Menschen. Dies ist die
damonische Vollendung der Entartung, wie sie Professor Kiinneth in sei~
nem Werk «Politik zwischen Gott und Damons beschrieben hat: «Der
Raubtiercharakter der modernen Staatsmacht offenbart seine hemmungs-~
lose Gier und Brutalitit. Es geschieht die Auslieferung des Schwertamtes
der Obrigkeit an die satanische Macht.»

Die Gemeinsamkeit aller drei Stufen des Militarismus ist einmal dar~
in gegeben, daf} sie in der lefsten (dritten) Stufe alle anwesend sind: Der
«preullische Geist» ist ebenso am Endkrebs beteiligt wie der franzdsische
Wehrzwang. Zum andern ist die Gemeinsamkeit zu erblicken in der
stufenweisen Entwicklung zum gewissenlosen Gewaltglauben, der schliefi~
lich als der «Geist der Politiks schlechthin erscheint. Auf der ersten Stufe
sagt etwa der «Soldatenkdnigs: «Die ewige Seligkeit ist vor Gott, alles
andere mufl vor Mir sein.» Hier beansprucht der Cisar schon den ge-~
samten staatlichen Bereich fiir sich. Auf der zweiten Stufe tritt das
«Staatsgewissen» an die Stelle des persdnlichen Gewissens. Und dies
«Staatsgewissens wird allein von der (militaristischen) Macht informiert.
Auf der dritten Stufe sagt Hitler (zu Rauschning): «Das Gewissen ist
eine Chimirels Es ist vollig abgeschafft von der militaristischen Gewalt,
die nur noch den gewissenlosen Befehlsausfithrer (Roboter) gebrauchen
kann.

Wir stehen seit dem Ersten Weltkrieg auf der dritten Stufe der mili-
taristischen Entartung, Der ABC-Krieg, der damals einsetste, war das
satanische Zeichen dieser Entartung. Wenn auch in solchem Krieg immer
noch «Divisionspfarrers mitmarschieren, so kann ihn das so wenig heili-
gen, wie des Feldbischofs Rarkowski Begeisterung fiirs Hakenkreuz den
Hitlerkrieg sanktionieren konnte. Es ist alles ddmonischer Lug und Trug.

G. H.

Wie sieht uns Asien?

In Evanston (Illinois) fand im August dieses Jahres die zweite Welt-
kirchenkonferenz statt. Sie stand unter dem fast sensationellen General-
thema: «Christus — die Hoffnung der Welt.» Kennt das Christentum,
weist die christliche Kirche einen Weg aus der tragischen Verwicklung
unserer Zeit? Hat sie auf Grund ihrer Geschichte den nichtchristlichen

436



Volkern eine Hoffnung zu bieten? Berichte aus Evanston konstatierten
mit einigem Staunen eine ganz unerwartete Haltung bei Vertretern eben
- jener Vdlker, die die Kirche seit Menschenaltern sich bemiiht hatte fiir
das Christentum zu gewinnen. «Sie treten heute anders auf, haben
eigene Sprecher, feurige Verteidiger neu errungener Stellungen in ihren
fernen Lindern, chemalige Missionsschiiler, die nun mit frischer Un-
bekiimmertheit den westlichen Kirchen die Pistole auf die Brust setsen, in~
dem sie mit der anderen Hand auf die Gefahr des Kommunismus und
der Wiederbelebung der alten Religionen hinweisen. Dieselbe Einstel-
lung nehmen die asiatischen Christen an.» («NZZs, Nr. 2179.)

In diesem Zusammenhang ist es vielleicht nicht unangebracht, unsere
kirchlichen Kreise auf ein Buch hinzuweisen, das geeignet ist, christliche
Gewissensforschung zu erleichtern und sie aus den theologischen Gefil-
den in die Welt unverbrimter historischer Tatsachen hiniiberzuleiten.
Wir meinen das 1953 erschienene Werk K. M. Panikkars: «Asien und
die Herrschaft des Westens.» Der Verfasser, heute indischer Botschafter
in Agypten, vertrat sein Land in gleicher Eigenschaft in Peking, und
zwar unter Tschiang Kai-schek wie bei der jesigen Regierung. Erfreulich
ist, daB} sein epochemachendes Werk bald deutsch erscheinen wird (Okto~
ber 1954 im Steinberg~Verlag, Ziirich).

Welcher Art waren nach Panikkar die Beziehungen, die sich im Laufe
der Jahrhunderte zwischen Asien und dem Westen anbahnten? Wenn
wir von der vorchristlichen Ara abschen, von den Feldziigen Alexanders
des Groflen etwa, so sehen wir mit Uberraschung, dafl Einfliisse kulturel~
ler Art sich schon im frithen Mittelalter feststellen lassen, dafl zum Bei-
spiel vom 7. Jahrhundert unserer Zeitrechnung an nestorianische Chri-
stengemeinden in China existierten. Belegt sind ferner Missionsreisen
italienischer Ménche des 13. und 14. Jahrhunderts ins Reich der Mon-
golen (Kublai Khan + 1294), deren Einfille in den Westen die Christen~
heit stark beunruhigten. Dank der Toleranz des Hofes, der die buddhi~
stische Lehre begiinstigte, vermochte einer dieser Missionare, Monte
Corvino, wenn auch mit recht anfechtbaren Mitteln, sogar eine christ-
lihe Gemeinde aufzubauen, die vom Papst zum Erzbistum Peking er-
hoben wurde, nach etwa dreiflig Jahren aber spurlos unterging.

Nachhaltiger setsten anfangs des 16. Jahrhunderts die Portugiesen,
damals noch eine bedeutende Seemacht, mit ihren Eroberungsfahrten ein.
Panikkar nennt ihre Unternehmung den achten Kreuzzug, der den Fer-
nen Osten der christlichen Religion unterwerfen sollte. In Wirklichkeit
war es der Beginn jener imperialistischen Epoche, die sich bis in unsere
Tage erstreckt und unzihlige Kriege gekostet hat. Goa, die kleine portu-
giesische Siedelung an der Westkiiste Indiens, die neuerdings so viel von
sich reden macht, wurde zum Ausgangspunkt fiir die Christianisierung
des Fernen Ostens. Um es gleich vorwegzunehmen, Erfolg war den Be-
mithungen der katholischen Missionare nicht beschieden. Weder der Fa-
natismus der Jesuiten mit ithrer Inquisition (1560) noch Versuche ande~

437



rer Missionare, den Indern das Christentum im Kleide der indischen
Philosophie niherzubringen, machten den gewiinschten Eindruck. Glau-
bensgesprache am Hofe des Mogul, zu denen die Vertreter der verschie~
densten Religionen eingeladen wurden, scheiterten an der Haltung der
westlichen Eiferer, die den Anspruch machten, allein die géttliche Wahr~
heit zu besitzen. Fille von Zwangsbekehrungen in Bengalen fithrten zu
einem Massaker der Portugiesen und zur Unterbindung missionarischer
Tatigkeit im Reiche des Mogul, etwa um 1660, Inzwischen war Portugal
machtpolitisch bedeutungslos geworden, was dazu beitrug, ihre Art der
Glaubensverbreitung lahmzulegen.

Die Nationen, die als «Erschlieflers Indiens folgten, waren an der
Missionstatigkeit der Portugiesen gar nicht interessiert. Die Holldnder
bauten einzig ihre Handelsstationen aus, und auch die Briten, die Ende
des 18. Jahrhunderts an ihre Stelle traten, waren als Protestanten nicht
geneigt, der Ausbreitung des katholischen Glaubens ihre Unterstiitzung
zu leihen. Protestantische Missionstitigkeit begann erst geraume Zeit
spiter, so daf} die erste Christianisierungswelle in Indien mit dem aus-
gehenden 17. Jahrhundert fiiglich als abgeschlossen gelten kann.

Der relative Miflerfolg der katholischen Missionsarbeit in Indien war
mit ein Grund fiir die Kirche, ihre Glaubensboten in neue Gebiete zu
entsenden, nach Japan und China. Der grdfite unter ihnen war Franz
Xavier, ein fanatischer Jesuit, was die Lehre anbetraf, dariiber hinaus
aber eine Persdnlichkeit, die man schon mit Franz von Assisi verglichen
hat. Er erhielt in seinem Missionsfeld an der Malabarkiiste Berichte, nach
denen die japanischen Fischer und Bauern bereit wiren, die christliche
Heilsbotschaft zu empfangen. Voll Optimismus machte er sich auf nach
- Japan und wurde dort auch zunddhst freundlich aufgenommen. Er sah
sich aber bald zum Glaubensstreit gegen die Buddhisten gezwungen, den
er mit solchem Fanatismus fiihrte, dafl er sich nicht halten konnte. Auf
der Fahrt nach seinem neuen Wirkungsfeld, China, erreichte ihn 1552
der Tod. Xaviers Mitstreiter und Nachfolger in Japan verfolgten in den
folgenden Jahrzehnten eine andere Strategie. In Verbindung mit fron-
dierenden japanischen Fiirsten und den spanischen Machthabern auf den
Philippinen suchten sie eine um die andere der japanischen Inseln unter
ihre Herrschaft zu bringen, ja die Spanier auf den Philippinen sprachen
offen davon, mit ihrer Flotte in Japan einzufallen. Die westlichen Missio-
nare bildeten offenbar eine Art Fiinfte Kolonne in Japan. Die Reaktion
blieb nicht aus. 1638 wurden alle Spanier aus Japan vertrieben und die
japanischen Christen aufs schirfste verfolgt. Von 1638 bis in die Mitte
des 19. Jahrhunderts, als Japan gezwungen wurde, dem Westen die
Tore zu &ffnen, war dort jede christliche Aktivitit unmdglich. |

Wieder andere Wege gingen die katholischen Missionen in China.
Wibhrend sie in Indien, an der Malabarkiiste und in Japan versucht hat~
ten, die Festung des Unglaubens im Sturm zu nehmen, lag den Jesuiten
in China daran, das Terrain dadurch vorzubereiten, dafl sie zunidhst das

438



Wohlwollen der obersten Beamten durch Geschenke und Dienste aller
Art zu erkaufen suchten, Thr Ziel waren jedoch Peking und der kaiserliche
Hof. So sehen wir denn 1595 von der portugiesischen Handelsstation
Macao aus einen Pater, Matteo Ricci, auf seinem hindernisreichen Weg
nach Peking, wo er mit seinen Gefihrten und schwerem Gepéck im Jahre
1598 eintraf. Die religiSsen Schriften, die er mit sich fiihrte, wogen nicht
“schwer. Astronomische Instrumente, mechanische Spielzeuge, Uhren mit
Schlagwerk und andere Rarititen, daneben auch ein solides mathema-
tisches Wissen sollten ihm Eingang in die h&chsten Kreise verschaffen,
Es ging ihm der Ruf voraus, iiber alchemistische Geheimnisse zu ver~
figen, jedenfalls zog er das Interesse der Gelehrten auf sich und durfte
schliefilich seine reichsten Geschenke vor dem Kaiserthron niederlegen.
Es wurde ihm gestattet, sich in Peking niederzulassen. Er wagte aber
noch kaum, die christliche Lehre zu verbreiten. Im Laufe seines Studiums
war ihm dagegen der Konflikt zwischen der Lehre des Konfuzius und
dem von Indien sich ausbreitenden Buddhismus deutlich geworden und
die Maglichkeiten, die damit geboten wurden, dem Christentum Eingang
zu schaffen. Durch scharfe Angriffe auf den Buddhismus suchte er sich
das Wohlwollen der chinesischen Anhinger des Konfucius zu verschaf-
fen und zugleich zu zeigen, dafl dessen Lehren mit der Botschaft Christi
nicht im Widerspruch stinden. Als Ricci 1610 auf dem Sterbebett lag,
glaubte er seinen Nadhfolgern sagen zu diirfen: <Ich lasse euch vor einer
offenen Tiire zuriide.» Die Tiire war allerdings offen, wie Panikkar
ironisch bemerkt, aber nur fiir Geschenke, wie er sie gebradht, fiir west-
liches technisches Kénnen, aber keineswegs fiir das Christentum, wie
Ricci geglaubt hatte.

Es wiirde zu weit fithren, die weitere Entwicklung der Jesuitenmis-
sion in China im einzelnen zu verfolgen. Es mag geniigen, wenn wir
feststellen, dafl die Nachfolger Riccis ihre Stellung am Hof iiber hundert
Jahre durch Dienste fragwiirdigster Art zu erhalten wufiten. Sie waren
der Reihe nach Hofastrologen, Kalendermacher, Kanonengiefler, Vorste-
her der heidnischen kaiserlichen Opferzeremonien (!), Diplomaten, Prin~
zenerziecher. Der Abschlufl eines Grenzvertrages mit Rufiland im Jahre
1689, der mit ihrer Hilfe zustande kam, war ein Glanzstiick jesuitischer
Diplomatie und fiihrte dazu, dafl 1692 ein Toleranzedikt erlassen wurde.
‘Bezeichnenderweise war damals im Bericht an den Kaiser von den Dien-
sten die Rede, die die Missionare dem Reich. erwiesen hitten. Von ihrer
Glaubenslehre hiefl es herablassend, «sie sei nicht schlecht und werde
auch nicht zu Ruhestdrungen fiithrens. Der Bau einer Kathedrale in Pe-
king (1705) stellte den Hhepunkt jesuitischer Tatigkeit in China dar.
In Wirklichkeit war er das Vorspiel zum bitteren Ende.

Angriffe auf die Jesuitenmissionare waren schon frither erfolgt, und
zwar von chinesischen Gelehrten wie von anderen dhristlichen Orden.
Der Konflikt verschirfte sich, als die Dominikaner die Ritenfrage zum
Zentrum ihrer Anklage gegen die Jesuiten machten. Wie oben erwihnt,

439



waren Jesuiten zu Vorstehern der kaiserlichen Opferzeremonien ernannt
worden. Die Frage war, ob diese Stellung und noch gravierendere Fille
jesuitischen Diensteifers (das Segnen von Kanonen zum Beispiel und de-
ren Taufe auf den Namen katholischer Heiliger) nicht einer Profanierung
oder sogar Prostituierung der christlichen Religion gleichkimen. Die Je-~
suiten gerieten auf den kuriosen Einfall, an den Kaiser selbst zu appel-
lieren und von ihm den Entscheid zu erbitten, der ihren Zwedken dien-
lich war: Damit riefen sie die r8mische Kurie auf den Plan, die in Glau~
benssachen in lester Instanz zu entscheiden hat. Die jahrelange verbis-
sene Fehde der katholischen Orden, das Zsgern der rémischen Kurie,
durch einen provokativen Entscheid den Verlust eines gewaltigen Wir~
kungsfeldes zu riskieren, mufl fiir die Gebildeten Chinas ein amiisantes
Schauspiel gewesen sein. Das Ende war vorauszusehen. Dem vielseitigen
Drudk konnte der Papst nicht widerstehen, er mufite die Praktiken der
Jesuiten verdammen, wodurdch von selbst auch die geistliche Autoritit des
chinesischen Kaisers angefochten wurde. Der letste Schlag erfolgte 1724,
als die europaischen ‘Missionare beordert wurden, das Land zu verlassen.

Panikkar bezeichnet die jesuitische Missionstitigkeit in China, wie
sie sich in den etwa 130 Jahren bis 1724 abspielte, als eine «schmutzige
Intrige». «Ihr Versuch der Eroberung Chinas», fahrt er fort, «war von An-~
fang an zum Miflerfolg verurteilt, nicht nur weil sich die chinesischen
Kaiser als klarblickende Méanner erwiesen ... sondern ebensosehr, weil
die Gebildeten im Lande mit ihrer eigenen Philosophie zu gut vertraut
waren, als dafl sie sich von den Lehren einiger Auslinder hitten impo-
nieren lassen, das heiflt von Leuten, deren moralische und geistige Min-
derwertigkeit bei den Chinesen chnehin feststand und deren Lebensfiih~
rung das negative Urteil bestatigte.»

Im 18. Jahrhundert war jede Missionstitigkeit in China unterbun-
den. Die Lage #nderte sich von Grund auf, als sich mit der Industriali-
sierung Englands die Britische Ostindische Kompanie an verschiedenen
Hifen, den Eingangstoren Chinas, festsetite. Durch die Vertrige von
Nanking 1942 ging Hongkong in den Besits der Englander iiber, und der
Friedensvertrag von Tientsin 1860 gab ihnen, aber auch anderen euro-
paischen Nationen, vollends die Mdglichkeit, in China zu schalten und
zu walten, wie ihnen beliebte. Kein Europder konnte fortan vor ein
chinesisches Gericht gezogen werden; die schwadhe chinesische Regierung
muflte Freiziigigkeit fiir christliche Missionen und weitgehende Vorteile
fir den europiischen Handel zugestehen. Die christlichen Kirchen, in
unbegreiflicher Verblendung, sahen in diesen China aufgezwungenen
Zugestindnissen die grofle Chance fiir die Ausbreitung des Christen~
tums in China. Nach der Unterdriickung der Taiping-Rebellion (1865)
kamen denn auch Missionare aller Bekenntnisse zu Tausenden nach
China, Sie erhielten nicht unbedeutende Mittel aus den China abgenom~
menen enormen Entschidigungen; sie erwarben Land und bauten Kir~
chen und waren in ihrem Auftreten den hilflosen Chinesen gegeniiber

440



alles andere als zuriidkhaltend. Die europiischen oder amerikanischen
Konsulate, die sie in Streitfillen schiisten, trugen dazu bei, ihren Einflufl
geltend zu machen. Gerichtshindel, in die chinesische Christen verwik~
kelt waren, konnten in vielen Fillen als Glaubensverfolgung dargestellt
und zu Redht oder zu Unrecht zugunsten des «Christens entschieden
werden. Die Protektion europdischer Konsulate war ein Lodkmittel, mit
dessen Hilfe viele Chinesen sogar erst bewogen wurden, zum Christen-
tum {iberzutreten, wodurch sie sich der Jurisdiktion ihrer eigenen Behor-
den entzogen. Nach den Erfahrungen von Kennern der Verhiltnisse
mafiten sich Missionare, gleich welchen Bekenntnisses, in ihrem Bezirk
direkt Regierungsautoritit iiber ihre Gliaubigen an. Die Aktivitit, die die
verschiedenen Missionen entwidkelten, war erstaunlich. Spitiler, Waisen-
hiuser erstanden in den entlegendsten Provinzen. Es wurden Schulen,
vor allem Mittelschulen, gegriindet und eine Menge Literatur produziert,
die die jungen Chinesen nicht nur fiir Wahrheit und Bildung gewinnen,
sondern ihnen daneben auch die Uberlegenheit, ja Einzigartigkeit des
Christentums und die Gréfle der westlichen V&lker darlegten.

Nun waren sicher viel echte religidse Uberzeugung und humanitirer
Eifer in diesen Bemithungen, und die Chinesen selbst anerkennen, daf}
auf dem Gebiete der irztlichen Mission zum Beispiel Grofles geleistet
wurde. Nur geschah leider alles unter falschem Vorzeichen. Man mag es
als Treppenweisheit bezeichnen, wenn man heute erkennt, dafl die Be-
dingungen, unter denen die Missionstitigkeit im 19. Jahrhundert ihren
Anfang nahm, ihren Miflerfolg zum voraus besiegelten. «Dafl man glau-
~ben konnte, eine Religion, die unter dem Schuty fremder Michte auf-
wuchs, nachdem diese selben Machte dem Land entwiirdigende Bedin-
-gungen auferlegt hatten, wiirde geduldet, wenn einmal die Nation sich

selbst wieder fand, verrat grofite Kurzsichtigkeits, meint Panikkar. Die
christliche Kirche war zum Partner des westlichen Imperialismus gewor~
den. Als dieser Imperialismus unter Anklage gestellt und schlieflich
iiberwunden wurde, konnte es nicht ausbleiben, dafl die Kirche das
Schicksal ihres Schussherrn und Verbiindeten teilte. Der Widerstand des
chinesischen Volkes und noch viel mehr der chinesischen Gebildeten ge-
gen die westliche Missionstitigkeit war {ibrigens schon immer vorhan-~
den. ‘Obwohl meist passiv, duflerte er sich doch hin und wieder in ele-~
mentaren Ausbriichen, vom Opiumkrieg des Jahres 1839 bis zum Boxer~
aufstand zu Beginn unseres Jahrhunderts. Panikkar geht so weit, zu er~
kldren: «<Es gab keine Provinz wihrend dieser ganzen Zeit, selbst als die
Chinesen politisch ratlos und veringstigt waren, da der Mann auf der
Strafle wie der Gebildete dem Missionar nicht zu verstehen gab, er sei
ein unwillkommener Eindringling.» Wenn eine wiitende Volksmenge
einem fliichtenden Missionar nachrief: «Ihr habt unseren Palast zerst&rt
(Sommerpalast, Peking, 1860) und unseren Kaiser umgebradht, ihr ver-
kauft unserem Volke Gift (Opium), und dann kommt ihr und wollt uns
Tugend lehren», so kam darin der tiefe Groll des Volkes zum Ausdruck.

441



Es fehlte nicht an Ratschligen auf héherer Ebene. Prinz Kung, ein ge-~
scheiter, weitblickender Chinese, duflerte sich gegeniiber dem britischen
Botschafter in den Worten: «Zwingt uns kein Opium auf und keine Mis-
sionare, und ihr seid willkommen.» Die Missionsberichte selbst geben
auf ihre Art ein Bild des dauernden nationalen Protestes gegen die Be-~
leidigung chinesischer Zivilisation und Kultur, die in der Haltung der
Missionare lag. «Eine ohnmidhtige chinesische Regierung war aufler-
stande, die chinesische Kultur zu schiitzen oder die nationale Wiirde auf-
rechtzuerhalten, aber das Volk war nicht so leicht einzuschiichtern.»
Nun sind dies die Worte eines Asiaten, der, selbst eine alte Kultur ver-
kdrpernd, die dem asiatischen Brudervolk angetane Beleidigung nach-
haltig empfindet. Aber seine Worte werden durch die Tatsache erhirtet,
dafl die Missionen trots allen Bemiithungen vom chinesischen Volk abge-
lehnt wurden und durch die Ereignisse der Nachkriegszeit sozusagen
weggefegt wurden.

Ein interessantes Gegenstiick zu China ist das Japan des 19. und
20. Jahrhunderts. Mit der gewaltsamen Offnung Japans durch Commo-
dore Perry im Jahre 1854 hitte sich leicht eine dhnliche Aufldsung des
Reiches anbahnen k&nnen, wie sie China zur Beute europiischen Macht-
strebens machte. Die japanischen Regenten, die das Land vorsichtig und
widerwillig westlichen Ideen zuginglich machten, hielten zunichst das
Verbot «der iiblen Sekte der Christens aufrecht. Auf die Proteste der
Westmichte gaben sie als gewiegte Diplomaten zu verstehen, der Wider-
stand der Bevilkerung gegen das Christentum sei so groff, dafl eine
Politik der Toleranz erst nach Jahren gewagt werden kénne. Nachdem
gewisse Reformen des Shintoismus durchgefiihrt, vor allem aber die Un-
vereinbarkeit der christlichen Religion mit loyalem und patriotischem
Verhalten dem Bewufltsein des japanischen Biirgers eingefldfit worden
war, verkiindete die Regierung 1873 den Grundsaty religitser Toleranz.
Die Duldung freier Religionsausiibung, das heifit missionarischer Tatig-
keit, war fiir die Westmachte Vorbedingung einer Vertragsrevision, an~
ders gesagt, der Abschaffung der Exterritorialitit (Konsulargerichtsbar-
keit), die sich, wie geschildert wurde, fiir das chinesische Volk so ver-
hingnisvoll ausgewirkt hatte. Mit der Abschaffung der Konsulargerichts-
barkeit war fiir die Japaner das grofle Ziel erreicht. Aber iiber das Chri-
stentum dachten sie damit noch nicht anders als vorher. An Stelle der
Diffamierung des Christentums als «einer iiblen Sekte» trat eine allge-
mein zur Schau getragene Geringschitzung der Lehre. Dazu kam, dafl
das Erziehungswesen in Japan in den Handen des Staates lag. Diese Un-
terbindung der Erziehungs~ und Schulungstitigkeit der christlichen Mis-
sion wie das Wiederaufleben des Buddhismus waren die Hauptgriinde,
die das Christentum auch im 19. Jahrhundert nicht Fufl fassen lieflen.
Der Sieg Japans iiber China 1894 liel das Selbstbewufitsein der Nation
so erstarken, daf} eine Christianisierung Japans ein beinahe aussichts-
loses Unternehmen wurde.

442



Nicht weniger triilbe Aussichten bestehen nach Panikkar fir die
christliche Mission in anderen Gebieten des Fernen Ostens. Im
franzdsischen Kolonialreich, in Siidostasien, wo die franz&sischen
Missions étrangeres iiber grofle Besitzungen und Vorrechte verfiigten,
gelang es nicht, den Asiaten fiir ein Christentum zu gewinnen, das in
seinen Augen so unheilvoll kompromittiert war, In Burma und in Siam
fanden die Patres der Missions étrangéres die buddhistische Staatsreligion
in unangreifbarer Stellung vor, so daf} ihre Missionstitigkeit zu keiner
Zeit groferen Umfang erreichte. In Indonesien bestand zur Zeit der por~
tugiesischen Missionsversuche, besonders unter Franz Xaviers Einfluf,
eine gewisse Rivalitit zwischen christlichem Glauben und dem Islam. Der
Riickgang der portugiesischen Macht brachte im 17. und 18. Jahrhundert
den Sieg des Islam.

Welchen Weg ging Indien? Es wiirde zu weit fiihren, die einzelnen
Phasen der Entwidklung im 19. Jahrhundert aufzuweisen. Das wichtigste
Moment hier ist eine erstaunliche Wiedererwedkung des Hinduismus in
der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts. Bemerkenswert ist, daf} die
nationalistischen Fithrer, die die Befreiung Indiens vorbereiteten, selbst
fanatische Kampfer fiir den Hinduismus waren. Nach dem Ausbruch des
Ersten Weltkrieges begannen die christlichen Fiihrer Indiens einzusehen,
daf eine zu enge Verbindung mit der Kolonialmadht sich zu ihren Un~
gunsten auswirkte. Eine Reihe von Verdffentlichungen unter dem Titel
«Das Erbe Indiens», die vom Rat der dchristlichen Kirchen Indiens heraus-
gegeben wurde, zeigte ihr erwachendes Interesse fiir indische Kultur
und eine Befreiung von der Vormundschaft des Westens. Der Einfluf}
Mahatma Gandhis, der um diese Zeit das indische Volk fiir seine Un-~
abhingigkeitsbewegung gewann, bewirkte seinerseits eine Festigung des
religidsen Einflusses. Nicht in engem Geist, Gandhi arbeitete zeit seines
Lebens mit Christen zusammen und zihlte viele von ihnen zu seinen
engsten Freunden. Uberhaupt war zur Zeit des Kampfes gegen die eng-
lische Herrschaft keinerlei Animositit gegen das Christentum zu spiiren.
Doch nicht aus Griinden, die fiir die christliche Mission erfreulich waren.
«So seltsam es klingen mag», schreibt Panikkar, «die indischen Fithrer
des 20. Jahrhunderts waren von der Uberlegenheit und allumfassenden
Kraft (catholicity) thres Glaubens zutiefst iberzeugt und fiihlten nur ein
tolerantes und leicht herablassendes Interesse fiir die christliche Lehre.»
Sie trauten ihrem Glauben auch die Fihigkeit zu, von sich aus offenbare
Mangel zu beheben. So fiihrten sie unter Gandhi einen Kampf um die
«Unberithrbaren», der eine Zeitlang den Christen vorbehalten zu sein
schien, und trugen den Sieg davon.

Angesichts dieser Sachlage sehen sich die europdischen und amerika-
nischen Férderer der Mission zur Einsicht genétigt, dal auch Indien nicht
fiir den christlichen Glauben, mindestens nicht fiir das westliche Kirchen-
christentum, gewonnen werden kann. Die indische Verfassung gewihrt

443



aber doch volle Freiheit des religitsen Bekenntnisses. Ist dies nicht eine
Einladung zu neuem Anfang?

Es ist sicher eine Aufforderung an die Christen des Westens, ihr
Gewissen zu erforschen, wie wir eingangs sagten. Ausgangspunkt fiir
eine solche Priifung ist das Gestindnis, dafl der Versuch, Asien fiir die
westliche Lebensauffassung und Religion zu gewinnen, fehlgeschlagen
hat. Er war ein Miflerfolg besonders in China, wo die Bedingungen fiir
den Westen besonders giinstig zu sein schienen. Er hat fehlgeschlagen in
Indien, wo aufler in Schulen und in Arztlicher Eigenschaft der Missionar
aus dem Westen kaum mehr zu wirken vermag. In Japan, Siam und
Burma hatte er zu keiner Zeit grofle Aussichten. Ob sie nach Hiroshima
und Nagasaki, nach den Napalmbomben in Korea gréfier geworden sind?

Panikkar ist der Auffassung, die Erfolge der Mission hitten nicht so
unbedeutend zu sein brauchen. Gewifl konnte niemand erwarten, dafl der
Buddhismus oder der Hinduismus das Feld rdumen wiirden. Dafl die
christliche Lehre aber eine so kligliche Niederlage erlitten hat, dafiir,
meint Panikkar, trage der Westen selbst die Schuld.

Wir kdnnen ihm, wie uns scheint, darin nur zustimmen. Es ist zu-~
nadhst einmal der geistige und rassische Hochmut des Abendlinders, dem
auch der Missionar nicht entging, sein manchmal arrogant zur Schau ge~
tragenes Vertrauen auf seine kulturelle Uberlegenheit, die den &stlichen
- Menschen abstoflen. Panikkar macht dazu folgende Glosse. «Eigentiimlich
ist, daf} selbst in den Zeiten unangefochtener europiischer Vormacht kein
Asiate je den europiischen Anspruch kultureller Uberlegenheit anerkannt
hat.» Der schlimmste Ausdrudk dieses Hochmutes aus dem Westen, mit
dem, ob wir es wollen oder nicht, die christlichen V&lker identifiziert
werden, waren wohl der Abwurf der Atombombe iiber asiatischen Stid-
ten und die fortdauernden Experimente {iber Inseln und Meeresgebieten
Asiens. Asiaten als Versuchskaninchen!

Ein weiteres Moment, das uns den Menschen des Fernen Ostens ent-
fremdet, ist die Intoleranz unserer Dogmen. Um Panikkar noch einmal
zu zitieren: ‘

«Die Doktrin eines Monopols auf Wahrheit und Offenbarung ist
dem asiatischen Geist vollstﬁnd}i)g fremd. Fir den Hindu, der glaubt, daft
alle rechten Wege zu Gott fithren, und den Buddhisten, den man gelehrt
hat, daff ,Ubung im edlen achtfachen Weg’ ihn zur Vollkommenheit
fithre, ist die Behauptung irgendeiner Sekte, daf sie allein die Wahrheit
besitse, wihrend alle Nichtglaubigen verdammt seien, unverniinftig und
absurd. Jeder gebildete Asiate, vom Kaiser Kang Hsi bis zu Gandhi, der
ernstlich und gewissenhaft diesen Standpunkt des Missionars zu begrei-
fen versucht hat, wird dies mit allem Nachdruck bestitigen.»

Wenn man sich zudem erinnert, welche Unzahl von Kirchen und
Sekten, von der katholischen Kirche bis zu den Adventisten, ihre Auf-
fassung als die allein seligmachende verkiinden und nicht miide wer-
den, die Irrtiimer und abergliubischen Praktiken aller anderen zu denun-

444



zieren, wird man verstehen, daf} solche Mannigfaltigkeit nicht eben iiber~
zeugend wirken konnte. _
Was dem Missionar des 19. Jahrhunderts als Gliicksfall erschien, das
Bewuftsein namlich, dafl er als Angehdriger einer Madht auftreten
konnte, die seine und seiner Kirche Interessen wenn nétig mit Waffen-
gewalt zu schiitzen verstand, hat, wie wir gesehen haben, nicht wenig
zum Miferfolg westlicher Missionstitigkeit beigetragen. Wenn solche
Tatigkeit je wieder aufgenommen werden sollte, so kdnnte es nur auf
dem Fufle der Gleichberechtigung und aus dem Geiste freundschaftlicher
Zusammenarbeit geschehen. Wie ein Kenner des heutigen China es aus~
gedriickt hat: «China ist bereit, Missionare aus westlichen Lindern auf-~
zunehmen, vorausgesetst, dafl die gleiche Zahl chinesischer Missionare in
den westlichen Landern arbeiten darf.» Dieser Ausspruch deutet ungefihr
an, wie uns Asien sieht. - Paul Furrer

Bericht {iber das Sonntagstreffen

vom 26. September 1954 im Kinderfreundehaus «Méslis

Eine richtige Uberraschung bedeutete die grofle Teilnehmerzahl dieses Sonntags-~
treffens. Auch persénlich noch unbekannte Freunde und Leser der «Neuen Wege» tra~
fen ein, sogar aus dem Ausland, und so wurde es ein reicher und gesegneter Tag. Das
«Mosli» und sein Hausvater, Herr Werner Egli, bereiteten uns mit einigen jugend-
lichen Hilfskriften einen gemiitlichen, iiberaus freundlichen Empfang, fiir den wir ihm
herzlich dankbar bleiben. Was uns unser Freund aus Israel, Dr. Erich Blodh, in seinem
Referat «Jesus und Israels und in der nachfolgenden Diskussion schenkte, werden un~
sere Leser in seiner eigenen Zusammenfassung im nichsten Heft lesen. Die Art seines
Vortrages war eine aus dem Herzen kommende, in schdnstem Sinne eruptiv hervor~
brechende Schau Jesu, wie sie uns als Bekenntnis eines echten, weitblickenden, freien
Juden besonders bewegte. Dr. Blochs reiches Wissen, seine Erkenntnis, seine Mittei~
lungen forderten zum Fragen und zur Besinnung auf. Etwas sehr Lebendiges strahlte
unter uns in diesen Stunden, und der Geist von Leonhard Ragaz, dem die Frage <Jesus
und Israel> eine Kernfrage bedeutet hatte, war uns nahe. Wir bedauerten sehr, daf}
unsere Freundin, Margarete Susman, der diese Frage auch zum Lebensthema wurde,
nicht mit dabei sein konnte. Wir sagen Dr. Bloch und seiner Frau herzlichen Dank fiir
ihr Kommen.

Eine besondere Freude und wiederum eine Uberraschung war uns die Anwesen~
heit eines schwarzen Bruders aus Afrika, der uns in englischer Sprache von seiner
Heimat und dem Ringen seines Volkes um Gerechtigkeit und um wahre dhristliche Liebe
erschiitternd berichtete. Wir bringen im folgenden eine etwas gekiirzte deutsche Zu-~
sammenfassung seiner Ansprache.

Ein freundliches Wetter begleitete dieses Treffen, das unsere Zusammengehdrigkeit
erneut gestirkt und bestitigt hat. _ C. W.-§t.

445



	Wie sieht uns Asien?

