Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 10

Artikel: Gibt es einen Militarismus?

Autor: G.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139934

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139934
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gibt es einen Militarismus?

Die remilitaristische Propaganda arbeitet auf zwei Geleisen. Auf
dem einen sagt sie: Der Militarismus ist nichts als ein Schlagwort (der
Feinde Deutschlands); es hat ihn nie gegeben. Auf dem anicﬁa‘:n macht
sie uns weis: Der Militarismus ist lingst tot, er wird nie wiederkehren;
was jetst kommt, ist die «demokratische Biirgerarmee» mit ihrer «Freiheit
in Uniform» (so der Titel einer Broschiire!).

Diesen Propagandaliigen mufl die Wahrheit entgegengestellt wer-
den: daf} es den Militarismus gibt und dafl er nun in Deutschland wie-
derkehrt.

Was ist das, der Militarismus?

Auf diese Frage mufl zunidhst die allgemeine Antwort gegeben wer-
den: Der Militarismus ist die Entartung des Militarischen; er ist die
Krebskrankheit des Soldatentums.

Das militirische Element soll nicht in Bausch und Bogen verdammt
werden; es hat seinen Ort im politischen Machtraum. Aber es kann ent-
arten, und es ist entartet, indem es iiber seine Grenzen auswucherte und
den zivilen Geist der Politik nach und nach v&llig verschlungen hat, Die-
ser verderbliche Vorgang einer Entartung des Soldatentums zum totali-
stischen Militarismus hat sich in drei Stufen vollzogen:

1. Die preufliische Entartung. Der Geist des preuflischen Staates war
von Anfang an militaristisch. Graf Mirabeau hatte ganz richtig er-
kannt: «La Prusse n’est pas un pays qui a une armée, c’est une armée
qui a un pays.» («Dieses Preuflen ist nicht ein Land, das eine Armee hat,
es ist vielmehr eine Armee, die ein Land hat.») In einer kleinen Schrift
(im Dobbeck~Verlag zu Speyer, Preis 50 Pfennig) legt Generalstabsoberst
a.D. Josef Weber sehr gut dar, wie der Militarismus in Preuflen die
Herrschaft fithrte: Der zivile Geist wurde ginzlich vom militirischen ver~
schlungen, und der kriegerische Gewaltgeist triumphierte iiber alle Frie~

densliebe, Das grofle Ordnungsbild der menschlichen Gesellschaft, das
~Bild des Vaters, wurde vom allgiiltigen Bild des Kriegers (der Vater in
Uniform) verschlungen

2. Die franzdsische Krankheit. Mit dem Jahre 1793 erfolgte der
zweite grofle Schub zur militaristischen Entartung des Soldatischen: Nun
wurde der allgemeine Wehrzwang eingefiihrt; alle Biirger hatten Solda-
ten zu werden, Der franzSsische Schriftsteller Georges Bernanos sagt von
dieser militaristischen Mafinahme: «Der herbste Schlag, der je gegen die
Freiheit gefiihrt wurde, ist die Einfiihrung der allgemeinen Wehrpflicht,
in der sich die totalitire Idee so absolut und unemgeschrankt ausdriidkt,
dafl man von ihr das ganze System ableiten kdnnte wie von den Lehr-
sitzen des Euklid die Geometrie. Diese Einfithrung bedeutete einen un-
geheuren Riickschritt in der Kultur.» Diese Stufe des Militarismus be-
deutete den Tod der Ritterlichkeit, denn die Masse ist niemals ritterlich.

435



Der allgemeine Wehrzwang brachte es mit sich, dafl die obersten Leit~
bilder der Gesellschaft (der Arzt, der Priester, der Gelehrte) militarisiert
wurden: es gab nun «Stabsirztes, <Divisionspfarrer»> und «Wehrwissen~
schafters.

3. Die militaristische Weltpest. In der totalen Militarisierung der
Mensdhheit driickt sich heute das letste Krebsstadium der Entartung aus.
Jetit miissen alle dem Moloch Militarismus fronen; es gibt kein Men-
schenbild mehr, es sei denn den militarisierten Menschen. Dies ist die
damonische Vollendung der Entartung, wie sie Professor Kiinneth in sei~
nem Werk «Politik zwischen Gott und Damons beschrieben hat: «Der
Raubtiercharakter der modernen Staatsmacht offenbart seine hemmungs-~
lose Gier und Brutalitit. Es geschieht die Auslieferung des Schwertamtes
der Obrigkeit an die satanische Macht.»

Die Gemeinsamkeit aller drei Stufen des Militarismus ist einmal dar~
in gegeben, daf} sie in der lefsten (dritten) Stufe alle anwesend sind: Der
«preullische Geist» ist ebenso am Endkrebs beteiligt wie der franzdsische
Wehrzwang. Zum andern ist die Gemeinsamkeit zu erblicken in der
stufenweisen Entwicklung zum gewissenlosen Gewaltglauben, der schliefi~
lich als der «Geist der Politiks schlechthin erscheint. Auf der ersten Stufe
sagt etwa der «Soldatenkdnigs: «Die ewige Seligkeit ist vor Gott, alles
andere mufl vor Mir sein.» Hier beansprucht der Cisar schon den ge-~
samten staatlichen Bereich fiir sich. Auf der zweiten Stufe tritt das
«Staatsgewissen» an die Stelle des persdnlichen Gewissens. Und dies
«Staatsgewissens wird allein von der (militaristischen) Macht informiert.
Auf der dritten Stufe sagt Hitler (zu Rauschning): «Das Gewissen ist
eine Chimirels Es ist vollig abgeschafft von der militaristischen Gewalt,
die nur noch den gewissenlosen Befehlsausfithrer (Roboter) gebrauchen
kann.

Wir stehen seit dem Ersten Weltkrieg auf der dritten Stufe der mili-
taristischen Entartung, Der ABC-Krieg, der damals einsetste, war das
satanische Zeichen dieser Entartung. Wenn auch in solchem Krieg immer
noch «Divisionspfarrers mitmarschieren, so kann ihn das so wenig heili-
gen, wie des Feldbischofs Rarkowski Begeisterung fiirs Hakenkreuz den
Hitlerkrieg sanktionieren konnte. Es ist alles ddmonischer Lug und Trug.

G. H.

Wie sieht uns Asien?

In Evanston (Illinois) fand im August dieses Jahres die zweite Welt-
kirchenkonferenz statt. Sie stand unter dem fast sensationellen General-
thema: «Christus — die Hoffnung der Welt.» Kennt das Christentum,
weist die christliche Kirche einen Weg aus der tragischen Verwicklung
unserer Zeit? Hat sie auf Grund ihrer Geschichte den nichtchristlichen

436



und fiir diese Aufgabe auch den einstigen Kierkegaard-Jiinger Theodor
Haecker gewonnen hat, der seit seiner Konversion an seinem fritheren
Lehrer in einer Weise Kritik tibt, die von diesem nur mehr ein getriib-
tes Bild gibt, daf$ gerade bei solchem Stand der Dinge Kierkegaard in
Wilhelm Kiitemeyer einen neuen getreuen Jiinger und Anwalt gefun-
den hat, der berufen erscheint, Haedker entgegen, das Bild Kierke-
gaards als eines berufenen Christentumlehrers ungetriibt wieder her-
zustellen. So ist es auch wie Gottes Fiigung, daf} gerade jetst ein Buch
Kierkegaards herausgekommen ist, betitelt: «Der Einzelne und die
Kirche», iibersest und herausgegeben mit einem Vorwort von Wilhelm
Kiitemeyer, das die erwihnte Wiederherstellung in der fiir das Jetst
notigen Weise zu besorgen scheint: denn dieses Jetst weist eine Zeit
auf, in der die Verirrung und Verwirrung so ungeheuerlich ist, dafl
eine teuflische Weltlichkeit wie der Faschismus von den offiziellen
«christlichen» Kirchen, zunichst von der Romkirche, nicht behindert,
sondern begiinstigt und unterstiitst, als Vertreter des positiven Chri-
stentums sich ausgibt und Stand gefaf3t hat. Carl Dallago

Vom Soldaten und vom ,Katholizismus”

Antwort auf Leserbriefe

Die Redaktion hat zu Beitrigen* von Georg Heidingsfelder einige
Zuschriften erhalten, Wir haben sie dem Autor unterbreitet und mdch~
ten zuerst ihm das Wort geben. Dann werden wir zu den aufgeriihrten
Fragen unsere Meinung sagen, wenn dies auch nicht im erschdpfenden
Sinne geschehen kann.

Sehr verehrte Frau Weingartner!

In diesen Tagen schickte mir ein Lehrer ein Photo aus einer Dorfkirche bei
Aachen, auf dem eine Statue Mariens mit dem Kinde abgebildet ist. Das Jesuskind,
das auf dem Arm der Muttergottes siit, hilt in der einen Hand den <Reichsapfels,
als Zeichen seines Herrschertums, in der andern, am Schopf, den abgesibelten Kopf
eines Janitscharen! Der Lehrer schrieb mir ironisch dazu, ob man dies Bildnis nicht
am1 besten als Umschlag fir das neue westdeutsche «Soldatengebetbuch» verwenden
sollte.

Hiermit sind wir mitten in den Sachen, die die Leser der «Neuen Wege> mit
Recht so sehr beschiftigen. Es ist ja ein gutes Zeichen, wenn man auf Publikationen ein
Echo vernimmt, sei es auch Widerspruch. So weifl man, dafl die «geistige Auseinan~
dersetzung» im Gange ist und die «Neuen Wege» nicht nur als Feierabendlektiire von
«Wahrheitsbesitzern> genossen werden, die ihre Meinung bestitigt sechen m&chten. Das
Kampfgesprich ist die fruchtbare Arena, in der die ganze Wahrheit ans Licht kommt.

* ¢Gibt es einen Militarismus?s> (Oktober 1954) und «Der Katholizismus> (No~
vember 1954).

560



So antworte ich, sehr verehrte Frau Weingartner, gerne auf die Leserbriefe, von
deren Inhalt Sie mir letsthin Kenntnis gegeben haben, hoffend, daf so ein lebendiger
Kontakt zwischen Schreibendem und Lesenden zustande kommt, Ich habe auch direkt
aus Deutschland eine Reihe von Zuschriften zu meinen Artikeln bekommen, teils leb~
haft zustimmend, teils widersprechend, aus denen zu ersehen ist, dafl wir weiterer
Klirung bediirfen. So schreibt ein Studienrat, dafl der Aufsaty «<Der Todeszirkel der
Christenheit> vervielfiltigt und iiberall verteilt werden miifite, wihrend ein Doktor
mir zu wissen gibt, daf er mit dem Pater Drinkwater solidarisch sei und glaube, daf}
Jesus wirklich zum Beil gegriffen hitte, falls Riuber in Nazareth eingefallen wiren.

Sie teilen mit, sehr verehrte Frau Weingartner, dafl eine Leserin sich an dem Saf
in meinem Aufsat iiber den <«Militarismus> (September~/Oktoberheft) stiefl: <Das
militirische Element soll nicht in Bausch und Bogen verworfen werden» — weil er ver~
muten lieBe, daBl ich das Militir nicht grundsiglich ablehne, sondern nur seine Aus~
wiichse. Schauen wir von hier aus auf unser Bildnis mit «Jesus, dem Kopfjiger» zu~
riick! Es ist dies ein Bildnis, das in Erinnerung an die Tiirkenzeit entstanden ist. Da~
mals waren unsere Glaubensgenossen einhellig der Ulberzeugung, dal man das christ~
liche Abendland gegen die anstiirmenden Tiirken mit Waffengewalt verteidigen miifite.
War das ein Irrtum? Sind diese Christen Mdrder gewesen?

Reinhold Schneider, der grofle Lehrer in diesen Fragen, sagt in seinem leften
Werk («Verhiillter Tag», 1954): <Die Verwerfung der Waffe wird in dem Augen~
blick schuldig, als sie Griber, Opfer, Trauer schmaht: da sie aus der personalen Ge-
wissensentscheidung und dem Anspruch auf deren Recht herausgehend den Fehler der
Gegner macht und Verpflichtungen verkiinden will.» Da sind wir im Mittelpunkt des
heutigen Geisterkampfes um den Soldaten: er geht eigentlich um das Gewissen und
sein Recht, das von beiden (radikalen) Seiten verneint wird: von der Staatsomnipotenz
und dem (politischen) Katholizismus einerseits, von den Pazifisten und Antimilitari-
sten andererseits; diese wollen den Soldaten grundsdslich bejaht, jene ihn grundsdtlich
verneint haben. Beide wollen mit «Gesetzen> das Gewissen binden. Das Gewissen,
das «in Christos steht, ist aber frei. Beide Seiten tendieren zum Fanatismus, ein {ibles
Kennzeichen, dafl die Freiheit verleit wird. Unser Dienst kann meines Erachtens nur
sein: Informierung der Gewissen, nicht Verkiindigung von unumstdfilichen Grund-~
gesetzen! Wir informieren die Gewissen aber eben nicht dadurch, dafl wir sie auf
Grundsige <verpflichtens, sondern dafl wir ihnen die ganze Wahrheit zeigen: die
Grundsite und die Situation! Wenn ein (politischer) «Katholizist> verkiindet: «Man
muf} sein Vaterland verteidigens, so hat er recht; aber ich miifite ihm erginzend bei~
fiigen: Wenn nun das Vaterland geteilt ist zwischen Madchtbldcke? Wenn nun eine
Verteidigung mit Atombomben gefiihrt werden soll? Wenn dies Vaterland mit schwe-
rer geschichtlicher Schuldhypothek in Hinsicht auf Miflbrauch der Gewalt belastet ist?
Wird dann nicht der «Grundsat» in seiner unabinderlichen Geltung erschiittert? So
auch ist es, scheint mir, mit der Gestalt des Soldaten: Warum soll ich den Prinzen
Eugen nicht gelten lassen? Weil sein ganzes Zeitalter (Mittelalter) «Kurzschlufi> ge-~
macht hat in der Verbindung von Religion und Politik? Er ist eine geschichtliche Ge~
stalt, die mir Respekt abndtigt: ich glaube, daBl er auch fiir mich der «edle Ritters blei~
ben kann, als der er geriihmt wird, wenn ich auch hier und heute die Gestalt des
Soldaten ablehnen mufl als die, die Gerechtigkeit herstellen kdnnte. Ich mdchte einem
«pazifistischen Fanatismus> widersprechen, der den Soldaten aller Zeiten «grundsifs~
lich» als Verbrecher gebrandmarkt sehen will. Da mache ich nicht mit. Nicht nur, weil
den Soldaten, die ritterlich kimpften, der subjektiv gute Glaube zugute zu halten ist,
und das Opfer derer, die so gefallen sind, Ehrfurcht verdient, sondern auch, weil diese
Gestalt des Soldaten in dieser Welt ihr Recht hatte, wenn sie auch selten genug <rein»
dargelebt worden sein mag als die des «Schiitzers der Gemeinschaft». Ich sage: hatte;
denn in unserem Zeitalter ist diese Gestalt nur noch als «ddmonisierte> mdglich, das
heifdt im Dienste von Michten und Kriften, die eindeutig dem Satansreich beizuordnen
sind. Ich glaube als Christ das Militir heute radikal ablehnen zu miissen, und ich
glaube als Deutscher, dal} nichts verderblicher wire als eine westdeutsche Remilitari~

561



sierung, wie sie der «Katholizismus» mit wahrem Feuereifer betreibt. Und da bin ich
nun bei dem anderen Begriff, der zum Widerspruch herausgefordert hat. Was ist von
mir gemeint mit dem <Katholizismuss»?

Der bekannte Jesuitenprofessor Dr. von Nell-Breuning sagt in einem Aufsats in
dem Heft 3 der «Neuen Gesellschafts (November/Dezember 1954), das dem politi~
schen Katholizismus gewidmet ist: «Katholizismus, ein zum mindesten ungliicklich ge-~
prigtes Wort. Die katholische Kirche ist eine Institution, eine geschichtliche Tatsache,
ein lebendiger Kdrper, kein blofles Begriffssystem oder Lehrgebiude, auch nicht primir
Trigerin einer Lehre und darum kein ,Jsmus‘.» — Dazu habe ich zu sagen: Nein, Herr
Pater, es handelt sich durchaus nicht nur um ein ungliidklich geprigtes Wort, es handelt
sich um eine ungliickliche Sache, die dieses Wort recht gut kennzeichnet: eben den
«Katholizismus», der grundsislich von der heiligen katholischen Kirche unterschieden
werden muf}, deren «Krebshrankheits er zu sein scheint.

Der Katholizismus ist in sich schlecht: er ist eine Mischung aus mittelalterlich
konstantinischem <«Kurzschlufl> und neuzeitlichem Willen zur Weltverchristlichung
mittels Parteipolitik (welch ein Wahn!) — stets unter (totalistischer) Unterdriickung der
Freiheit der Kinder Gottes im Gewissen. Des deutschen Katholizismus, dieser biirger~
lichen Sumpfpflanze gréfiter Siindenfall war die totale Kapitulation vor dem gesell~
schaftlichen Leitbild des preussischen Offiziers.

- Der christliche Glaube hat mit einem «Ismus» iiberhaupt nichts zu tun; demgemif
ist auch der Protestantismus als Entartung zu werten; dagegen ist der Sozialismus ein
legitimes Gewichs, da er ja nicht das Glaubensgut verfilscht (soweit er nicht als
Ersagreligion auftritt); eben darum bedarf der Sozialismus des Fundaments des (christ~
lichen) Glaubens, ohne das er als blof8 rationalistisches Gewichs vertrocknet, wie sich
heute zeigt! Aber dem Sozialismus den «Katholizismus» entgegenstellen, das ist ein
christliches Verbrechen, weil so der Glaube den Sozialisten nur noch als Ideologie er~
kennbar ist! Diesen Glauben dann auch noch an eine politische Partei binden, ist eine
ungeheure Entartung, eine «Sikularisierung» des Glaubensgutes, wie sie verderblicher
nicht gedacht werden kann. Die ganze Abgriindigkeit des deutschen Katholizismus wird
daran erkennbar, daf} er es ist, der die Remilitarisierung betreibt; das ist die Nicht~
achtung der «Sendung» der Deutschen (die das Volk unter dem Kreuz sind, wie
Gérres gesagt hat), des Gottesgerichtes {iber die Deutschen und der Glaube daran, daf§
der Teufel auch mit Beelzebub ausgetrieben werden kann. Wir stehen heute am Ende
des Weges des «Katholizismus», der auf furchtbare Weise untergehen wird — aber er
wird damit leider auch die heilige Kirche schwer schidigen, da sie von den Auflen~
stehenden mit dem Katholizismus einfach identifiziert wird. Mit meinen Aphorismen
wollte ich, als glaubiger Katholik, darauf aufmerksam machen, dafl es der katholische
Glaube sehr ‘wohl ermdglicht, Gegner der Wiederbewaffnung zu sein — weil der
katholische Christ ebenso wie sein evangelischer Bruder im Gewissen die oberste In-
stanz hat, die nicht nur nicht von Grundsitzen gefesselt wird, die an sich gut sind,
sondern erst recht nicht von den Parolen eines (politischen) oder klerikalen Katholizis~
mus, der sich tyrannisch gebirdet, weil er nichts ist als «das wilde Tier der Privilegier-~
tens (Johann Gottfried Seume), das unter allen Umstinden seine Gesellschaftsstruktur,
die mit dem «Reich Gottes» gleichgesetit wird, «verteidigt» sehen mddhte. ..

Vielleicht diirften diese Unterscheidungen geeignet sein, sehr verehrte Frau Wein~
gartner, manche Leser klarer sehen zu lassen, wenn sie auch den Geist des Wider~
spruchs vielleicht noch nicht ausriumen. Wenn wir uns aufrichtig widersprechen, so
kann das nur Gewinn sein; das heiflt: {iber beiden mufl die Wahrheit und nichts sonst
als oberstes Leitbild anerkannt werden. Das aber mufl man von den Christen der
«Neuen Wege» erwarten. _

Mit sehr ergebenem Gruf}!

Thr Georg Heidingsfelder

562



Wir haben deshalb zu den Ausfithrungen von Georg Heidingsfelder
keine Anmerkungen gemacht, weil wir voraussetien, dafl unsere Leser
so selbstindig, kritisch und sachlich lesen, dafl keine redaktionellen «T%~
felchens fiir Beitrige dieser Art nétig sind. Die Haltung und Richtung
unserer Zeitschrift wird jeder, der sie ganz und vorurteilslos liest, ein~
deutig erkennen. Es ist doch selbstverstindlich, dafl unsere Mitarbeiter
nicht einfach in jedem Sat und jeder Formulierung die Meinung oder,
noch tiefgehender, die geistige Haltung der Redaktion oder jedes unserer
Leser vertreten kdnnen. Wir bemithen uns, um die Sache, um die es uns
geht und um die brennenden Fragen heute zu ringen und sind dankbar
um jeden Mitarbeiter, der ebenso ehrlich ringt und mit uns kampft. Wir
wissen uns in der Verbundenheit mit Lesern, die ihrerseits auf diese
Weise suchen und ringen und die Vertrauen in unsere Treue und in
unsere Bemiihungen haben.

In der heutigen Weltsituation und angesichts der zihen Macht der
Lige und so vieler, an Gott und Christus gemessen, liigenhafter Einrich~
tungen der Welt, seien sie gesellschaftlicher, politischer, wirtschaftlicher,
religitser Art, sind auch vehemente Geister und scharfe Durchbriiche
vonndten. Zur Wahrheitsvertretung — und Wahrheit vertreten m&chten
wir doch alle in aller Demut (hier darf man dieses Wort einmal ge~
brauchen!) — gehdrt neben der Entschiedenheit ebenso Freiheit und
Weite. Es gehdrt dazu immer der persénlich und innerlich gefiihrte
Kampf der Wahrheit, den wir darum und im Blick auf Christus mit der
Liebe verbinden miissen. «Lieben in der Wahrheits, «Wahrheit {iben in
der Liebe» ist wie die einzig mdgliche Lebenshaltung so auch die allein
legitime Kampfmethode von Menschen, die nach dem Reiche Gottes
trachten mdchten, Und es ist auch die beste Hilfe fiir die von jedem von
uns zu leistende Arbeit des Priifens.

Auf diesem Wege kommen wir zu rechtem H&ren, Verstehen, Spre~
chen, zum rechten Wahrheitskampf. Jedes von uns weify etwas davon,
wie schwer dieser Kampf ist, wie es nicht ohne dauernde Arbeit des Ge~
wissens, der Seele und des Geistes geht, wie dazu die tiefe Leidenschaft
des Herzens nétig ist. Es wird dann fiir uns Menschen, die wir noch
nicht v&llig in der Freiheit, Licbe und Wahrheit stehen, zu denen uns
Christus befreit hat und befreien kann, noch etwas hinzutreten, das mehr
ist als alle unsere eigene Arbeit: das Geheimnis seiner erlSsenden Ge-~
meinschaft. Jesus ist darum fiir uns und war fir die «Neuen Weges» im~
mer viel mehr und etwas anderes als ein «Morallehrers; das sei nur in
Kiirze einer anderen Einsendung gegeniiber gesagt. Wir glauben, daf
die Freiheit, die von Jesus ausgeht und die Schrankenlosigkeit seiner
Liebe umfassender sind als irgendeine rein weltliche Toleranz und Gei-
stigkeit. Damit reden wir aber keiner falschen Toleranz und keiner Ab-~
kithlung der Wahrheitsleidenschaft und der Liebe das Wort. Wir mei-
nen vielmehr, Toleranz und Wahrheitsleidenschaft sollten glithen in

563



der Glut des Feuers, aber des géttlichen Feuers, das uns ganz gewifs am
starksten fiir den Wahrheitskampf reinigt und befshigt.

Es steht fest, dafl wir fiir Jesus und gegen den Krieg sind, daf uns
die Verkiindigung des Evangeliums leitet und die Erkenntnis, dafl die
ganze Menschheit an einer Wende steht, wo alles anders wird und an-~
ders werden muf, Und nur die Sanftheit und die Schirfe Jesu Christi
helfen uns, die Wende zu vollziehen und zu iiberstehen.

L

Was den Militarismus betrifft, so ist, auch der Ansicht Georg Hei~
dingsfelders dem militirischen Element gegeniiber, zu bedenken, dafl der
Impuls, der von Jesus ausgegangen ist, der gewaltige Friedensimpuls,
der das Schwert selbst dem Petrus, der doch seinen Herrn verteidigen
wollte, aus der Hand schldgt, von Anbeginn an nicht geniigend aufge-
nommen worden ist. Das hat uns in alle bdsen Situationen gebracht. Das
militirische, das einst oft aus edlem Willen und aus dem ehrlichen Glau-~
ben heraus, Christus damit zu dienen, sein relatives Recht haben modhte,
ist dennoch gerade das Grundfalsche gewesen, von Anfang an. Daran
halten wir fest, wie wir {iberhaupt immer eindeutiger und bestimmter auf
Jesus zuriickblidken wollen und zuriidkkehren miissen, um klar und frei
sehen, entscheiden und handeln zu kénnen. Das Verweilen bei den rela~
tiven Rechten alles von Menschen Gemachten und Gedachten kann viel-
leicht etwas davor bewahren, in schlechtem Sinne utopisch-radikal zu
sein, aber es fithrt uns nicht weiter, es verwickelt uns tiefer in ein Chaos
von Meinungen, bringt uns in Gefahr, vor der Verantwortung zu flichen
und die Entscheidung der heutigen Stunde zu iibersehen.

Wenn Heidingstelder meint, daf der kriegerische Kampf gegen den
Islam nétig war, diirfen wir nicht vergessen, dafl auch schon der Islam
als Gericht iiber die Christenheit kam und hitte mit wirklich dhristlicher
Wehr und Waffe iiberwunden werden kdnnen. Es ist gefihrlich, edle
Soldaten der Vergangenheit als Soldaten zu idealisieren im Sinne der
Bestitigung eines absoluten Rechtes des Soldatentums. Wir miissen aus
dem soldatischen, militirischen Denken {iberhaupt herauskommen, so-
wohl aus dem {iblen als aus dem edlen. Das kénnen wir nur mit Jesus,
der nie fanatisch war, wohl aber die Vollmacht von Gott hatte und eben-~
so konkret wie zukunftstrichtig in einer Existenz — wenn wir einmal so
sagen ‘diirfen —, in seiner Verkiindigung und in seinem Tun die neue
Welt Gottes verkdrpert und vertreten hat. Diese Verkdrperung und Ver-
tretung schliefit aber die innere Bejahung des Militdrischen und der Ge-
walt aus, Es ist eine neue Wirklichkeit, die Jesus bringt und vertritt und
in die er uns durch die Nachfolge beruft. Das ist tiefgreifender als die
konkrete Erscheinung des Pazifismus sich oft darstellen mag. Es ist aber
eine so eindeutige Berufung zum Leben und Schaffen des Friedens, dafl
von ihr aus schlechterdings keine Briicke zu Gewalt, Krieg und Militir

564



fithrt. Die Vertretung des Reiches Gottes ist die wahre Hilfe fiir die V&~
ker. Ganz gewifl hat Jesus mit seinem prophetischen Ruf zur Umkehr
und zum Reich auch das entscheidende Wort fiir Israel und fiir jedes

irdische Vaterland gesprochen. Daran sollten wir uns orientieren lernen.

IL

Was nun die in der Novembernummer der «Neuen Weges gebrach~
ten Aphorismen «Der Katholizismus» anbelangt, so scheinen sie uns klar
und deutlich zu sagen, was sie meinen — und auch, was sie nicht meinen.
Ein Leser sagt darum auch am Schlufl seiner Ausfiihrungen, die sich
mehr um das verschiedene Verstindnis, das man dem Worte «Katholi~
zismus» beilegen kann, bemiithen, dafl er sonst sachlich im wesentlichen
_einverstanden sei. Aber darauf kommt es ja bei diesen Aphorismen ab-
solut an. Wir diirfen keine Wortheiligtiimer haben, die wir nicht der
Priffung und der Kritik zu unterstellen bereit sind. Das wahre Heiligtum
glanzt gerade dadurch um so mehr auf!

Es ist ja deutlich, dal Georg Heidingsfelder, der selbst Katholik ist,
den «Katholizismus» nicht als Prinzip, das heif}t als eine von Gott aus-
gehende Geisteswirklichkeit und Lebensmacht angegriffen hat, sondern
als Ismus. Das aber ist der Katholizismus in der geschichtlichen Wirklich~
keit sehr stark geworden und ist es heute in einem erschreckenden Mafle.
Viele Katholiken leiden deshalb darunter, dafl der Katholizismus als
Madhtgebilde und als Parteiform in der Weltpolitik eine so unheilvolle
Rolle spielt. Das mufl klar gesagt werden und darf auch in den «Neuen
Wegen» um so mehr hervorgehoben werden, als diese nicht irgendeiner
«Konfession» im historischen Sinne verpflichtet sind. Wie wir zum Ka-~
tholizismus als Prinzip stehen, wissen unsere Leser von Leonhard Ragaz
her, der gerade um den Katholizismus einen groflen, nie abbrechenden
Wahrheitskampf gefithrt hat. Den Katholizismus als Prinzip bejahen wir
als zur Wahrheit und Wirklichkeit des Reiches Gottes gehérig. Er ist uns
ebenso Glaubensanliegen wie einem Katholiken. Das katholische Prinzip
darf nicht einfach mit menschlichen «Prinzipien» gleichgesetst werden.

Ebenso verhilt es sich mit dem Protestantismus. Natiirlich gibt es
einen Protestantismus, der Ismus ist und werden kann. Auch gegen die~
sen Ismus wenden wir uns ja dauernd. Wahrend aber der Protestantis~
mus heute oft allzu sehr der Vollmacht des Geistes, der von Jesus Chri~
stus ausgeht, entbehrt, hat der Katholizismus in der Gestalt der
rémischen Kirche diese wahre Vollmacht an ein rein weltlich-menschliches
Machtstreben weitgehend preisgegeben.

Georg Heidingsfelder unterscheidet etwas anders als wir und Carl
Dallago, von dem nachher noch die Rede sein wird, Katholizismus als
Ismus und katholischen Glauben oder katholische Kirche. Unsere Leser
(soweit sie noch Leser aus der Zeit von Leonhard Ragaz sind) wissen,
daB wir aber nun gerade gegeniiber dem, was als «Kirche» bezeichnet

565



wird und gegeniiber den Kirchen eine sehr kritische Stellung einnehmen.
Es gibt das Problem der Kirche seit den Tagen des Erkaltens der «ersten
Liebe» und seit der Zuriickzichung des Heiligen Geistes aus der Ge-
meinde Christi. Es durchzieht in gewaltigen und heftigen Kimpfen, die
zeigen, daf} bei uns «Christen» etwas Wesentliches nicht in Ordnung ist,
die ganze Geschichte der Sache Christi. Dafl sich die Kirche an die Stelle
des Reiches Gottes gesetst hat, ist die gréfite und schlimmste Entartung
der Sache Gottes in der Welt geworden. Alle anderen Entartungen hin-~
gen mit dieser zusammen. Wir kénnen hier nicht weiter auf dieses Pro~
blem eingehen. Ein Teil unserer Leser weifl, daf es ein Hauptproblem,
wenn nicht das Hauptproblem des Lebenskampfes von Leonhard Ragaz
war. (Vergleiche dazu: «Weltreich, Religion und Gottesherrschafts,
Band 1, «Die Botschaft vom Reiche Gottes», «Die Geschichte der Sache
Christi.») Erinnert sei auch noch an Kierkegaards Kampf und an den
jlingeren Blumhardt. Diesem Problem darf nicht ausgewichen werden.
Am wenigsten wird es von denen in seiner Tiefe und Schmerzlichkeit
erfalit, die es mit dem Dogma von irgendeiner alleinseligmachenden
Kirche oder auch Sekte zu beantworten versuchen oder die urspriingliche
Gemeinde Christi mit der Kirche oder den jetsigen Kirchen gleichsetzen.
Uns scheint vielmehr, dafl es nur durch den Verlust der géttlichen
Grundelemente der Gemeinde Christi, ja dieser Gemeinde selbst zur
Entstehung der Kirche gekommen ist. Katholizismus und Protestantismus
sind, so verstanden, Teilprobleme des Kirchenproblems iiberhaupt.

Carl Dallago, der in diesem und den néchsten Heften der «Neuen
Wege» zu Worte kommen wird, stellt dieses Problem als Katholik auf
seine Weise. Der Kampf um das Reich Gottes und um die zu ihm be-~
rufene Gemeinde Christi ist immer auch der tiefste Kampf um die Zeit,
um die Welt, um die Vélker, Darum mufl er jederzeit gefithrt werden.
Es muf aber in diesem Kampfe erkannt werden kénnen, welches Geistes
Kinder wir sind, wenn wir um der wahren und einen Gemeinde Christi
willen, die neu gewonnen werden muf}, gegen das Macht- und Religions-~
gebilde Kirche kimpfen. Auch hier kommt es darauf an, dafl wir uns zu
verstehen suchen, dafl wir erkennen, was gemeint ist und was nicht ge~
meint ist. . »

Wir glauben, dafl die Ausfihrungen von Carl Dallago viel An-
regung zur Besinnung iiber dieses Grundproblem geben kdnnen und
empfehlen unseren Lesern die Folge dieser Abhandlung aufs wirmste.

Wenn seine Einleitung, die wir in diesem Hefte bringen, etwas schwer-

fallig scheint, und auch die Sprache des Verfassers eben eine eigene,
originale, keine System~ oder Dogmasprache ist, so glauben wir doch
sagen zu diirfen, dafd es sich fiir alle unsere Leser lohnt, diese Stimme
zu héren.

Damit wollen wir fiir diesmal das Gesprich, welches aber weiterge-
fithrt werden und sich vertiefen kann, abschliefien. D.R.

566



	Gibt es einen Militarismus?
	Anhang

