
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 10

Artikel: Die Notwendigkeit einer tiefgehenden Erneuerung in Kirche und Volk

Autor: Lempp, Eberhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139932

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139932
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Notwendigkeit einer tiefgehenden
Erneuerung in Kirche und Volk

Die Wahlen zu den Kirchengemeinderäten und zum Landeskirchentag,
die in Württemberg im Herbst 1953 stattfanden, sind im ganzen

Lande sehr ruhig verlaufen. Es gab keine großen Kämpfe und Streitigkeiten,

keinerlei Sensationen und keine Aufregung wie so oft bei
weltlichen Wahlen. Das ist auf der einen Seite ein Vorzug. Denn es wäre
schlimm, wenn auch unter Christen sich jener oft so gehässige und
unbrüderliche Geist breitmachen würde, den wir manchmal bei politischen
Wahlen erleben. Es ist aber auch ein Nachteil. Denn diese Ruhe kam ja
auch davon her, daß es meist gar keine richtigen «Wahlen» waren, in
denen die Gegensäfee und Unterschiede in der Auffassung dessen zum
Austrag kommen, was wahrhaft christlich ist. Und doch gibt es zweifellos

sehr verschiedene Auffassungen über das Christentum unter uns. Es

gibt ein konservatives und ein fortschrittliches, ein weltoffenes und
weltflüchtiges Christentum, es gibt Gegensäfee in der Lehrauffassung und in
der Lebenshaltung und so fort. Daß diese Gegensäfee so wenig zum Austrag

kommen, daran ist vor allem unser kirchliches Wahlrecht schuld.
Wir haben ja immer noch das Mehrheitswahlrecht, bei dem nur
derjenige zum Zuge kommt, der die meisten Stimmen im Bezirk auf sich

vereinigt, während die andern leer ausgehen. Damit sind alle Minderheiten

einfach ausgeschaltet und mundtot gemacht. Das sollte nicht sein,
zweimal nicht in einer Kirche, wo man es mit der Gerechtigkeit genau
nehmen sollte, und in der man doch wissen sollte, welche Bedeutung
gerade die «kleine Herde» hat. Alle diejenigen, die Pioniere einer neuen
Zeit waren, sind zunächst in einer erdrückenden Minderheit gewesen
und mußten sich erst durch viel Not und Kampf durchsefeen. So ging es

ja auch den ersten Christen innerhalb ihres Volkes wie innerhalb ihrer
(jüdischen) Kirche. Es bekommt aber einer Kirche sicher nicht gut, wenn
sie solchen vorwärtsdrängenden Minderheiten nicht Entfaltungsfreiheit
gewährt. Sie erschwert damit die Möglichkeit einer Erneuerung, die wir
doch so nötig brauchen, und drängt damit solche Minderheiten auf den

Weg der Sekten oder ganz aus den Kirchen hinaus.
Freilich, das Beispiel von Stuttgart, der einzigen Stadt, wo eine Art

Proportionalwahl bestand und wo wir religiösen Sozialisten darum auch

unsere Kandidaten aufgestellt haben, zeigte, daß auch unter günstigeren
Umständen wenig Erfolge zu erwarten sind. Keiner unserer Kandidaten
drang durch, trofe teilweiser erfreulicher Stimmenzahl. Die Kluft sowohl
zwischen den Gebildeten und der Kirche als zwischen der Arbeiterschaft
und der Kirche ist noch zu groß, als daß sie hätte durch diese Wahlen
überwunden werden können. Aber daß diese Kluft besteht, zeigt, daß
da etwas faul ist.

417



Auf die Kluft zwischen den Gebildeten und der Kirche, die vor allem
auf einer weltanschaulichen Krise beruht, will ich jefet nicht näher
eingehen, obwohl diese weltanschauliche Krise, die auf dem Konflikt
zwischen dem Weltbild vergangener Jahrhunderte, das auch bestimmte
religiöse Aussagen der Bibel geformt hat, und dem heutigen Weltbild
beruht, auch tief in die Arbeiterschaft hineinreicht. Wichtiger ist uns
religiösen Sozialisten das andere: daß die Arbeiter der Kirche so entfremdet
wurden. Dies ist um so ernster zu nehmen, als das Christentum zunächst

vor allem in den Kreisen der kleinen Leute Wurzel gefaßt hatte, im
jüdischen Lande bei den Bauern, Fischern und kleinen Handwerkern, unter
den Heiden bei den Sklaven und proletarischen Teilen der großstädtischen

Bevölkerung. Ich darf hier nur an das Wort des Apostels Paulus an
die Korinther erinnern: «Seht an, liebe Brüder, nicht viel Weise nach
dem Fleisch, nicht viel Gewaltige, nicht viel Edle sind berufen; sondern
was töricht ist vor der Welt und was schwach ist vor der Welt und das
Unedle vor der Welt und das verachtet ist, das hat Gott erwählt und das
da nichts ist, auf daß er zunichte mache, was etwas ist.» (l.Kor. 1,26-28.)

Warum sind es nun gerade diese Kreise, die heute vielfach der Kirche
so ablehnend gegenüberstehen? Doch wohl deshalb, weil man die soziale
Botschaft des Christentums nicht ernst genug genommen hat. Zwar kann
man der Kirche nicht vorwerfen, daß sie sich nicht der Armen angenommen

hätte. Almosen und Wohltätigkeit haben bei ihr immer eine große
Rolle gespielt von den Tagen an, da in den Klöstern die Armen gespeist
wurden, bis heute in der Tätigkeit der großen Organisationen des
evangelischen Hilfswerkes und der Inneren Mission. Aber damit wurden die
Ursachen nicht beseitigt, aus denen die Armut immer neu herauswädist.
Und man verkannte, daß das Evangelium mehr erwartet als Wohltätigkeit,

nämlich Gerechtigkeit und Bruderschaft. Das aber erwartet auch die
Arbeiterschaft, sie wollte nicht nur Almosen, die ja immer etwas
Entwürdigendes an sich haben, sie wollte Gerechtigkeit, die solche Almosen
unnötig macht, sie wollte ein menschenwürdiges Dasein überhaupt, sie
erstrebte die Überwindung einer Wirtschaftsordnung, die die einen zu
immer größerem Reichtum führte, während die anderen zur besifelosen
Masse heruntersanken.

Heute ist der Gegensafe bei uns allerdings nicht mehr so schroff, die
Arbeiter haben sich inzwischen viele Rechte erkämpft, aber noch sehr
schroff ist er in den Kolonien, wo die Ausbeutung immer noch große
Triumphe feiert und die großen Handelsgesellschaften Milliardengewinne
aus dem Blut und den Tränen der Eingeborenen beziehen-man denke an
die ölgesellschaften in Persien, an die Zustände in Südafrika, Algerien,
Indodiina usw. Schroff ist aber der Gegensafe auch bei uns noch in der
Wohnungsfrage, wo die einen in elenden Bunkern, Baracken und Lagern
hausen (wohnen kann man nicht sagen), während daneben es schon wieder

große Luxusbauten gibt und Geld genug für Bier- und Filmpaläste,
für Kasernen und «repräsentative» Regierungsgebäude hinausgeworfen

418



wird. Schroff ist auch der Gegensafe in der Rentner- und
Invalidenbehandlung.

Dies alles wäre nicht möglich, wenn das soziale Gewissen des Volkes
lebendiger wäre. Dann könnte im Erwerbsleben nicht der Profit und
Gewinn vorne anstehen, sondern der Mensch und sein Wohl. Und es wäre
nicht möglich, wenn man die sozialen Worte des Evangeliums mehr
beachten und nicht dauernd abschwächen würde. Ich habe im Sommer 1953
eine Zeitlang die Predigt in der Gemeinde, in der ich wohne, zu
übernehmen gehabt. Ich war erstaunt, wie ein Text nach dem andern uns
diese soziale Seite des Evangeliums so ernst und eindringlich vor Augen
führte. Da kam zuerst die Geschichte vom reichen Jüngling mit seiner
ernsten Warnung vor dem Hängen an Geld und Besife, dann die Worte
Jesu: «Was hülfe es dem Mensdien, so er die ganze Welt gewönne und
nähme doch Schaden an seiner Seele», die ein einziges Gericht über
unsere ganze seelenmordende Kultur mit ihrem Hasten und Jagen'nach
immer größerem Gewinn bedeutet. Dann kam die Geschichte von Zachäus
mit seinem freiwilligen Verzicht auf seinen Reichtum und auf alles, was er
sich durch Wucher erworben hatte, dann die Geschichte von der Witwe
am Gotteskasten, deren kleine Gabe Jesus über alles hochschäfet, weil sie
ein ganzes Opfer bedeutet. Dann kamen die Weherufe über die Reichen
und endlich das Gleichnis vom reichen Kornbauer mit seiner ernsten
Warnung vor der unersättlichen Jagd nach immer größerem Besife. Diesen

Texten ließen sich noch viele andere hinzufügen, so die Geschichte
vom reichen Mann und armen Lazarus, das Gleichnis vom Weltgericht,
wo nur darnach gefragt wird, wie man sich zu dem «Geringsten unter
den Brüdern» gestellt hat, oder die scharfen Worte Jesu gegen den
Mammon. Aber wer läßt sich dadurch heute noch erschüttern? Wer hört
daraus den Ruf nach einer neuen Gesellschaftsordnung wahrer Brüderlichkeit,

wo der Gegensafe von reich und arm, Besifeenden und Besife-
losen überwunden werden soll? Wer erkennt heute überhaupt noch, daß
Wucher, das heißt ungerechtfertigte Preiserhöhung, die die Ärmsten so
belastet, ein Unrecht ist? Das gehört doch zur Freiheit der Wirtschaft,
die keinen gesefelichen Beschränkungen ausgesefet werden soll! Wer sieht
in den sozialen Erschütterungen der Zeit die naturnotwendigen Auswirkungen

dieser Ungerechtigkeit, denen man nicht durch Waffengewalt,
sondern nur durch eine radikale Umkehr entgeht? Hier muß eine
grundlegende Erneuerung eintreten, daß nicht mehr nebeneinander Überfluß
und Mangel, Luxus und Elend, übersättigte Völker und Staaten, die nicht
wissen, wie sie ihren Überschuß los werden können, und hungernde und
dahinsiechende Völker leben, sondern es muß der Gedanke echter
Brüderlichkeit in den gesellschaftlichen Formen ganz neu zum Ausdruck
kommen. So allein kann unser Volks- und Staatsleben wieder gesunden
und können wir zu einem wahrhaften Frieden gelangen.

Aber noch in einer anderen Hinsicht bedürfen wir einer grundlegenden

Erneuerung unseres Christentums. Man muß wieder erkennen, daß

419



wir Christen nicht Hüter des Bestehenden, sondern Wegbereiter des
Kommenden zu sein haben. Als Bannerträger der Zukunft fühlten sich
einst die ersten Christen. Sie wußten sich durch eine tiefe Kluft von der
«gegenwärtigen argen Welt» getrennt, dieser Welt voll äußeren Glanzes,

aber auch voll von Laster, Unreinheit, Haß und Ausbeutung, und
sie schauten voll Sehnsucht aus nach einer neuen Welt der Gerechtigkeit,
des Friedens und wahrer Freude. Nach diesem Reiche trachteten sie, darum

beteten sie: «Dein Reich komme», diese neue Art suchten sie in ihren
Gemeinden jefet schon zu gestalten. Sie sahen darum in Jesus den
«Anfänger einer neuen Menschheit». So war ihr Blick durchaus nach
vorwärts gerichtet, in großer Hoffnung. Es war bei aller äußeren Unscheinbarkeit

eine mächtige, stürmische Bewegung, die die Alte Welt, deren
größter Vertreter der Kaiser in Rom war, in ihrer Tiefe erschütterte. So
kam es zu dem einzigartigen weltgeschichtlichen Kampf zwischen Christus

und dem Cäsar, der in furchtbaren Verfolgungen diese Christen,
deren Gefährlichkeit er erkannte, auszurotten suchte. So revolutionär, so
unheimlich erschienen ihm diese christlichen Kreise mit ihrer neuen
Einstellung zum Staat, zum Besife, zum Krieg, mit ihrem Glauben an den
Einen Gott und den Einen Herrn, dem sie allein mit Leib und Seele
gehören wollten. Und es geschah das Wunder, daß diese kleine Schar ohne
Waffen, allein durch die Macht ihres Geistes und ihres Leidens den Sieg
gewann über die römische Weltmacht mit all ihren Soldaten und all ihrer
grausamen Verfolgung.

Aber nun geschah das Tragische. Das Christentum siegte unter Kaiser

Konstantin; aber damit wurde es aus einer revolutionären, stürmisch
vorwärtsdrängenden, alles umwandelnden Macht zu einer konservativen
Kirche, die den Bund mit den Weltmächten einging und sich ihnen
anpaßte. Das innere Feuer erlosdi. Die Kirche verweltlichte. Durch das
Bündnis mit dem Staat wurde sie mehr und mehr Hüterin der bestehenden

Ordnung, die sie als heilige Gottesordnung betrachtete. Man fand
sich ab mit der Welt, wie sie war, mit Krieg, Ungerechtigkeit, Jammer
und Elend. Eine Änderung dieser Verhältnisse wurde als Schwärmerei
und Utopie erklärt und der Blick der Menschen einseitig auf das Jenseits
verlegt.

Wo aber christliche Gemeinschaften nach einer Erneuerung strebten,
wie die Waldenser, Hussiten, Täufer, da wurden sie mit Feuer und
Schwert bekämpft und unterdrückt. Erst Luther und den anderen
Reformatoren (Calvin, Zwingli) gelang eine Erneuerung, die ganz Europa
ergriff. Da aber Luther sein Werk den Fürsten anvertraute und an die
Staatsmacht band, siegte auch da bald wieder der konservative Gedanke;
die bürgerlichen Ordnungen mit all ihrer Ungerechtigkeit (Feudalherrschaft,

Unterdrüdcung der Bauern, Absolutismus der Fürsten) erschienen
wieder als heilige Gottesordnungen, an denen man nicht rütteln durfte.
Man betete wohl: «Dein Reich komme, dein Wille geschehe auf Erden,
wie er im Himmel geschieht», aber man nahm das nicht ernst. Denn wem

420



es ernstlich darum zu tun ist, der darf doch nicht einfach das Alte verteidigen,

sondern der muß nach einer Erneuerung an Haupt und Gliedern
trachten.

Erleben wir heute nicht etwas ganz Ähnliches? Man spricht heute viel
davon, daß man das «christliche Abendland», die «christliche Kultur»
erhalten und retten müsse. Dabei verkennt man völlig, wie dieses Abendland

selbst einer tiefen Erneuerung bedarf, wie in ihm die Jagd nach
Geld und Genuß obenan steht und wie der Materialismus, ja Nihilismus
in ihm weithin herrscht. Dieses Abendland hat zwei Weltkriege mit
ihren unsagbaren Greueln hervorgebracht, in ihm ist der Kapitalismus,
Imperialismus und Militarismus entstanden, und das Christentum, das in
ihm eine gewisse Geltung besifet, ist weithin nur ein äußerer Firnis.
Diese «Kultur» mit ihren Gangster- und Sinnenkifeel-Filmen und ihrer
auf Sensation eingestellten Schundliteratur ist weithin faul und morsch.
Sie zu erhalten, ist darum sicher nicht im Sinne Jesu. Aber wie wenige
wollen das zugeben, und über dem Materialismus des Ostens, den sie
nicht schwarz genug an die Wand malen können, übersehen sie ganz den
praktischen Materialismus, wie er bei uns herrscht. Auf dem Kirchentag
in Stuttgart ist mir besonders aufgefallen, wie so viele «Christen» diesem
Irrtum verfallen und glauben, es gelte jefet, unsere «christliche Kultur»
womöglich mit Waffengewalt zu verteidigen. Wer aber in dem gewaltigen

Zusammenbruch, den wir erlebt haben, den Ruf Gottes zur Umkehr
vernommen hat, der kann nicht so denken, er muß vielmehr mit ganzer
Seele nach einer Erneuerung an Haupt und Gliedern streben. Er weiß,
daß Gott uns jefet zur Lösung von dem Vertrauen auf «Rosse und
Wagen», auf Besife und Macht aufruft und will, daß wir uns zu einer ganz
neuen Haltung durchringen, so wie sie Christus vor allem in seiner
Bergpredigt uns vorgelebt hat. Ja, ich glaube, die ganze Not der heutigen
Zeit, die uns neuen sozialen Erschütterungen, ja einem neuen Völkermorden

entgegenzutreiben droht, kommt wesentlich davon her, daß die
Völker und besonders auch unser deutsches Volk diesen Ruf Gottes zur
Buße und Umkehr nicht wirklich ernst genommen haben. Darum regen
sich überall Wieder die alten Mächte und alten Geister.

Aber dürfen wir dies dem Volke wirklich übelnehmen, wenn wir
Christen, wenn die Kirche ihm keinen wirklich neuen Weg weisen
können? Sind wir dann noch ein Salz der Erde, das die Welt vor Fäulnis
bewahrt, ein Licht der Welt, das einem Geschlecht, das von neuem den
Todesweg gehen will, den Weg zum Leben weist? Gewiß, die Kirche hat
dies versucht mit dem Stuttgarter Schuldbekenntnis, mit den Aufrufen
und Mahnungen auf den Synoden von Berlin-Weißensee oder dem
Kirchentag in Essen. Aber wie stille ist es jefet davon geworden! Es scheint,
als ob die Kirche heute nicht mehr zu diesen ihren Worten stehen wollte.
(Wird sie jefet, nach der überstürzten Durchpeitschung des «Wehrergän-
zungsgesefees», sich nun, wie sie öffentlich verkündigt hat, der Jugend in
ihrer Gewissensnot wirklich annehmen? Wir hoffen es immer noch.) So

421



gleicht unser Volk heute einer ratlosen Masse, wie Schafe, die keinen
Hirten haben und sich dann wieder — ach, wie leicht — irgendeinem
Demagogen oder Hetzer zur Beute geben.

Diese konservative Haltung der Christen, die sie zur Hüterin des
Bestehenden gemacht hat, ist es ja auch gewesen, die sie in den Gegensafe

zum Arbeiterstand gebracht hat. Denn aus dieser Haltung heraus
sah man in allen denen, die an den bestehenden Ordnungen rüttelten,
gottlose Umstürzler, obwohl unter diesen Ordnungen in der Zeit des

Frühkapitalismus das Proletariat leiblich und seelisch zu verkümmern
drohte. Wer selbst satt ist, kann eben den Hungernden schwer verstehen,
das gilt in leiblichem wie geistigem Sinn. Wer selbst nicht unter den
Verhältnissen leidet, hat es schwer, sich in diejenigen hineinzuversetzen, die
darunter zerrieben werden und in denen darum ein leidenschaftlicher
Wille nach einer neuen Ordnung wahrer Gerechtigkeit erwacht. Aber
das war ja nach meiner Überzeugung gerade der gottgewollte Auftrag
des Sozialismus, die Christenheit aus dieser ihrer Sattheit und ihrem
Kleben an alten Gewohnheiten herauszureißen und aufzurütteln. Es gab
wohl ernste Christen, die dies auch versuchten, so ein Naumann, der
trofe seiner Befangenheit in nationalistischen Machtgedanken doch ehrlich
bestrebt war, Verständnis für die sozialistische Bewegung zu wecken, so
Tolstoj, der — selbst aus adeligen Kreisen stammend — seinen Landsleuten

durch seine Werke die innere Fäulnis der russischen Aristokratie
und ihr Drohnendasein vor Augen führte, so Blumhardt und die Schweizer

Kutter und Ragaz, die neben der scharfen Kritik an den ungerechten
Zuständen, die zur Katastrophe treiben müssen, auch die Hoffnung auf
eine grundlegende Neuordnung aller Dinge zu wecken suchten und das
Verständnis dafür, daß in all den Erschütterungen der Gegenwart der
lebendige Gott in Gericht und Gnade am Werke ist. Aber es ging diesen
Männern, wie es den meisten Propheten ergangen ist, sie gewannen wohl
treue Jüngerkreise, aber das Volk als Ganzes ging an ihnen vorbei und
ebenso auch die Kirche.

Es ist die Aufgabe gerade von uns religiösen Sozialisten, das Erbe
dieser Männer immer neu lebendig zu machen. Es genügt nicht, wenn
wir etwa nur versuchen würden, eine Brücke zwischen dem herkömmlichen

Christentum und dem Sozialismus herbeizuführen. Dies besorgen
die evangelischen Akademien viel besser, weil sie mit viel mehr Geld
von seiten der Kirche und auch weiter Kreise der Unternehmerschaft
ausgestattet sind und dafür bezahlte und besonders geschulte Kräfte zur
Verfügung haben. Aber der eigentliche Auftrag der sozialistischen
Bewegung nach Gottes Willen besteht darin, durch ihre Kritik und Opposition

die Kirche und die Christenheit aufzurütteln und von Grund auf zu
erneuern. Erst von einem solchen erneuerten Christentum können neue
Lebenskräfte ins Volk einströmen und auch in die sozialistische Bewegung

selbst, die ja heute auch lahm und lau zu werden droht und sich in
einer schweren Krise befindet. Sagt doch Blumhardt mit Recht: «Die

422



Weltleute haben mit ihrem ablehnenden Urteil über unser Christentum
ganz recht. Sie spüren es sehr gut: das ist noch nicht das Richtige.» Es ist
so matt und satt geworden, ohne große Ziele, ohne wirkliches Leben,
ohne Feuer und Kraft.

Die so notwendige Erneuerung denke ich mir nun in dreifacher
Hinsicht:

1. In den Mittelpunkt der Verkündigung muß wieder die Botschaft
vom Kommen des Reiches Gottes auf Erden treten, wie das in der Bibel,
besonders in der Verkündigung Jesu, der Fall ist. Ich darf da nur an die
drei ersten Bitten des Vaterunsers erinnern, ebenso an die vielen Gleichnisse

vom Reiche Gottes. In der Christenheit war statt dessen die Frage
nach dem Heile des Einzelnen an die erste Stelle getreten, die Frage, wie
bekomme ich einen gnädigen Gott, wie werde ich selig oder wie werde
ich ein frommer und guter Mensch. Davon zeugen unsere Gesangbudi-
lieder ebenso wie unser Katechismus. Damit ist aber ein kleiner und
selbstsüchtiger Zug ins Christentum hereingekommen. Gottes Sache trat
in den Hintergrund. Wo es aber den Menschen vor allem darauf
ankommt, daß Gottes Reich zum Siege kommt und die Welt durch seinen
Geist erneuert wird, da werden ganz von selbst alle großen Fragen, mit
denen die Menschen ringen: Gerechtigkeit, Frieden, Erlösung vom sozialen

Elend, neues Menschentum, Brüderlichkeit, Menschenwürde auch
Hauptanliegen der Christen. Denn das Reich Gottes ist Gerechtigkeit, ist
Friede, ist Freude im heiligen Geist. Da muß in den Menschen ein heiliges

Feuer erwachen, daß diese Gerechtigkeit des Reiches Gottes in den
Beziehungen der Menschen und in ihrer gesellschaftlichen Ordnung zum
Durchbruch kommt. Da kann der Christ sich nicht mehr abfinden mit
den furchtbaren Zuständen in der Welt, mit Krieg, Ausbeutung,
Unterdrückung der Schwachen. Er muß darum ringen, daß an die Stelle der
Gewalt das Recht, an die Stelle des Krieges der Friede, an die Stelle der
Ausbeutung die brüderliche Zusammenarbeit tritt. Darum gehört zu
einem rechten Christentum mit Notwendigkeit der Sozialismus in seinem
umfassenden Sinne, das heißt der Wille zur Neugestaltung der Welt im
Geiste brüderlicher Verbundenheit und ihre Erlösung von den Mächten
des Mammons und der Brutalität. Man kann dann auch nicht nur «warten»,

bis dieses Reich einmal in wunderbarer Weise hereinbricht, und
inzwischen sich ganz behaglich in der Welt, wie sie ist, einrichten und sie

gar noch «verteidigen» — es heißt ja nicht nur «wartet», sondern «trachtet»

nach dem Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit, das heißt ringet
darum, daß es bei euch Eingang finde und Gestalt gewinne. Dann erst
wird man freilich das Gebet: «Dein Reich komme» auch erst wirklich
ernst nehmen, weil man ja täglich erfährt, mit welch ungeheuren
Widerständen man es zu tun hat, die mit menschlichen Kräften allein nicht
überwunden werden können.

2. Es muß die im lefeten Grunde revolutionäre Art des Christentums

423



wieder erfaßt werden, revolutionär natürlich nur im geistigen Sinne.
Denn wo das Reich Gottes als lebendige Wirklichkeit sich kundtut, da
wird diese Welt erschüttert, wie in den Tagen der ersten Christen, da
heißt es: «Siehe, ich mache alles neu.» Nicht umsonst sagt der russische
Schriftsteller Mereschowsky: «Die Welt, wie sie ist, und die Bibel können
nicht in Eintracht bleiben. Entweder die Welt darf nicht mehr sein, wie
sie ist, oder dies Buch muß aus ihr verschwinden.» Man hat freilich die
großen Worte der Bibel so abgeschwächt, daß sie herrlich in das gewöhnliche

bürgerliche Leben paßten, und die Ansicht entstand, wenn man nur
ein braver Familienvater und guter Staatsbürger sei, dann sei man auch
ein guter Christ. Eben deshalb aber muß es unsere Aufgabe sein, die
heroische, unsere ganze Kraft und Hingabe erfordernde Art des christlichen

Glaubens wieder ans Tageslicht zu bringen und den Menschen zu
zeigen, was wirkliche Nachfolge Jesu ist. Dann werden sie wieder erkennen,

daß echtes Christentum nicht «Opium für das Volk» ist, kein
Beruhigungspulver, wie es leider oft dargestellt wurde, sondern viel eher
Dynamit, das die Welt aufs tiefste aufwühlt. Darum vergleicht es Jesus

ja auch mit einem gärenden Most, der die alten Schläuche sprengt. Er
verkündigte eine «Umwertung aller Werte», die in ihrer Auswirkung
notwendig auch eine Umgestaltung aller Verhältnisse mit sich bringen
muß, wenn man seine Worte wirklich ernst nimmt. Was für eine Revolution

liegt zum Beispiel in dem Wort: «Ihr wisset, daß die weltlichen
Herrscher ihre Völker unterjochen und daß ihre Großen sie vergewaltigen

(Übersetzung Menge). Aber so soll es unter euch nicht sein, sondern
wer unter euch groß werden möchte, muß euer Diener sein, und wer
unter euch der Erste sein möchte, muß euer Knecht sein!» So ist das
Evangelium, recht verstanden, die ewige Unruhe der Welt und des Christentums.

Darum sagte Erzbischof Söderblom von Upsala einmal mit Recht:
«In der geistlichen Entwicklung der Menschheit bedeutet Jesus eine
ewige Anklage und eben darum ein ewiges Vorwärts.» Wer von ihm
wirklich erfaßt ist, der wird von einem Strom ergriffen, der ihn vorwärts
treibt zu einer Neugestaltung der Welt aus dem Geiste Jesu heraus.
Und nur diese Neugestaltung kann uns vor fortschreitender Zersetzung
oder einer Revolution mit den Mitteln der Gewalt und der Zerstörung
bewahren.

3. Erst dann wird das Christentum wieder seine frühere Leuchtkraft
gewinnen, die ihm verlorengegangen ist. Es wird uns nicht in eine
Scheinwelt mit vielen frommen Worten führen, sondern — und das ist
das dritte, was wir erstreben müssen—aus einem Sonntagschristentum zu
einer Macht werden, die den Alltag durchdringt und beherrscht. Damit
Wird der Gegensafe zwischen unseren schönen Worten und unserem
Leben aufhören. Wie belastet dieser Gegensafe unser ganzes Leben und
droht unser ganzes Christentum zu einer großen Heuchelei zu stempeln!
Am Sonntag, da heißt es: «Dienet einander, ein jeglicher mit der Gabe,

424



die er empfangen hat», und am Werktag, da geht es nach dem Motto:
«Verdienet aneinander, soviel ihr könnt.» Am Sonntag, da singt man:
«Ich bete an die Macht der Liebe», und in der Wirklichkeit des Lebens,
da glaubt man nur an die Macht der Atombomben. Am Sonntag, da
hören wir: «Trachtet am ersten nach dem Reich Gottes und nach seiner
Gerechtigkeit», und der Werktag ist ganz beherrscht vom Trachten nach
Geld und Gut, nach äußerem Vorwärtskommen für sich und seine Kinder,

auch in sehr christlichen Familien. Aber wie soll es anders sein,
wenn unser ganzes Wirtschaftsleben vom Profitgedanken und unser
Völkerleben vom Machtgedanken beherrscht wird? Dann dient unsere
Religion nur dazu, ein von ganz egoistischen Zielen erfülltes Leben mit
einem frommen Rahmen, mit schönen Gottesdiensten und Feiern zu
erfüllen, und wird dadurch zu einer großen Lüge und der Weihe einer
gottlosen Welt. Nicht umsonst haben darum die Propheten so sehr gegen
diese Art von Frömmigkeit gekämpft, die meinte, man könne Gott gefallen

durch kultische Feiern, statt allein durch Gehorsam gegen die
Aufgaben, die er uns vor die Füße legt. «Tut weg von mir das Geplärr eurer
Lieder», ruft darum der Prophet Arnos aus, «ich mag euer Psalterspiel
nicht hören, es soll aber das Recht offenbar werden wie Wasser und die
Gerechtigkeit wie ein starker Strom.» (Cp. 5, 24.)

Wenn wir das beherzigen, dann wird uns das «stille Kämmerlein»
wichtiger sein als prunkvolle Gottesdienste, ein aus der Situation
geborenes schlichtes, aber packendes Wort mehr wert als lange Gebete und
Andachten. Auch alles Bibelstudium und alle Vertiefung in Gottes Wort,
so wichtig dies ist, hat nur dann einen Wert, wenn es im Zusammenhang

steht mit dem Ringen um das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit.
Sonst wird dies alles zum religiösen Sport. Gott aber will keine
Schriftgelehrten aus uns machen, sondern Kämpfer für sein Reich. So allein
kommt es zu einer echten Erneuerung.

«Ein Feuer will ich anzünden, und was wollte ich lieber, denn es
brennete schon», sagt Jesus. Er hat dieses Feuer angezündet. Darum hat
sein Auftreten eine beispiellose Wirkung gehabt. Das Evangelium hat
einen Siegeslauf ohnegleichen angetreten und mitten in einer vergehenden

Welt die Fundamente einer neuen Welt gelegt. Aber das Feuer ist
schwach geworden und die Christenheit matt. Gott aber will uns heute
wieder aufwecken durch die Stürme der Zeit. Lernt das Christentum
dadurch, sich wieder aus den ewigen Quellen zu erneuern, und bekommt
es so wieder Leben und Kraft, dann brauchen wir keine Angst um seinen
Bestand zu haben und bedarf es keiner irdischen, staatlichen oder
militärischen Sicherung, dann werden selbst die «Pforten der Hölle» es nicht
überwältigen, sondern im Gegenteil, dann wird durch seine Kraft auch
die Welt umgewandelt werden, und es wird das Wort des erhöhten
Christus Wirklichkeit werden: «Siehe, ich mache alles neu!»

Eberhard Lempp

425


	Die Notwendigkeit einer tiefgehenden Erneuerung in Kirche und Volk

