
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 8-9

Artikel: Über die wahre Mission der Kirche : Gedanken eines Arbeiters

Autor: Wagner, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139923

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ober die wahre Mission der Kirche
Gedanken eines Arbeiters

Basel, den 13. April 1954
Lieber Hansjörg,
Unsere Diskussion über meinen Brief an das Komitee der Ostasien-

Mission anläßlich ihrer Gabensammlung hatte mich veranlaßt, über die
Stellung unserer christlichen Kirchen, der katholischen wie der protestantischen,

und ihrer Missionen zur sozialen Frage in Ostasien noch etwas
eingehender nachzudenken.

Wie ich sah, warst Du mit meiner Auffassung über das mir selbst als
äußerst wichtig und notwendig scheinende Werk der Mission nicht ganz
einverstanden und hast midi auf den Geist der asiatischen Völker
verwiesen, der tiefer gehe als der unsre und vom Geist des Materialismus
noch nicht so angefressen sei wie der unsre. Ich konnte Dich darauf
hinweisen, daß diese Völker eine ganz andere kulturelle Entwicklung hinter
sich haben als die westlichen, da sie sich dem Geldgeist nicht so bedenkenlos

unterwarfen wie jene — ich erinnere Dich an den Boxeraufstand in
China im Jahre 1900 —, wobei ich Dich auf Gandhi, den großen indischen
Heiligen, und sein Werk des Friedens und der sozialen Gerechtigkeit
hinwies. Wenn Du meinst, daß die Missionsarbeit in Japan immer noch
notwendig sei, will ich das absolut nicht bestreiten, im Gegenteil, nur
meine ich, sollte das nicht nur allein mit der Bibel und den Hilfswerken
der Nächstenliebe im bisher üblichen Sinn geschehen, sondern so, wie es
der bedeutende japanische Christ, Sozialist und Gewerkshaftsführer in
seinem Heimatland getan hat und wie es heute die standhaften katholischen

Arbeiterpriester in Frankreich tun: mit der Aufklärungsarbeit des

japanischen Volkes über die herrschende, vornehmlich die
unterentwickelten Völker Asiens, Afrikas und Südamerikas ausbeutende
kapitalistische Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung. Mit dieser Sache sollte
sich endlich auch die Mission beschäftigen, denn von den Predigten, der
christlichen Erziehungsarbeit und Wohltätigkeit allein wird der geistige
und leibliche Notstand dieser Völker nicht überwunden und das zum
Teil jahrhundertelang von den Weißen ihnen angetane Unrecht nicht
aus der Welt geschafft. Jefet rächt sich für unsre Kirchen an ihrem
Missionswerk das Niht-sehen-Wollen all des wirtschaftlichen und
politischen Unrechts an diesen Völkern und ihr Shweigen darüber
vor denen, die die Macht gehabt hätten, solches zu verhindern. Hätten
diese das nicht getan, weil es natürlich gegen ihr Wesen und Interesse
gewesen wäre, so wäre wenigstens die Mission vor Gott gerechtfertigt
gewesen. Darüber hat vor zehn Jahren Herr Dr. Kramer aus Genf ein
ganz unmißverständliches Wort gesprochen. Solche ernsthaften Stimmen
haben sich bis heute immer wieder vernehmen lassen, fanden aber bei
den meisten unsrer Kirchlichen, hauptsächlich den Bemittelten, taube

362



Ohren. Diese erfuhren wohl aus Missionsberiditen und Bildern von der
wirtschaftlichen Not der Heidenvölker, hatten aber solche am eigenen
Leib noch nie erfahren und konnten und wollten zum Teil auch nicht
wissen, wie sie tut. Hierzulande zum Beispiel meinen nämlich viele
immer noch, die wirtschaftlichen Verhältnisse seien heute so viel besser

geworden als früher, weil heute 8000 bis 10 000 Franken bei ihnen als
Normallohn für einen Arbeiter geredinet werden und sie es nicht glauben
können, daß es immer noch gar viele solcher gibt, die mit 4000 bis 6000
Franken mit ihrer Familie sich durchs Leben schlagen müssen, aber ebensogut

ein Anreht auf ein menshenwürdiges Leben hätten wie jene mit
8000 bis 10 000 und mehr Franken. Wobei diese sich von jenen noch
belehren lassen müssen, wie sie mit diesem Almosen mit Frau und
Kindern am besten durchkommen könnten, während diese selben Leute eine
solche Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung in Grund und Boden
verfluchen würden, wenn sie selbst nur für ein Jahr mit solchem Lohn ohne
Zusafe ihr Leben fristen müßten. Sie bekommen allerdings keine
Gewissensbisse mehr, wenn sie wohlgehalten in einem Berghotel in den Ferien
von der Armut im Dorf so gelegentlich etwas vernehmen, so wenig sie
daheim einmal ernsthaft darüber nachdenken, wie sich ein ungelernter
Arbeiter oder Bauernknecht mit seiner Familie durchs Leben schlägt. Diese
Leute finden, daß das nun einmal das Schicksal dieser Mitmenschen sei,
in das sie sich halt fügen müssen, und dann sei die Armenpflege ja auch
noch da. Wenn schon die Armut in ihrer nächsten Umgebung auf diese
gutbürgerlichen Leute keinen Eindruck macht — außer vielleicht einmal
in einer Predigt am Sonntag — und weder ihr Verantwortungsgefühl
vor Gott noch ihr Shamgefühl weckt, um wie viel weniger werden sie
ihrer Mitmenschen, ihrer Mitbrüder und -Schwestern im Osten, Süden,
Westen und Norden, überall dort, wo diese in der «Romantik der Armut»
leben müssen, gedenken.

Siehst Du jefet, lieber Hansjörg, wohin mich meine Gedanken über
die Ostasienmission geführt haben? Und das ist's, was ich den
verantwortlichen Leitern unsrer protestantischen Kirche, vereinzelte ausgenommen,

immer wieder vorhalten muß: ihr bewußtes Beiseitestehen als
wohlmeinende Warner in den Kämpfen zwischen Kapital und Arbeit. Diese
Leute wissen von der Zusammenballung des Kapitals, des geldlichen
Besifees der Vermöglichen in den Banken und Aktiengesellschaften,
welche für dessen höchstmögliche Rendite besorgt sein müssen. Sie müssen
aber auch davon wissen, wie dieses Geld zur Mehrwertbildung in
Industrie-, Handels- und andern Unternehmungen angelegt ist und dafür
Millionen Mitmenschen, Geshöpfe Gottes, von ifim uns verantwortlih über-
bundene weiße, schwarze, braune und gelbe Mitbrüder und -Schwestern,
noch zu Hungerlöhnen mit ihren Angehörigen zugunsten der Vermögenssteigerung

der Besitzenden ein elendes Erdendaseim fristen müssen.
Dieser Gesellschaftszustand ist nicht heutig; man weiß davon schon

seit mehr als hundert Jahren. Man weiß von den blutig niedergeschla-

363



genen Aufständen der ausgebeuteten und entrechteten Arbeitermassen
durch die herrschende Klasse in den einzelnen Ländern. Man weiß aber
auch von den gottgläubigen bürgerlichen Männern und Frauen, welche
diesen Gesellschaftszustand als direkt gottlos bezeichneten und sich offen
und verantwortungsbewußt auf die Seite der Unterdrückten stellten, um
ihnen auf irgendeine mögliche Weise Hilfe zu leisten. Die herrschende
Klasse vernahm bei uns in der Schweiz die Stimme Pestalozzis, Vinets,
Gotthelfs, Kutters, Ragazens und ihres Kreises, in andern Ländern
diejenige Gleichgesinnter. Indessen ist die Gesinnung der Besitzenden —
mit ehrenden Ausnahmen — die alte geblieben. Denk daran, lieber Hansjörg,

die bisherigen sozialen Errungenschaften sind nicht das freiwillige,
gutherzige Angebot dieser Leute, sondern die Frucht oft harter und langer
entbehrungsreicher Kämpfe der sozialistischen Arbeiterschaft. Diese
Erfolge weisen auf die Berehtigung dieser Kämpfe und deren Notwendigkeit

für eine Vermenshlihung der Gesellschaft hin.
Das kann aber leider nicht auf dem Weg der Verständigung zwischen

Kapital und Arbeit, zwischen Macht und Recht, zwischen weltlicher und
göttlicher Gerechtigkeit ermöglicht werden, denn die Macht des Geldes
ist eine Realität des Teufels. Zwischen dieser und der sozialistischen
Arbeiterklasse gibt es keine Verständigung. In diesem Kampf entscheidet
allein die höhere Gerehtigkeit. Und daß hier nur um diese gerungen
wird, das beweisen die fortlaufenden Erfolge seit den ersten Hungerrevolten

der versklavten Arbeiter Mitte des lefeten Jahrhunderts in England

bis zum heutigen Tag. In dieser Zeit hat es sich bewiesen, daß die
sozialistishen Gewerkschaften auf dem rehten Weg und in der gerehten
Weise zum vorerwähnten Ziel sind, entgegen allen Hemmnissen der von
bürgerlich-kapitalistischer und christlicher Seite aufgezogenen Arbeiterund

Angestelltenverbände. Nicht um den Eigennufe, um den Gemeinnutz,
um ein Stück Sonnseite im Leben des Arbeiters, um das Lebensrecht aller
Menshen auf der Welt wird hier gerungen, weil diese Erde von ihrem
Shöpfer her zum Allgemeingut der Menschen bestimmt worden ist,
welcher keine Vorrechte des Besifees an seinem Eigentum für eine
bestimmte Klasse unter den Menschen geschaffen hat. Um die Würde
und Freiheit, um das gesiherte Lebensrecht auch des Geringsten, um die
Beseitigung der entehrenden Armengenössigkeit wird hier gerungen. In
diesem Kampf verspüren wir Sozialisten die treibende Kraft der gött-
lihen Gerehtigkeit — die leider noch so vielen unter uns verborgen
ist —, welche uns des Sieges über die Mächte des Kapitals gewiß sein läßt.

Man beklagt in unsern kirchlichen Kreisen den Rückgang des Almosengebens

wegen der staatlichen Fürsorgetätigkeit, durch welche das Liebeswerk

der Kirche behindert werde. Demgegenüber finde ich, daß jeder
Mensch -—¦ ich wiederhole — von Gott her ein Recht auf ein menschenwürdiges

Leben hat, und die Gemeinshaft verpflihtet ist, für ein solches

besorgt zu sein, wenn eines ihrer Glieder irgendwie verdienstunfähig
werden sollte. Wohingegen aber jedes irgendwie arbeitsfähige Glied

364



entsprechend seinem Vermögen zum Selbstunterhalt sich bemühen muß,
um sein Brot in Ehren essen zu können.

Schau, lieber Hansjörg, Du wie ich sind nicht schuld, daß wir geboren
und in diese Welt und Menschengemeinschaft hineingestellt worden sind.
Das ist alles wohlweisliohe, alleinige Fügung Gottes, unseres Schöpfers,
in weldier uns, wie allen unseresgleichen, von ihm die Lebensaufgabe
gestellt ist, unser Teil an die Fortpflanzung, Erhaltung und Weiterentwicklung

dieser Gemeinschaft nach bestem Willen, Wissen und Können,
zu deren höchstmöglichem Glück, beizutragen. Folglich muß es auch im
ewigen Willen Gottes liegen, daß es die Pfliht dieser Gemeinschaft sein
müßte, für die volle Befriedigung der Lebensbedürfnisse jedes einzelnen
ihrer Glieder besorgt zu sein. Als Beispiel hierzu sind uns die ersten
Christengemeinden und alle später bis heute nachfolgenden christlichen
Glaubensgemeinschaften auf kommunistischer Grundlage gegeben. Hätte
sich je die christliche Menschheit in dieser Form weiterentwickelt, dann
hätten auf der ganzen Welt wirtschaftlicher Mangel und Not bei den
Menschen nie aufkommen können, aber auch keinerlei Krisen, und vor
allem die Kriege niht! Das Christentum mit seinen Verantwortlichen
ging den Weg des jungen Gottesvolkes, der Juden, es schuf sich seine
eigenen Götter und opferte ihnen bis heute, wofür es von diesen ihren
«Segen» empfängt.

Aber eben: wir leben nun einmal in keiner wirklich christlichen,
sondern in einer wirklich egoistishen Welt, in welcher nicht Christus,
sondern der Teufel die Realität ist, eine Realität, in welcher nicht der wahre
Geist der Liebe und Gerechtigkeit die meisten «Christen» beherrscht,
sondern jener des Hasses und seiner Trabanten. Um sich ihres Christseins
hie und da zu erinnern, brauchen diese Leute die Wohltätigkeit, welche
dann eben doch nur aus ihren Händen, nicht aber aus ihrem Herzen
kommt, ansonst sie sich ihres Unrechts einmal bewußt werden müßten.
Wie das gemeint ist, könnten sie in Matthäus 5. 23-—24, 12. 7 nachlesen.
Ein gangbarer Weg, sein Gewissen in dieser Hinsicht zu entlasten, wäre
da eine freiwillige Steuererhöhung oder ähnliches. Ein entsprechend
bemessener Steuerbetrag wie bei der Altersversicherung, Willig entrichtet,
wäre bestimmt Gott so wohlgefällig und bei den Mensdien so dankens-
und ehrenwert wie das Almosengeben. Mr'iSf loch der Gnade würde Pestalozzi

auch das Almosengeben bezeichnen. Hier möchte ich Dir, lieber
Hansjörg, die «Stimme Pestalozzis» von Otto Müller zu lesen und zu
überdenken sehr empfehlen.

Das Wohlmeinen unserer kirchlichen Leute in allen Ehren; sie
bemühen sich um den Frieden und die Eintracht im Volk. Damit ist aber der
Erreger des Unfriedens, des Hasses und der Zwietracht, der nun einmal
leider bestehende Klassengecjensafe, welchen noch so eindrucksvolle
Predigten und Reden nicht aus der Welt schaffen, niht beseitigt. Das wird
erst dann einmal eintreten, wenn das Rezept, welches unser Herr Christus
dem reichen Jüngling im Gleichnis gegeben hat, daß er alles, was er habe,

365



verkaufen und es den Armen geben solle oder, so wie idi es verstehe: den
Überfluß seiner eigenen Lebensnotwendigkeiten zugunsten der Beseitigung

der Armut nach Apostelgeschichte 2. 45—47 hingeben solle, von
den im Überfluß Lebenden befolgt werden wird. Auch hatte es Jesus in
seinem Gleichnis von der gerechten Entlöhnung der Arbeiter im Weinberg

(Matthäus 20. 1, 6—7 und 12—13), meine ich, deutlich genug
gemacht, daß jeder Mensch ein Anreht aut seinen genügenden
Lebensunterhalt hat, auch wenn er niht in der Lage ist, für denselben nach eigener

Möglichkeit ganz aufzukommen. Bis diese, göttlihem Rechts- und
Gerechtigkeitsempfinden entsprechende Erkenntnis im christlichen Bürgertum

wenigstens —¦ vom andern nicht zu reden — einmal aufgebrochen ist
und es sich für die materielle und geistige Armut und Not nicht nur im
eigenen Land, sondern in der ganzen Welt mitschuldig und mitverantwortlich

fühlt, solange werden die Klassengegensätze bestehen und die Kämpfe
für die Beseitigung der Armut nicht aufhören. Es gibt nun einmal von
Gott her keine gesonderten Lebensrechte für die Besifeenden und keine
gesonderten für die Armen, sondern, wenn wir nach der Lehre Christi
von der Gotteskindschaft aller Menschen ein und denselben Vater im
Himmel haben, so haben wir das Recht, zu glauben, daß dieser Vater für
uns alle nur einen Tish gedeckt hat und er an demselben keine Vorrechte
an Speise und Trank und allen andern Lebensnotwendigkeiten an einzelne
seiner Kinder eingeräumt haben will. Also sind es einige dieser Kinder
selbst, welche sich eigenmächtig, entgegen dem väterlichen Gebot, gewissen-

und rücksichtslos auf Kosten der andern, Schwächeren Vorrechte
geschaffen haben, welche nun zwischen diesen beiden Parteien zum Streitobjekt

geworden sind und es bleiben werden, bis sie beseitigt sind.
Und da beschuldigt das Bürgertum die Sozialisten und Gewerkschafter

wegen ihres Klassenkampfgeistes, als ob es ein Unrecht oder Verbrechen
wäre, für das Recht auf ein menschenwürdiges Leben der Arbeiterklasse
zu kämpfen, zu kämpfen für ihre Klassengenossen in Asien, Afrika und
andern Orten in der Welt im Geist der Bruderschaft und der
Weltverbundenheit. Und wenn die christlichen Kirchen, unsre evangelische
vornehmlich, es mit uns Sozialisten, so wie Blumhardt in Deutschland und
Ragaz in der Schweiz und ihresgleichen Kagawa in andern Ländern es

taten, gehalten hätten statt mit dem Göfeen Geld und seinem Anhang,
dann stünde es um die wirtschaftliche Gerechtigkeit jedenfalls um manches

besser, als es heute ist. Mit dem gemeinsamen Kampf um eine
gerechte Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung hätte auch der Glaube
an Gott und seine Gerechtigkeit in den Massen der Gottentfremdeten
und Heiden wieder mehr Raum gewinnen können, wodurch dem
gottlosen, gewaltgläubigen bolschewistischen Kommunismus ein großer Teil
seiner Werbekraft entzogen worden oder dessen Aufkommen in
seiner heutigen Gestalt überhaupt verunmöglicht worden wäre — und
damit die heutige politische Hochspannung und die Weltangst vor der

366



Atombombe wie die Voraussefeungen jedes Krieges überhaupt beseitigt
worden wären.

Aber unsere Kirche stellte sich, zugunsten der herrschenden Klasse,
nicht grundsäfelich zu denen von der Landstraße und den Zäunen und
ihren Nöten und Bedürfnissen, mußte man an diesen doch jemanden
haben, an welchen man vor Gott und den Menschen seine Nächstenliebe
in der Wohltätigkeit ins Licht stellen konnte nach dem sonntäglichen
Mahnwort: «Wohlzutun und mitzuteilen vergesset nicht, denn solche

Opfer gefallen Gott wohl.» Als ob das alles nicht schon längst überflüssig
geworden wäre, wenn seine Güter nach dem Maß seiner Gerechtigkeit
unter den Menschen je brüderlich verteilt worden wären. Aber eben, dann
wäre es zu einer «schrecklichen» Vermassung, zu einem Ausgleich der
gesellschaftlichen Gegensäfee gekommen, von der gar viele, die heute in
gutbürgerlichen Verhältnissen leben, nichts wissen wollen, weil solches
doch ihr Standes- und Erhabenheitsgefühl verlefet hätte: denn man muß
doch auch noch unterscheiden können, was gebildet und ungebildet ist!

Das ist's, was midi immer wieder erbittert, dieser einfältige Standesdünkel,

dieses hochnäsige Distanzhalten der bessersituierten Gesellschaft
von den Niedrigen, ohne deren Dasein sie überhaupt gar keine
Lebensmöglichkeit hätten, außer sie müßten sich selbst bedienen. So nehmen jene
die Bedürfnisse und Annehmlichkeiten ihres Erdendaseins, ohne sich
darüber im mindesten Gedanken zu machen, daß diese es sind, welche mit
ihrer Hände und ihres Kopfes Arbeit, unter oft ungenügendem Lohn und
Verzichtleistenmüssen auf mancherlei Lebensnotwendigkeiten und Freuden,

ihrWohlbefinden ermöglichen. Demgegenüber will ich die oft langen
und erbitterten Lohn- und Arbeitszeitkämpfe erwähnen, welche die
Arbeiter für ein einigermaßen lebenswertes Dasein für sich und die Ihren
führen müssen, wobei mitunter noch um das Existenzminimum gerungen
werden muß. Wenn man dann ab und zu von christlicher Seite noch hören
muß, daß es so in der Weltordnung Gottes liege, daß es Herren und
Knechte geben müsse und es zu Jesu Zeiten schon so gewesen sei und er
diese Ordnung gebilligt habe, dann will einem das Blut schon in Wallung
kommen ob solcher Einsichts- und Herzlosigkeit. Als ob Jesus je einen
solchen Gesellschaftszustand als einen gerechten, gottgewollten gebilligt
hätte, als ob niht gerade er, wie die Propheten im Alten Bund, mit aller
Shärfe gegen die Ausbeutung der Armen auf seine Weise losgezogen
hätte, weshalb er dann den ganzen Haß der Reichen und der kirchlichen
Obrigkeit, die zugleich auch die staatliche war, auf sich gezogen und
zulefet von ihnen als Volksverhefeer und Gotteslästerer ans Kreuz gebracht
worden ist. Und wie viele edeldenkende Männer und Frauen sind seither,
weil sie aus tiefstem Gerechtigkeitsgefühl und warmer Bruderliebe sich
für Unterdrückte und Ausgebeutete selbstlos einsefeten, von weltlichen
und kirchlichen Obrigkeiten hingemordet worden. Bei den ersten
Christengemeinden hatte sich der wahre Geist Christi, der Geist der wahrhaftigen
Bruderliebe, so wie er es wirklih gemeint hatte, offenbart. Dort wurde

367



dieses Wort in die praktishe Tat umgesetzt, dort wurde aber auch
verstanden, was der Herr Christus noch mit dem andern Wort (Joh. 18. 36),
«Mein Reich ist nicht von dieser Welt», gemeint hatte. Darum galt für diese
Christen nicht das Sittengesefe dieser Welt als das oberste, sondern das

Gesefe Gottes und die überlieferten Anweisungen ihres gekreuzigten und
auferstandenen lebendigen Herrn und Meisters, für welchen sie aber auch

zu leiden und zu sterben bereit waren, was bekanntlich nicht ausblieb. Das
wurde dann freilich anders, als diese Brüdergemeinden sich zur festorganisierten

Kirche entwickelten und diese mit der Staatsobrigkeit, dem «Kaiser»,

und dem öffentlichen Leben ins Einvernehmen kam und sie sich

gegenseitig anpaßten. Es kam einerseits zur Verkirchlichung des Staates,
anderseits zur Verstaatlhhung der Kirche. Damit hatte die Kirche ihre
Freiheit verloren. Damit verflog aber auch der Geist der verbindenden
Liebe, der wahren Brüderlichkeit der Gemeindeglieder untereinander,
wodurch dem Geist der Eigeninteressen, dem Geist dieser Welt das
Eindringen in die Gemeinschaft ermöglicht wurde. Daraus entwickelte sich
dann ein Christentum, welches notwendigerweise zur Reformation
führen mußte.

Auf der Zinne des Tempels in Jerusalem und auf jenem Berg, auf
welchem der Geist des Bösen an Jesus vor seinem Antritt in seine
Verkündigung der Botschaft vom Reich Gottes herantrat, um ihn davon
abzuhalten, hatte sich für die kommende Menschheit ganz Gewaltiges
entschieden. Dort wurde durch die Standhaftigkeit Christi der nun beginnende

Kampf zwischen dem Geist des Guten und dem Geist des Bösen
in der Welt, zwischen Gott und dem Satan in den Herzen der Menshen
eröffnet. Und nun verkündete Jesus mit der Aufnahme seiner
Lehrtätigkeit die Botschaft vom Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit und
daß vor Gott alle Menshen seine Kinder und als solche zum ewigen
Leben berufen seien, wenn sie ihre Lebensweise nach seinen Geboten
einrichten würden. Die Welt Gottes der wahren Freiheit, Gerechtigkeit und
Liebe war den Menschen jefet aufgetan, an ihnen lag es nun, die Welt in
diesem Geist einzurichten. Ihnen war es jefet in völliger Freiheit
überlassen, für welchen dieser beiden Geister sie sich entscheiden, zu welchem
sie sich bekennen, nach welchem sie ihren Lebenswandel gestalten wollten.
Für diese Entscheidung hatte Jesus als der Sohn Gottes und dessen
Stellvertreter auf Erden die klare Weisung gegeben: «Wer nicht für uns ist,
ist wider uns», und mit seinem Hinweis, daß sein Reich nicht von dieser
Welt, der des Irdischen, Vergänglichen, Ungöttlichen, sei, hatte er aber
auch deutlich gemacht, daß die Menschen sich zwischen dem Geist des
Guten und dem Geist des Bösen zu entsheiden haben.

Da regt sich in mir die Frage: Wo steht die sich als hristlih bezeichnende

Menschheit heute? Ich für meinen Teil glaube: vor der Selbstver-
nihtung unter Einbezug der Ungläubigen und Heiden. Denn mit einer
Sinnesänderung in Hinsicht auf die Abkehr vom Glauben an das Geld
und die dessen Interessen schüfeende staatliche Gewalt, die heute noch

368



für viele eine Idealgemeinschaft bedeutet, ist weder bei den Ungläubigen
noch den Heiden — außer einmal in Indien — und noch viel weniger bei
unsern Christen zu rechnen. Diese zwei irdischen Mächte, Geld und
Gewalt, sind heute noch eine untrennbare Einheit; die eine ist, um
bestehen zu können, auf die andere angewiesen. Wird der Macht Militär
das Geld entzogen, so wird ihm sein Lebensnerv durhshnitten; wird der
Geldmaht ihre Stüfee, die verstärkte Polizei, das Militär, entzogen, wird
ihr das Rükgrat gebrohen. Diese beiden Mächte sind das geistige Fundament

unsrer heutigen bürgerlichen Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung
mit ihren Krisen- und Kriegsgefahren und verursachen als solche die
herrshende Weltangst. Dieses ist wiederum die Folge des Abgleitens
der herrschenden Gesellschaft von der Ordnung Gottes, um sich selbst
eine Ordnung zu geben, welche ihren eigenen Interessen entsprach. Die
sich in derselben nun bildenden wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Gegensäfee mußten zu den Spannungen führen, welche heute zu einer
höchsten Lebensgefahr für alle Völker geworden ist. Diese haben sich
innerlih von Gott und seinem Gesefe gelöst, was besteht, ist Shein.

Wir wollen diese Gedanken noch ein wenig weiterspinnen, lieber
Hansjörg, da wir gerade von der Kriegsangst sprachen:

Diese Christen, voran ihre politischen und kirchlichen Obrigkeiten,
stellen sich als Nationalisten — mit wenig Ausnahmen — aus falsch
verstandener Vaterlandsliebe gegen das Gebot Gottes «Du sollst nicht
töten», getreu ihren Vorfahren, welche das Vaterland als heilig erklärten
und mit diesem das Volk zum Göfeen erhoben haben, um dessetwillen
sie bereit sein müssen, massenweise unschuldige Mitmenschen zu töten
oder sich selbst für Vaterland und Volk töten zu lassen. Sie haben das
Geld, ihre Wissenschaft, Technik und Wirtschaft zu ihren Göfeen erhoben,
indem sie diese höher achten als Gott und dessen Schöpfung selbst,
insbesondere sein Ebenbild, den Menschen, welche beide sie, ihrer göttlihen
Bestimmung entgegen, um des Geldes und irdisher Güter willen miß-
brauhen. Sie haben den Sonntag, den Tag des Herrn, zum Götzen
erhoben, indem sie ihn um des Geldes willen zum Markttag, zum geistlosen
Sport- und Vergnügungsbetrieb erniedrigten. Daß die Mißachtung nur
dieser Gebote folgerichtig auch die aller andern in sich schließt, ist nur
natürlich, wenn man bedenkt, daß Göfeendienst Ab/all von Gott bedeutet.
Deshalb bin ich fest überzeugt, wenn Christus heute als unbekannter
Wanderprediger in unsre oder eine andere Stadt oder aufs Land hinaus
käme und in demselben Geist auftreten würde wie einst, würde er genau
das selbe Skihsal von den Herrschenden und dem von ihnen aufgehefeten
Volk erleiden müssen wie damals, natürlich nur in anderer äußerer
Gestaltung. Denn die Verhältnisse sind wohl andere geworden, der
Menskengeist ist aber der selbe geblieben. Wie damals würde der Herr
Christus auch uns Christen sagen, und dazu wahrscheinlich noch mit ganz
anderer Betonung: Mein Reich ist nikt von dieser Welt. Womit er doch

369



sicher nichts anderes als das Leben und Treiben der menschlichen Gesellschaft

in dieser unsrer Welt gemeint haben kann. Denn seit Jahrhunderten

wird von unsern Kirchen, als den Verwaltern der Botschaft des Herrn
Christus, das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit und sein EvangeHum
i»on der Bruder- und Feindesliebe fast täglich irgendwie verkündet;
indessen stehen wir vielleicht unmittelbar vor einem neuen Krieg, in
welchem die Mensdien, als Auswirkung ihrer gegenseitigen Feindschaft, auf
sich selbst, das heißt die einen gegen die andern Völker, Feuer «vom
Himmel» regnen lassen, worin sie mit aller andern Kreatur elendiglich
verbrennen.

Hier werden dann wohl unsre Kirchenobrigkeiten ihre Hände, wie
Pilatus, in Unschuld waschen und sagen: Hieran sind wir uns keiner
Schuld bewußt, wir haben immer gewarnt, immer den Frieden und die
Liebe verkündet. Da stellt sich für mich die schwerwiegende Frage, lieber
Hansjörg: Wessen Schuld sollte es dann sein? Etwa die der Ungläubigen
oder der Heiden? Oder nicht auch unsere und die aller hristliken Kir-
hen? Bei jenen ist es unbestritten, denn ihr Gott, ihr Höchstes und
Heiligstes, ist ihr Ich innerhalb ihrer Zwangsgemeinschaft. Die christlichen
Kirchen aber werden sich bei ehrlicher, offener Selbstprüfung von der
Mitshuld nicht freisprechen können, denn sie haben es seit dem Ende
der Christenverfolgungen und später beim Aufkommen des Nationalismus

vor 150 Jahren unterlassen, sich entschieden und furchtlos dem Geist
der Gewalt, dem Kriegsgeist, dem Geist dieser Welt zu widersetzen, um
dem Geist Jesu Christi, des Fürsten des Friedens und der Liebe, des
Reiches Gottes, freie Bahn zu schaffen. Diese Kirchen sind ihrem Herrn
und Meister, in dessen Namen und Vollmacht sie seine Lehre bis heute
verkündigten, niht nachgefolgt. Sie haben an ihm gehandelt wie Petrus

vor dem dritten Hahnenschrei, an ihm, der eine Weile vorher zu diesem

sagte: «Stecke dein Schwert in die Scheide, denn wer zum Schwert greift,
wird durchs Schwert umkommen.» Womit er seinen damaligen und den
kommenden Nachfolgern durch alle Zeiten eindeutig und klar den Weg
zu seinem Reich der Gewaltlosigkeit und Feindesliebe gewiesen hatte,
welchen die Frühchristen glaubensmutig und treu bis in den Märtyrertod
gegangen sind. Für diese Zeugen gab es keine Neutralität in Glaubensdingen,

sie gaben dem Kaiser, was des Kaisers war, sofern sie es mit
ihrem Glauben vereinbaren konnten, vorerst aber Gott, was Gottes ist.
Was ihnen dann allerdings von seiten des Kaisers Gefängnis und noch
Schwereres eintrug — bis sich die später aus den Gemeinden heraus
organisierte Kirhe mit dem Kaiser versöhnte, sein Freund wurde, bei ihm
zu Ehren kam und sich seines Sdiufees erfreuen konnte bis zum
heutigen Tag.

Diese Freundschaften hatten sich gelohnt. Denn seither konnten ihre
Schafe mitsamt ihren Hirten in Frieden leben, da die Kirchen für die
Sache des Kaisers, das heißt der jeweils herrschenden politisken Maht-
haber, Verständnis fanden, bis an Einzelne oder Grüpplein, welche am

370



Glauben festhielten, daß Christi Reich nicht von dieser Welt sei, in welcher

der Geist des Bösen seine Macht aufgerichtet hat, der zu dienen sie
sich weigerten. Denn nach ihrer Glaubensauffassung hatte Jesus nicht für
die Interessen der Mächte dieser Welt gelebt, gelitten und ist für sie
gestorben, sondern für die Welt seines Vaters, welche er den Menschen
offenbarte. Deshalb kann niemand von Jesus den Auftrag erhalten haben,
seiner Lehre und seinen Worten einen andern Sinn zu unterlegen als den,
wie ihn die Urkundenschrift, die Bibel, wiedergibt. Deren Sinnesumdeu-

tung besorgten dann eigenmächtig, als «göttliche Eingebung», als «geistige
Erleuchtung» von oben, die jeweiligen Kirchenobrigkeiten nach dem Stand
wissenschaftlicher Erkenntnis im Interesse ihres «kaiserlichen Freundes»,
welcher sie dafür in seine Fürsorge nahm und ihr Wissen vom Reich
Gottes wie die übrigen Wissenschaften zum Lehrfach an seinen
Hochschulen erhob. Aus dem schlichten Laienpredigeramt der Apostelzeit
wurde ein solches der Hochschulbildung.

Vom römischen Kaiser Konstantin an, welcher im Jahre 325 das
Christentum zur Staatsreligion erhoben hatte, kamen im Lauf der seither

vergangenen Jahrhunderte andere kaiserliche, königliche, republikanische,
diktatorische Obrigkeiten an die Macht, mit welch ersteren drei die
Kirchen befreundet blieben, während sie sich den lefeteren gegenüber den
Umständen entsprechend gefügig erwiesen, vornehmlich die katholische
Mussolini gegenüber. Unter dem Schüfe der weltlichen Obrigkeit und
deren Fürsorge fühlten sich die Kirchen gesichert, wofür diese sich dann
auch auf ihre Weise dankbar zeigten. Gestüfet auf das Wort des Apostels
Paulus (Römer 13, 1—7) «Seid Untertan der Obrigkeit... die ist von
Gott verordnet» —¦ ob es die kommunistische wohl auch ist? — brachten
die Kirchen es fertig, das Gebot Jesu Christi (Matthäus 22, 21—22)
«Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, Gott aber, was Gottes ist» in
Übereinstimmung mit dem Gebot des Paulus zu bringen, und konstruierten
daraus für ihre Gläubigen die Gehorsamspfliht dem «Kaiser» und seinen
Gesefeen gegenüber bis zum heutigen Tag. Diese Paarung führte dann
zur Vermishung des Gesetzes Gottes mit dem heidnishen Gesefe und
umgekehrt zur Durkse^ung des urhristlihen Glaubensgutes mit dem
des heidnishen, was in bezug auf die Gewaltanwendung ganz eindeutig
zum Ausdruck kam. Hier erlitt die Friedens- und Heilsbotshaft Christi,
und mit ihr der christliche Glaube, ihre tiefste Erniedrigung, welche sich
bis heute erhalten hat! Kein Wunder, wenn er seine ihm innewohnende
revolutionäre Kraft verloren hat. Damit wurde das Gebot Gottes «Du
sollst nicht töten» erledigt und den «christlichen» Obrigkeiten freie Bahn
geschaffen .für die Interessen ihrer Völker, das heißt deren herrshender
Shiht, die Gewalt nach ihrem Gutdünken spielen zu lassen, sogar gegen
ihre eigenen, gegen die Unterdrühung und Ausbeutung seitens dieser
Schicht sich wehrenden Bürger.

Das alles wurde und wird von den Kirchen, weil nach Paulus in der
«Ordnung Gottes» liegend, als zu Recht bestehend geschüfet und mit der

371



Bejahung der Gewalt der Krieg gerechtfertigt und als Fügung oder Strafe
Gottes — als ob Krieg nicht alleinverskuldetes Menschenwerk wäre und
im Widerspruk zu Gottes Willen stünde — hingenommen. Aber auch
mit der Befürwortung einer sogenannten Polizeiaktion gegen einen
gefährlich werdenden Feind wird diese zum Krieg, denn auch das wider-
sprikt dem Gebot der Feindesliebe und dem des Niktwiderstehens, wie
es unser Herr und Meister gelehrt hat, worüber wir Christen uns von
einem großen Heiligen der Heiden, Mahatma Gandhi, belehren und
beshämen lassen müssen! Wie könnte übrigens auch eine Polizeiaktion
mit der Bergpredigt in Übereinstimmung gebracht werden, ohne jenen
Prediger auszusckalten?

Ist es denn immer noch nicht genug an den vielen Tausenden von
Blutzeugen, Verbannten und Eingekerkerten, welche um ihrer Glaubenstreue

willen schon gelitten haben und in europäisken Ländern, in
Rußland, seinen Satellitenländern und in Spanien, heute noch leiden; die
anklagend ihre Stimmen gegen die Kirchen wegen ihrer Untreue gegen
ihren Herrn erheben, wovon die schreiendsten nicht jene gegen die Gewalt
des «Kaisers», der herrschenden Klasse, sind, sondern jene gegen die
Verfolgung der Angehörigen der einen kristliken Glaubensrihtung
gegen die andere unter dortigem «kaiserlichem» Schüfe. Für diese, auf
den höchsten Herrn, auf Gott, als dessen Werkzeug sich berufende
Staatsgewalt halten es unsre Kirchen immer noch für notwendig, ihr ihre
Geistlichen als Seelenhirten in militärisher Uniform als Feldprediger zur
Verfügung zu stellen. Wobei es sich hier doch weniger darum handelt,
die Bürger im Wehrkleid auf die Gebote Gottes, zum Beispiel des Niht-
Tötens, oder auf den Sinn der Bergpredigt hinzuweisen, sondern ihnen
ihre Soldatenpflicht im Kriegsfall gegenüber dem «gottgegebenen heiligen

Vaterland» ins Gewissen zu rufen. Als ob das in Zivilkleidern nicht
auch ginge. Wie meinte es doch der Herr Christus, der so sagte: Mein
Reich ist nicht von dieser Welt; tut niemandem Gewalt an; liebet eure
Feinde; vergeltet nicht Böses mit Bösem und ähnliches mehr?

Die Bejahung der Gewalt ist unsern Kirchen zum Fluh geworden,
welchen sie mit noch so hohen Kirchtürmen, noch so großen und
feierlichen Prozessionen oder Kirchenkonferenzen, noch so schönen Predigten,
noch so langen Gebetswochen nicht werden bannen können, außer sie
bekennen sich mit der Tat und der Wahrheit zu dem von dieser Welt
Gekreuzigten und zu seiner Botschaft vom Reich Gottes und seiner
Gerehtigkeit, will heißen: zum urhristlihen Gemeinshaftsgeist, da man
weder Eigentum noch Standesuntershiede kannte, da von den Gütern,
die sie hatten, keiner sagte, daß sie sein seien, und da einer dem andern
jederzeit zum Dienst bereit war.

Du wirst mir, lieber Hansjörg, mit noch vielen entgegenhalten: Wir
leben noch nicht im Jenseits, in Utopia, sondern immer noch im Diesseits,
in einer Welt der harten, unerbittlichen Realitäten. Einverstanden. Aber
weihe Realitäten gelten für die christlichen Kirchen als die nächstliegen-

372



den? Diejenigen der weltlichen oder diejenigen der göttliken Obrigkeit?
Darüber wird wohl bald einmal entschieden werden müssen. Vielleicht
ist unsern Kirchen noch eine Gnadenfrist eingeräumt, sich für die eine
oder andere dieser Realitäten zu entscheiden, bevor die heutige Menschheit

mit all ihrem Geld, ihrer hohen Wissenschaft und Technik als
Endergebnis ihrer Leistungen unsre wundervolle, erhabene Schöpfung Gottes
in ein einziges ungeheures Gift- und Flammenmeer verwandelt, in
welchem sie elendiglich zugrunde geht.

Ich muß Schluß machen, lieber Hansjörg. Du siehst jefet, wohin ich

mit meinem Nachsinnen über die Ostasien-Mission gekommen bin. Du
bist jedenfalls mit verschiedenem, was hier steht, wieder nicht
einverstanden, wenn Du aber ein wenig darüber nachdenken willst, soll's mich
freuen.

Damit grüße ich Dich herzlich, und auf Wiedersehen.

Dein Oskar Wagner.

Die „endzeitliche" Gestalt der „sozialen Frage"

Bei der Erörterung der «sozialen Frage» (also auch des «Sozialismus»)
bleibt die wichtige Kategorie der «Zeit und Stunde», in der die Frage hier
und heute steht, meist außer Betracht, so daß die «Problematik» mehr
oder weniger abstrakt oder «ideologisch» behandelt wird. Es kommt nicht
in den Blick, daß die Stunde, in der die Frage steht, «sehr vorgerükt» ist,
daß daher die Antwort «sehr bald» gegeben und eben gerade das, was
diese (vorgerückte) Stunde fragt, beantwortet werden muß.

Die «soziale Frage», hier und heute mit lefeter Dringlichkeit gestellt,
ist eine Frage geworden, die nun «auf Leben und Tod der Gesellschaft»
geht, weil ihr in mehr als hundert Jahren keine zureichende Antwort
zuteil geworden ist. Man muß sich der Glut dieser «brennenden» Frage
aussefeen, um in tiefster Seele zu spüren, welche Not denn hier brennt;
so wird man «engagiert», in der «Existenz» getroffen (nicht nur im —
wissenschaftlichen — Bewußtsein) und vermag zu erkennen, daß diese
«soziale Frage» hier und heute mehr als einen «Ismus» als Antwort
fordert. Die Geschichte hat gelehrt, daß Ismen immer wieder nur Ismen
gebären können, ideologische Früchte der Urmutter Rationalismus, deren
Stunde zu Ende geht. Ein Ismus, der spät noch fruchtet, gebiert nur einen
vergreisten «Revisionismus», der niemand «begeistert»; versucht er aber,
sich mit Leidenschaft zu füllen, so endet er im «Fanatismus». Beide
Antworten werden dem Charakter der «sozialen Frage» nicht gerecht.

Die «soziale Frage» wird hier und heute an den «Westen» vom Bol-
skewismus gestellt. Er selbst ist die fanatische Antwort auf die Frage,

373


	Über die wahre Mission der Kirche : Gedanken eines Arbeiters

