Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 8-9

Artikel: Uber die wahre Mission der Kirche : Gedanken eines Arbeiters
Autor: Wagner, Oskar

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139923

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139923
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Uber die wahre Mission der Kirche

Gedanken eines Arbeiters

Basel, den 13. April 1954
Lieber Hansjérg,

Unsere Diskussion {iber meinen Brief an das Komitee der Ostasien-
Mission anldfilich ihrer Gabensammlung hatte mich veranlafit, iiber die
Stellung unserer christlichen Kirchen, der katholischen wie der protestan~
tischen, und ihrer Missionen zur sozialen Frage in Ostasien noch etwas
eingehender nachzudenken.

Wie ich sah, warst Du mit meiner Auffassung iiber das mir selbst als
dullerst wichtig und notwendig scheinende Werk der Mission nicht ganz
einverstanden und hast mich auf den Geist der asiatischen V&lker ver~
wiesen, der tiefer gehe als der unsre und vom Geist des Materialismus
noch nicht so angefressen sei wie der unsre. Ich konnte Dich darauf hin-
weisen, dafl diese V&lker eine ganz andere kulturelle Entwidklung hinter
sich haben als die westlichen, da sie sich dem Geldgeist nicht so bedenken-~
los unterwarfen wie jene — ich erinnere Dich an den Boxeraufstand in
China im Jahre 1900 —, wobei ich Dich auf Gandhi, den grofien indischen
Heiligen, und sein Werk des Friedens und der sozialen Gerechtigkeit
hinwies. Wenn Du meinst, dafl die Missionsarbeit in Japan immer noch
notwendig sei, will ich das absolut nicht bestreiten, im Gegenteil, nur
meine ich, sollte das nicht nur allein mit der Bibel und den Hilfswerken
der Nicdhstenliebe im bisher iiblichen Sinn geschehen, sondern so, wie es
der bedeutende japanische Christ, Sozialist und Gewerkschaftsfiihrer in
seinem Heimatland getan hat und wie es heute die standhaften katholi-
schen Arbeiterpriester in Frankreich tun: mit der Aufklirungsarbeit des
japanischen Volkes iiber die herrschende, vornehmlich die unterent~
wickelten Volker Asiens, Afrikas und Siidamerikas ausbeutende kapita-
listische Wirtschafts~ und Gesellschaftsordnung, Mit dieser Sache sollie
sich endlich auch die Mission beschiftigen, denn von den Predigten, der
dhristlichen Erziehungsarbeit und Wohltitigkeit allein wird der geistige
und leibliche Notstand dieser Vélker nicht iiberwunden und das zum
Teil jahrhundertelang von den Weiflen ihnen angetane Unrecht nicht
aus der Welt geschafft. Jest richt sich fiir unsre Kirchen an ihrem
Missionswerk das Nicht-sehen-Wollen all des wirtschaftlichen und
politischen Unrechts an diesen V&lkern und ihr Schweigen dariiber
vor denen, die die Macht gehabt hitten, solches zu verhindern. Hitten
diese das nicht getan, weil es natiirlich gegen ihr Wesen und Interesse
gewesen wire, so wire wenigstens die Mission vor Gott gerechtfertigt
gewesen, Dariiber hat vor zehn Jahren Herr Dr. Kramer aus Genf cin
ganz unmifiverstindliches Wort gesprochen. Solche ernsthaften Stimmen
haben sich bis heute immer wieder vernehmen lassen, fanden aber bei
den meisten unsrer Kirchlichen, hauptsichlich den Bemittelten, taube

362



Ohren. Diese erfuhren wohl aus Missionsberichten und Bildern von der
wirtschaftlichen Not der Heidenvdlker, hatten aber solche am eigenen
Leib noch nie erfahren und konnten und wollten zum Teil auch nicht
wissen, wie sie tut. Hierzulande zum Beispiel meinen nimlich viele
immer noch, die wirtschaftlichen Verhiltnisse seien heute so viel besser
geworden als frither, weil heute 8000 bis 10 000 Franken bei ihnen als
Normallohn fiir einen Arbeiter gerechnet werden und sie es nicht glauben
kénnen, daf es immer noch gar viele solcher gibt, die mit 4000 bis 6000
Franken mit ihrer Familie sich durchs Leben schlagen miissen, aber ebenso-
gut ein’ Anrecht auf ein menschenwiirdiges Leben hitten wie jene mit
8000 bis 10 000 und mehr Franken. Wobei diese sich von jenen noch
belehren lassen miissen, wie sie mit diesem Almosen mit Frau und Kin~
dern am besten durchkommen kdnnten, wihrend diese selben Leute eine
solche Wirtschafts~ und Gesellschaftsordnung in Grund und Boden ver-~
fluchen wiirden, wenn sie selbst nur fiir ein Jahr mit solchem Lohn ohne
Zusats ihr Leben fristen miifiten. Sie bekommen allerdings keine Gewis~
sensbisse mehr, wenn sie wohlgehalten in einem Berghotel in den Ferien
von der Armut im Dorf so gelegentlich etwas vernehmen, so wenig sie
daheim einmal ernsthaft dariiber nachdenken, wie sich ein ungelernter
Arbeiter oder Bauernknecht mit seiner Familie durchs Leben schligt. Diese
Leute finden, dafl das nun einmal das Schicksal dieser Mitmenschen sei,
in das sie sich halt fiigen miissen, und dann sei die Armenpflege ja auch
noch da. Wenn schon die Armut in ihrer nichsten Umgebung auf diese
gutbiirgerlichen Leute keinen Eindruck macht — aufler vielleicht einmaf
in einer Predigt am Sonntag — und weder ihr Verantwortungsgefiihl
vor Gott noch ihr Schamgefiihl wedkt, um wie viel weniger werden sie
ihrer Mitmenschen, threr Mitbriider und ~schwestern im Osten, Siiden,
Westen und Norden, iiberall dort, wo diese in der «<Romantik der Armut»
leben miissen, gedenken.

Siehst Du jetst, lieber Hansjdrg, wohin mich meine Gedanken iiber
die Ostasienmission gefithrt haben? Und das ist’s, was ich den verant~
wortlichen Leitern unsrer protestantischen Kirche, vereinzelte ausgenom~
men, immer wieder vorhalten muf}: ihr bewufltes Beiseitestehen als wohl~
meinende Warner in den Kimpfen zwischen Kapital und Arbeit. Diese
Leute wissen von der Zusammenballung des Kapitals, des geldlichen
Besites der Vermdglichen in den Banken und Aktiengesellschaften,
weldhe fiir dessen hdchstmdgliche Rendite besorgt sein miissen. Sie miissen
aber auch davon wissen, wie dieses Geld zur Mehrwertbildung in Indu-
strie~, Handels~ und andern Unternehmungen angelegt ist und dafiir Mil-
lionen Mitmenschen, Geschépfe Gottes, von ihm uns verantwortlich iiber-
bundene weille, schwarze, braune und gelbe Mitbriider und ~schwestern,
noch zu Hungerl6hnen mit ihren Angehdrigen zugunsten der Vermégens-
steigerung der Besitsenden ein elendes Erdendasein fristen miissen.

Dieser Gesellschaftszustand ist nicht heutig; man weifl davon schon
seit mehr als hundert Jahren. Man weifl von den blutig niedergeschla~

363



genen Aufstinden der ausgebeuteten und entrechteten Arbeitermassen
durch die herrschende Klasse in den einzelnen Lindern. Man weif} aber
auch von den gottgliubigen biirgerlichen Mannern und Frauen, welche
diesen Gesellschaftszustand als direkt gottlos bezeichneten und sich offen
und verantwortungsbewufit auf die Seite der Unterdriickten stellten, um
ihnen auf irgendeine mégliche Weise Hilfe zu leisten. Die herrschende
Klasse vernahm bei uns in der Schweiz die Stimme Pestalozzis, Vinets,
Gotthelfs, Kutters, Ragazens und ihres Kreises, in andern Lindern die~
jenige Gleichgesinnter. Indessen ist die Gesinnung der Besisenden —
mit ehrenden Ausnahmen — die alte geblieben. Denk daran, lieber Hans-
jorg, die bisherigen sozialen Errungenschaften sind nicht das freiwillige,
gutherzige Angebot dieser Leute, sondern die Frucht oft harter und langer
entbehrungsreicher Kiampfe der sozialistischen Arbeiterschaft. Diese
Erfolge weisen auf die Berechtigung dieser Kdmpfe und deren Notwen-
digkeit fiir eine Vermenschlichung der Gesellschaft hin.

Das kann aber leider nicht auf dem Weg der Verstindigung zwischen
Kapital und Arbeit, zwischen Macht und Recht, zwischen weltlicher und
gittlicher Gerechtigkeit ermdglicht werden, denn die Macht des Geldes
ist eine Realitit des Teufels. Zwischen dieser und der sozialistischen
Arbeiterklasse gibt es keine Verstindigung. In diesem Kampf entscheidet
allein die héhere Gerechtighkeit. Und dafy hier nur um diese gerungen
wird, das beweisen die fortlaufenden Erfolge seit den ersten Hunger-
revolten der versklavten Arbeiter Mitte des letsten Jahrhunderts in Eng-
land bis zum heutigen Tag. In dieser Zeit hat es sich bewiesen, daf} die
sozialistischen Gewerkschaften auf dem rechten Weg und in der gerechten
Weise zum vorerwihnten Ziel sind, entgegen allen Hemmnissen der von
biirgerlich-kapitalistischer und christlicher Seite aufgezogenen Arbeiter~
und Angestelltenverbinde. Nicht um den Eigennuts, um den Gemeinnus,
um ein Stiick Sonnseite im Leben des Arbeiters, um das Lebensrecht aller
Menschen auf der Welt wird hier gerungen, weil diese Erde von ihrem
Schopfer her zum Allgemeingut der Menschen bestimmt worden ist,
welcher keine Vorrechte des Besities an seinem Eigentum fiir eine
bestimmte Klasse unter den Menschen geschaffen hat. Um die Wiirde
und Freiheit, um das gesicherte Lebensrecht auch des Geringsten, um die
Beseitigung der entehrenden Armengendssigkeit wird hier gerungen. In
diesem Kampf verspiiren wir Sozialisten die treibende Kraft der gétt-
lichen Gerechtigheit — die leider noch so vielen unter uns verborgen
ist —, welche uns des Sieges tiber die Machte des Kapitals gewif8 sein l3ft.

Man beklagt in unsern kirchlichen Kreisen den Riickgang des Almosen~
gebens wegen der staatlichen Fiirsorgetatigkeit, durch welche das Liebes-
werk der Kirche behindert werde. Demgegeniiber finde ich, daf8 jeder
Mensch — ich wiederhole — von Gott her ein Recht auf ein menschen~
wiirdiges Leben hat, und die Gemeinschaft verpflichtet ist, fiir ein solches
besorgt zu sein, wenn eines ihrer Glieder irgendwie verdienstunfihig
werden sollte. Wohingegen aber jedes irgendwie arbeitsfihige Glied

364



entsprechend seinem Vermdgen zum Selbstunterhalt sich bemiihen mufi,
um sein Brot in Ehren essen zu kénnen.

Schau, lieber Hansjérg, Du wie ich sind nicht schuld, dafl wir geboren
und in diese Welt und Menschengemeinschaft hineingestellt worden sind.
Das ist alles wohlweisliche, alleinige Fiigung Gottes, unseres Schépfers,
in welcher uns, wie allen unseresgleichen, von ihm die Lebensaufgabe
gestellt ist, unser Teil an die Fortpflanzung, Erhaltung und Weiterent-
widklung dieser Gemeinschaft nach bestem Willen, Wissen und K&nnen,
zu deren hédhstméglichem Gliick, beizutragen. Folglich muf} es auch im
ewigen Willen Gottes liegen, dafl es die Pflicht dieser Gemeinschaft sein
miifite, fiir die volle Befriedigung der Lebensbediirfnisse jedes einzelnen
ihrer Glieder besorgt zu sein. Als Beispiel hierzu sind uns die ersten
Christengemeinden und alle spiter bis heute nachfolgenden christlichen
Glaubensgemeinschaften auf kommunistischer Grundlage gegeben. Hitte
sich je die christliche Menschheit in dieser Form weiterentwickelt, dana
hitten auf der ganzen Welt wirtschaftlicher Mangel und Not bei den
Menschen nie aufkommen k&nnen, aber auch keinerlei Krisen, und vor
allem die Kriege nicht! Das Christentum mit seinen Verantwortlichen
ging den Weg des jungen Gottesvolkes, der Juden, es schuf sich seine
eigenen Gotter und opferte thnen bis heute, wofiir es von diesen ihren
«Segen» empfingt.

Aber eben: wir leben nun einmal in keiner wirklich christlichen, son~
dern in einer wirklich egoistischen Welt, in welcher nicht Christus, son-
dern der Teufel die Realitit ist, eine Realitit, in welcher nicht der wahre
Geist der Liebe und Gerechtigkeit die meisten «Christen» beherrscht, son-~
dern jener des Hasses und seiner Trabanten. Um sich ihres Christseins
hie und da zu erinnern, brauchen diese Leute die Wohltitigkeit, welche
dann eben doch nur aus ihren Hinden, nicht aber aus ihrem Herzen
kommt, ansonst sie sich ihres Unrechts einmal bewuflt werden miifiten.
Wie das gemeint ist, kénnten sie in Matthius 5. 23—24, 12. 7 nachlesen.
Ein gangbarer Weg, sein Gewissen in dieser Hinsicht zu entlasten, wire
da ecine freiwillige SteuererhShung oder #hnliches. Ein entsprechend
bemessener Steuerbetrag wie bei der Altersversicherung, willig entrichtet,
wire bestimmt Gott so wohlgefillig und bei den Menschen so dankens-~
und ehrenwert wie das Almosengeben. Mistloch der Gnade wiirde Pesta~
lozzi auch das Almosengeben bezeichnen. Hier mé&chte ich Dir, lieber
Hansjorg, die «Stimme Pestalozzis» von Otto Miiller zu lesen und zu
iiberdenken sehr empfehlen.

Das Wohlmeinen unserer kirchlichen Leute in allen Ehren; sie be-
miihen sich um den Frieden und die Eintracht im Volk. Damit ist aber der
Erreger des Unfriedens, des Hasses und der Zwietracht, der nun einmal
leider bestehende Klassengegensass, welchen noch so eindrucksvolle Pre~
digten und Reden nicht aus der Welt schaffen, nicht beseitigt. Das wird
erst dann einmal eintreten, wenn das Rezept, welches unser Herr Christus
dem reichen Jiingling im Gleichnis gegeben hat, dafl er alles, was er habe,

365



verkaufen und es den Armen geben solle oder, so wie ich es verstehe: den
Uberflull seiner eigenen Lebensnotwendigkeiten zugunsten der Beseiti~
gung ‘der Armut nach Apostelgeschichte 2. 45—47 hingeben solle, von
den im Uberfluf Lebenden befolgt werden wird. Auch hatte es Jesus in
seinem Gleichnis von der gerechten Entlshnung der Arbeiter im Wein-
berg (Matthius 20. 1, 6—7 und 12—13), meine ich, deutlich genug
gemacht, dafl jeder Mensch ein Anrecht auf seinen geniigenden Lebens-
unterhalt hat, auch wenn er nicht in der Lage ist, fiir denselben nach eige-~
ner Maglichkeit ganz aufzukommen. Bis diese, géttlichem Rechts~ und
Geredhtigkeitsempfinden entsprechende Erkenntnis im christlichen Biirger~
tum wenigstens — vom andern nicht zu reden — einmal aufgebrochen ist
und es sich fiir die materielle und geistige Armut und Not nicht nur im
eigenen Land, sondern in der ganzen Welt mitschuldig und mitverantwort-
lich fiihlt, solange werden die Klassengegensdte bestehen und die Kampfe
fir die Beseitigung der Armut nicht authren, Es gibt nun einmal von
Gott her keine gesonderten Lebensrechte fiir die Besisenden und keine
gesonderten fiir die Armen, sondern, wenn wir nach der Lehre Christi
von 'der Gotteskindschaft aller Menschen ein und denselben Vater im
Himmel haben, so haben wir das Recht, zu glauben, dafl dieser Vater fiir
uns alle nur einen Tisch gedeckt hat und er an demselben keine Vorrechte
an Speise und Trank und allen andern Lebensnotwendigkeiten an einzelne
seiner Kinder eingerdumt haben will. Also sind es einige dieser Kinder
selbst, welche sich eigenmidhtig, entgegen dem viterlichen Gebot, gewis~
sen~ und riicksichtslos auf Kosten der andern, Schwicheren Vorredhte
geschaffen haben, welche nun zwischen diesen beiden Parteien zum Streit-
objekt geworden sind und es bleiben werden, bis sie beseitigt sind.

Und da beschuldigt das Biirgertum die Sozialisten und Gewerkschafter
wegen ihres Klassenkampfgeistes, als ob es ein Unrecht oder Verbrechen
wire, fiir das Recht auf ein menschenwiirdiges Leben der Arbeiterklasse
zu kdampfen, zu kimpfen fiir ihre Klassengenossen in Asien, Afrika und
andern Orten in der Welt im Geist der Bruderschaft und der Weltver-
bundenheit. Und wenn die christlichen Kirchen, unsre evangelische vor~
nehmlich, es mit uns Sozialisten, so wie Blumhardt in Deutschland und
Ragaz in der Schweiz und ihresgleichen Kagawa in andern Lindern es
taten, gehalten hitten statt mit dem G&tlen Geld und seinem Anhang,
dann stiinde es um die wirtschaftliche Gerechtigkeit jedenfalls um man-
ches besser, als es heute ist. Mit dem gemeinsamen Kampf um eine
gerechte Wirtschafts- und Gesellschaftsordnung hitte auch der Glaube
an Gott und seine Gerechtigkeit in den Massen der Gottentfremdeten -
und Heiden wieder mehr Raum gewinnen kénnen, wodurch dem gott-
losen, gewaltgliaubigen bolschewistischen Kommunismus ein grofler Teil
seiner Werbekraft entzogen worden oder dessen Aufkommen in
seiner heutigen Gestalt iiberhaupt verunmdglicht worden wire — und
damit die heutige politische Hochspannung und die Weltangst vor der

366



Atombombe wie die Voraussetsungen jedes Krieges tiberhaupt beseitigt
worden wiren.

Aber unsere Kirche stellte sich, zugunsten der herrschenden Klasse,
nicht grundsiglich zu denen von der Landstrafle und den Ziunen und
ihren Noten und Bediirfnissen, mufite man an diesen doch jemanden
haben, an welchen man vor Gott und den Menschen seine Nachstenliebe
in der Wohltatigkeit ins Licht stellen konnte nach dem sonntiglichen
Mahnwort: «Wohlzutun und mitzuteilen vergesset nicht, denn solche
Opfer gefallen Gott wohl.» Als ob das alles nicht schon lingst iiberfliissig
geworden wire, wenn seine Giiter nach dem MaR seiner Gerechtigkeit
unter den Menschen je briiderlich verteilt worden wiren. Aber eben, dann
wire es zu einer «schrecklichen» Vermassung, zu einem Ausgleich der
gesellschaftlichen Gegensise gekommen, von der gar viele, die heute in
gutbiirgerlichen Verhiltnissen leben, nichts wissen wollen, weil solches
doch ihr Standes~ und Erhabenheitsgefithl verletst hitte: denn man muld
doch auch noch unterscheiden kénnen, was gebildet und ungebildet ist!

Das ist’s, was mich immer wieder erbittert, dieser einfiltige Standes~
diinkel, dieses hochnisige Distanzhalten der bessersituierten Gesellschaft
von den Niedrigen, ohne deren Dasein sie {iberhaupt gar keine Lebens~
mdglichkeit hitten, aufler sie miifiten sich selbst bedienen. So nehmen jene
die Bediirfnisse und Annehmlichkeiten ihres Erdendaseins, chne sich dar~
{iber im mindesten Gedanken zu machen, dafl diese es sind, welche mit
ihrer Hande und ihres Kopfes Arbeit, unter oft ungeniigendem Lohn und
Verzichtleistenmiissen auf mancherlei Lebensnotwendigkeiten und Freu~
den, ihr Wohlbefinden ermdglichen. Demgegeniiber will ich die oft langen
und erbitterten Lohn~ und Arbeitszeitkimpfe erwihnen, welche die
Arbeiter fiir ein einigermaflen lebenswertes Dasein fiir sich und die Thren
fithren miissen, wobei mitunter noch um das Existenzminimum gerungen
werden muf. Wenn man dann ab und zu von christlicher Seite noch héren
mufl, daf} es so in der Weltordnung Gottes liege, dal es Herren und
Knechte geben miisse und es zu Jesu Zeiten schon so gewesen sei und er
diese Ordnung gebilligt habe, dann will einem das Blut schon in Wallung
kommen ob solcher Einsichts~ und Herzlosigkeit. Als ob Jesus je einen
solchen Gesellschaftszustand als einen gerechten, gottgewollten gebilligt
hitte, als ob nicht gerade er, wie die Propheten im Alten Bund, mit aller
Schirfe gegen die Ausbeutung der Armen auf seine Weise losgezogen
hitte, weshalb er dann den ganzen Hafl der Reichen und der kirchlichen
Obrigkeit, die zugleich auch die staatliche war, auf sich gezogen und
zuletst von ihnen als Volksverheter und Gotteslisterer ans Kreuz gebracht
worden ist. Und wie viele edeldenkende Manner und Frauen sind seither,
weil sie aus tiefstem Gerechtigkeitsgefithl und warmer Bruderliebe sich
fiir Unterdriickte und Ausgebeutete selbstlos einsetsten, von weltlichen
und kirchlichen Obrigkeiten hingemordet worden. Bei den ersten Christen-
gemeinden hatte sich der wahre Geist Christi, der Geist der wahrhaftigen
Bruderliebe, so wie er es wirklich gemeint hatte, offenbart. Dort wurde

367



dieses Wort in die praktische Tat umgesetst, dort wurde aber auch ver-
standen, was der Herr Christus noch mit dem andern Wort (Joh. 18. 36),
«Mein Reidh ist nicht von dieser Welts, gemeint hatte. Darum galt fiir diese
Christen nicht das Sittengesets dieser Welt als das oberste, sondern das
Gesets Gottes und die iiberlieferten Anweisungen ihres gekreuzigten und
auferstandenen lebendigen Herrn und Meisters, fiir welchen sie aber auch
zu leiden und zu sterben bereit waren, was bekanntlich nicht ausblieb. Das
wurde dann freilich anders, als diese Briidergemeinden sich zur festorgani-
sierten Kirche entwickelten und diese mit der Staatsobrigkeit, dem «Kai~
ser», und dem &ffentlichen Leben ins Einvernehmen kam und sie sich
gegenseitig anpaften. Es kam einerseits zur Verkirchlichung des Staates,
anderseits zur Verstaatlichung der Kirche. Damit hatte die Kirche ihre
Freiheit verloren. Damit verflog aber auch der Geist der verbindenden
Liebe, der wahren Briiderlichkeit der Gemeindeglieder untereinander,
wodurch dem Geist der Eigeninteressen, dem Geist dieser Welt das Ein-
dringen in die Gemeinschaft erméglicht wurde. Daraus entwidkelte sich
dann ein Christentum, welches notwendigerweise zur Reformation
fiithren mufite. ,

Auf der Zinne des Tempels in Jerusalem und auf jenem Berg, aut
welchem der Geist des BSsen an Jesus vor seinem Antritt in seine Ver~
kiindigung der Botschaft vom Reich Gottes herantrat, um ihn davon abzu-
halten, hatte sich fiir die kommende Menschheit ganz Gewaltiges ent-
schieden. Dort wurde durch die Standhaftighkeit Christi der nun begin~
nende Kampf zwischen dem Geist des Guten und dem Geist des Bdsen
in der Welt, zwischen Gott und dem Satan in den Herzen der Menschen
erdffnet. Und nun verkiindete Jesus mit der Aufnahme seiner Lehr-
titigkeit die Botschaft vom Reich Gottes und seiner Gerechtigkeit und
dafl vor Gott alle Menschen seine Kinder und als solche zum ewigen
Leben berufen seien, wenn sie ihre Lebensweise nach seinen Geboten ein-~
richten wiirden. Die Welt Gottes der wahren Freiheit, Gerechtigkeit und
Liebe war den Menschen jetit aufgetan, an ihnen lag es nun, die Welt in
diesem Geist einzurichten. Thnen war es jett in vdlliger Freiheit {iber~
lassen, fiir welchen dieser beiden Geister sie sich entscheiden, zu welchem
sie sich bekennen, nach welchem sie ihren Lebenswandel gestalten wollten.
Fiir diese Entscheidung hatte Jesus als der Sohn Gottes und dessen Stell-
vertreter auf Erden die klare Weisung gegeben: «Wer nicht fiir uns ist,
ist wider uns», und mit seinem Hinweis, dafl sein Reich nicht von dieser
Welt, der des Irdischen, Verginglichen, Ungdttlichen, sei, hatte er aber
auch deutlich gemacht, dafl die Menschen sich zwischen dem Geist des
Guten und dem Geist des Bésen zu entscheiden haben.

Da regt sich in mir die Frage: Wo steht die sich als christlich bezeich-
nende Menschheit heute? Ich fiir meinen Teil glaube: vor der Selbstver-
nichtung unter Einbezug der Ungliubigen und Heiden. Denn mit einer
Sinnesinderung in Hinsicht auf die Abkehr vom Glauben an das Geld
und die dessen Interessen schiisende staatliche Gewalt, die heute noch

368



fiir viele eine Idealgemeinschaft bedeutet, ist weder bei den Ungliubigen
noch den Heiden — aufler einmal in Indien — und noch viel weniger bei
unsern Christen zu rechnen. Diese zwei irdischen Machte, Geld und
Gewalt, sind heute noch eine untrennbare Einheit; die eine ist, um be~
stehen zu kdnnen, auf die andere angewiesen. Wird der Macht Militdr
das Geld entzogen, so wird ihm sein Lebensnerv durchschnitten; wird der
Geldmacht ihre Stiise, die verstirkte Polizei, das Militir, entzogen, wird
ihr das Riickgrat gebrochen. Diese beiden Michte sind das geistige Funda-~
ment unsrer heutigen biirgerlichen Wirtschafts~ und Gesellschaftsordnung
mit ihren Krisen~ und Kriegsgefahren und verursachen als solche die
herrschende Weltangst. Dieses ist wiederum die Folge des Abgleitens
der herrschenden Gesellschaft von der Ordnung Gottes, um sich selbst
eine Ordnung zu geben, welche ihren eigenen Interessen entsprach. Die
sich in derselben nun bildenden wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Gegensittle mufiten zu den Spannungen fithren, welche heute zu einer
hachsten Lebensgefahr fiir alle Vélker geworden ist. Diese haben sich
innerlich von Gott und seinem Gesets geldst, was besteht, ist Schein.

‘Wir wollen diese Gedanken noch ein wenig weiterspinnen, lieber
Hansjsrg, da wir gerade von der Kriegsangst sprachen:

Diese Christen, voran ihre politischen und kirchlichen Obrigkeiten,
stellen sich als Nationalisten — mit wenig Ausnahmen — aus falsch
verstandener Vaterlandsliebe gegen das Gebot Gottes «Du sollst nicht
tdten», getreu ihren Vorfahren, weldhe das Vaterland als heilig erklirten
und mit diesem das Volk zum Gésen erhoben haben, um dessetwillen
sie bereit sein miissen, massenweise unschuldige Mitmenschen zu tdten
oder sich selbst fiir Vaterland und Volk tSten zu lassen. Sie haben das
Geld, thre Wissenschaft, Technik und Wirtschaft zu ihren Géien erhoben,
indem sie diese héher achten als Gott und dessen Schdpfung selbst, ins~
besondere sein Ebenbild, den Menschen, welche beide sie, ihrer géttlichen
Bestimmung entgegen, um des Geldes und irdischer Giiter willen mifi-
- brauchen. Sie haben den Sonntag, den Tag des Herrn, zum Gégen er-
hoben, indem sie ihn um des Geldes willen zum Markttag, zum geistlosen
Sport~ und Vergniigungsbetrieb erniedrigten. Daf} die Miflachtung nur
dieser Gebote folgerichtig auch die aller andern in sich schliefit, ist nur
natiirlich, wenn man bedenkt, dafl Géendienst Abfall von Gott bedeutet.
Deshalb bin ich fest iberzeugt, wenn Christus heute als unbekannter
Wanderprediger in unsre oder eine andere Stadt oder aufs Land hinaus
kdme und in demselben Geist auftreten wiirde wie einst, wiirde er genau
das selbe Schichsal von den Herrschenden und dem von ihnen aufgehessten
Volk erleiden miissen wie damals, natiirlich nur in anderer duflerer
Gestaltung. Denn die Verhiltnisse sind wohl andere geworden, der
Menschengeist ist aber der selbe geblieben. Wie damals wiirde der Herr
Christus auch uns Christen sagen, und dazu wahrscheinlich noch mit ganz
anderer Betonung: Mein Reich ist nicht von dieser Welt. Womit er doch

369



sicher nichts anderes als das Leben und Treiben der menschlichen Gesell~
schaft in dieser unsrer Welt gemeint haben kann. Denn seit Jahrhunder~
ten wird von unsern Kirchen, als den Verwaltern der Botschaft des Herrn
Christus, das Reich Gottes und seine Geredhtigkeit und sein Evangelium
von der Bruder- und Feindesliebe fast tiglich irgendwie verkiindet; in~
dessen stehen wir vielleicht unmittelbar vor einem neuen Krieg, in wel~
chem die Menschen, als Auswirkung ihrer gegenseitigen Feindschaft, auf
sich selbst, das heift die einen gegen die andern Vé&lker, Feuer «vom
Himmel» regnen lassen, worin sie mit aller andern Kreatur elendiglich
verbrennen.

Hier werden dann wohl unsre Kirchenobrigkeiten ihre Hande, wie
Pilatus, in Unschuld waschen und sagen: Hieran sind wir uns keiner
Schuld bewuflt, wir haben immer gewarnt, immer den Frieden und die
Liebe verkiindet. Da stellt sich fiir mich die schwerwiegende Frage, lieber
Hansjorg: Wessen Schuld sollte es dann sein? Etwa die der Unglaubigen
oder der Heiden? Oder nicht auch unsere und die aller christlichen Kir-
chen? Bei jenen ist es unbestritten, denn ihr Gott, ihr Hchstes und Hei-
ligstes, ist ihr Ich innerhalb ihrer Zwangsgemeinschaft. Die christlichen
Kirchen aber werden sich bei ehrlicher, offener Selbstpriifung von der
~ Mitschuld nicht freisprechen kdnnen, denn sie haben es seit dem Ende
der Christenverfolgungen und spiter beim Aufkommen des Nationalis~
mus vor 150 Jahren unterlassen, sich entschieden und furchtlos dem Geist
der Gewalt, dem Kriegsgeist, dem Geist dieser Welt zu widersetsen, um
dem Geist Jesu Christi, des Fiirsten des Friedens und der Liebe, des
Reiches Gottes, freie Bahn zu schaffen. Diese Kirchen sind ihrem Herrn
und Meister, in dessen Namen und Vollmacht sie seine Lehre bis heute
verkiindigten, nicht nachgefolgt. Sie haben an ihm gehandelt wie Petrus
vor dem dritten Hahnenschrei, an ihm, der eine Weile vorher zu diesem
sagte: «Stecke dein Schwert in die Scheide, denn wer zum Schwert greift,
wird durchs Schwert umkommen.» Womit er seinen damaligen und den
kommenden Nadhfolgern durch alle Zeiten eindeutig und klar den Weg
zu seinem Reich der Gewaltlosigkeit und Feindesliebe gewiesen hatte,
welchen die Frithchristen glaubensmutig und treu bis in den Martyrertod
gegangen sind. Fiir diese Zeugen gab es keine Neutralitit in Glaubens~

ingen, sie gaben dem Kaiser, was des Kaisers war, sofern sie es mit
ihrem Glauben vereinbaren konnten, vorerst aber Gott, was Gottes ist.
Was ihnen dann allerdings von seiten des Kaisers Gefingnis und noch
Schwereres eintrug — bis sich die spiter aus den Gemeinden heraus
organisierte Kirche mit dem Kaiser versshnte, sein Freund wurde, bei ihm
zu Ehren kam und sich seines Schutses erfreuen konnte bis zum heu-
tigen Tag.

Diese Freundschaften hatten sich gelohnt. Denn seither konnten ihre
Schafe mitsamt ihren Hirten in Frieden leben, da die Kirchen fiir die
Sache des Kaisers, das heifdt der jeweils herrschenden politischen Machi-
haber, Verstindnis fanden, bis an Einzelne oder Griipplein, welche am

370



Glauben festhielten, dafl Christi Reich nicht von dieser Welt sei, in wel-
cher der Geist des Bssen seine Macht aufgerichtet hat, der zu dienen sie
sich weigerten. Denn nach ihrer Glaubensauffassung hatte Jesus nicht fiir
die Interessen der Michte dieser Welt gelebt, gelitten und ist fiir sie
gestorben, sondern fiir die Welt seines Vaters, welche er den Menschen
offenbarte. Deshalb kann niemand von Jesus den Auftrag erhalten haben,
seiner Lehre und seinen Worten einen andern Sinn zu unterlegen als den,
wie ihn die Urkundenschrift, die Bibel, wiedergibt. Deren Sinnesumdeu-~
tung besorgten dann eigenmicdhtig, als «géttliche Eingebung», als «geistige
Erleuchtung» von oben, die jeweiligen Kirchenobrigkeiten nach dem Stand
wissenschaftlicher Erkenntnis im Interesse ihres «kaiserlichen Freundess,
welcher sie dafiir in seine Fiirsorge nahm und ihr Wissen vom Reich
Gottes wie die iibrigen Wissenschaften zum Lehrfach an seinen Hodh~
schulen erhob. Aus dem schlichten Laienpredigeramt der Apostelzeit
wurde ein solches der Hochschulbildung.

Vom rdmischen Kaiser Konstantin an, weldher im Jahre 325 das
Christentum zur Staatsreligion erhoben hatte, kamen im Lauf der seither
vergangenen Jahrhunderte andere kaiserliche, kénigliche, republikanische,
diktatorische Obrigkeiten an die Macht, mit welch ersteren drei die Kir-~
chen befreundet blieben, wihrend sie sich den letsteren gegeniiber den
Umstinden entsprechend gefiigig erwiesen, vornehmlich die katholische
Mussolini gegeniiber. Unter dem Schut der weltlichen Obrigkeit und
deren Fiirsorge fiihlten sich die Kirchen gesichert, wofiir diese sich dann
auch auf thre Weise dankbar zeigten. Gestiitst auf das Wort des Apostels
Paulus (Rémer 13, 1—7) «Seid untertan der Obrigkeit. .. die ist von
Gott verordnet> — ob es die kommunistische wohl auch ist? — brachten
die Kirchen es fertig, das Gebot Jesu Christi (Matthius 22, 21—22)
«Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist, Gott aber, was Gottes ist» in Uber-
einstimmung mit dem Gebot des Paulus zu bringen, und konstruierten
daraus fiir ihre Glaubigen die Gehorsamspflicht dem «Kaisers und seinen
Gesetsen gegeniiber bis zum heutigen Tag. Diese Paarung fithrte dann
zur Vermischung des Geseses Gottes mit dem heidnischen Gesets und
umgekehrt zur Durdhsesung des urdhristlichen Glaubensgutes mit dem
des heidnischen, was in bezug auf die Gewaltanwendung ganz eindeutig
zum Ausdruck kam. Hier erlitt die Friedens- und Heilsbotschaft Christi,
und mit ihr der dhristliche Glaube, ihre tiefste Erniedrigung, welche sich
bis heute erhalten hat! Kein Wunder, wenn er seine ihm innewohnende
revolutiondre Kraft verloren hat. Damit wurde das Gebot Gottes «Du
sollst nicht tsten» erledigt und den «christlichen» Obrigkeiten freie Bahn
geschaffen fiir die Interessen ihrer Vélker, das heiflt deren herrschender
Schicht, die Gewalt nach ihrem Gutdiinken spielen zu lassen, sogar gegen
ihre eigenen, gegen die Unterdriichung und Ausbeutung seitens dieser
Schicht sich wehrenden Biirger.

Das alles wurde und wird von den Kirchen, weil nach Paulus in der
«Ordnung Gottes» liegend, als zu Recht bestehend geschiist und mit der

371



Bejahung der Gewalt der Krieg gerechtfertigt und als Fiigung oder Strafe
Gottes — als ob Krieg nicht alleinverschuldetes Menschenwerk wire und
im Widerspruch zu Gottes Willen stinde — hingenommen. Aber auch
mit der Befiirwortung einer sogenannten Polizeiaktion gegen einen
gefihrlich werdenden Feind wird diese zum Krieg, denn auch das wider-
spricht dem Gebot der Feindesliebe und dem des Nichtwiderstehens, wie
es unser Herr und Meister gelehrt hat, woriiber wir Christen uns von
einem groflen Heiligen der Heiden, Mahatma Gandhi, belehren und
beschimen lassen miissen! Wie kénnte {ibrigens auch eine Polizeiaktion
mit der Bergpredigt in Ubereinstimmung gebracht werden, ohne jenen
Prediger auszuschalten?

Ist es denn immer noch nicht genug an den vielen Tausenden von
Blutzeugen, Verbannten und Eingekerkerten, welche um ihrer Glaubens-~
treue willen schon gelitten haben und in europdischen Lindern, in Rufi~
land, seinen Satellitenlindern und in Spanien, heute noch leiden; die
anklagend ihre Stimmen gegen die Kirchen wegen ihrer Untreue gegen
ihren Herrn erheben, wovon die schreiendsten nicht jene gegen die Gewalt
des «Kaisers», der herrschenden Klasse, sind, sondern jene gegen die
Verfolgung der Angehdrigen der einen christlichen Glaubensrichtung
gegen die andere unter dortigem «kaiserlichem» Schuts. Fiir diese, auf
den hddchsten Herrn, auf Gott, als dessen Werkzeug sich berufende
Staatsgewalt halten es unsre Kirchen immer noch fiir notwendig, ihr ihre
Geistlichen als Seelenhirten in militirischer Uniform als Feldprediger zur
Verfiigung zu stellen. Wobei es sich hier doch weniger darum handelt,
die Biirger im Wehrkleid auf die Gebote Gottes, zum Beispiel des Nicht-
Tétens, oder auf den Sinn der Bergpredigt hinzuweisen, sondern ihnen
ithre Soldatenpflicht im Kriegsfall gegeniiber dem «gottgegebenen heili-
gen Vaterland» ins Gewissen zu rufen. Als ob das in Zivilkleidern nicht
auch ginge. Wie meinte es doch der Herr Christus, der so sagte: Mein
Reich ist nicht von dieser Welt; tut niemandem Gewalt an; liebet eure
Feinde; vergeltet nicht Bdses mit Bésem und dhnliches mehr?

Die Beiahung der Gewalt ist unsern Kirchen zum Fluch geworden,
welchen sie mit noch so hohen Kirchtlirmen, noch so grofien und feier-
lichen Prozessionen oder Kirchenkonferenzen, noch so schénen Pred1gten,
noch so langen Gebetswochen nicht werden bannen k&nnen, aufler sie
bekennen sich mit der Tat und der Wahrheit zu dem von dieser Welt
Gehkreuzigten und zu seiner Botschaft vom Reich Gottes und seiner
Geredhtigheit, will heiflen: zum urchristlichen Gemeinschaftsgeist, da man
weder Eigentum noch Standesunterschiede kannte, da von den Giitern,
die sie hatten, keiner sagte, daf sie sein seien, und da einer dem andern
]ederzeIt zum Dienst bereit war.

Du wirst mir, lieber Hansjdrg, mit noch v1elen entgegenhalten: Wir
leben noch nicht im Jenseits, in Utopia, sondern immer noch im Diesseits,
in einer Welt der harten, anerbittlichen Realititen, Einverstanden, Aber
welche Realititen gelten fiir die christlichen Kirchen als die nichstliegen~

372



den? Diejenigen der weltlichen oder diejenigen der gottltchen Obrigkeit?
Dariiber wird wohl bald einmal entschieden werden miissen. Vielleicht
ist unsern Kirchen noch eine Gnadenfrist eingerdumt, sich fiir die eine
oder andere dieser Realititen zu entscheiden, bevor die heutige Mensch~
heit mit all ihrem Geld, ihrer hohen Wissenschaft und Technik als End-
ergebnis ihrer Leistungen unsre wundervolle, erhabene Schdpfung Gottes
in ein einziges ungeheures Gift- und Flammenmeer verwandelt, in wel-
chem sie elendiglich zugrunde geht.

Ich mufl Schluff machen, lieber Hansjdrg. Du siehst jett, wohin ich
mit meinem Nachsinnen iiber die Ostasien~-Mission gekommen bin. Du
bist Jedenfalls mit Versclnedenem, was hier steht, wieder nicht einver~
standen, wenn Du aber ein wenig dariiber nachdenken willst, soll’s mich
freuen.

‘Damit griifle ich Dich herzlich, und auf Wiedersehen. ;
Dein Oskar Wagner.

Die ,endzeitliche® Gestalt der ,sozialen Frage®

Bei der Erdrterung der «sozialen Frage» (also auch des «Sozialismuss)
bleibt die wichtige Kategorie der «Zeit und Stunde», in der die Frage hier
und heute steht, meist aufler Betracht, so daf} die «Problematiks mehr
oder weniger abstrakt oder «1deologlsch» behandelt wird. Es kommt nicht
in den Blick, dafl die Stunde, in der die Frage steht, «sehr vorgeriichts ist,
dafl daher die Antwort «sehr bald» gegeben und eben gerade das, was
diese (vorgeriickte) Stunde fragt, beantwortet werden muf.

Die «soziale Frages, hier und heute mit lester Dringlichkeit gestellt,
~ ist eine Frage geworden, die nun «auf Leben und Tod der Gesellschaft»
geht, weil ihr in mehr als hundert Jahren keine zureichende Antwort
zuteil geworden ist. Man muf sich der Glut dieser «brennenden» Frage
aussefsen, um in tiefster Seele zu spiiren, welche Not denn hier brennt;
so wird man «engagiert», in der «Existenz» getroffen (nicht nur im —
wissenschaftlichen — Bewufitsein) und vermag zu erkennen, dafl diese
«soziale Frage» hier und heute mehr als einen «Ismus» als Antwort for~
dert. Die Geschichte hat gelehrt, dafd Ismen immer wieder nur Ismen
gebiren kénnen, ideologische Friichte der Urmutter Rationalismus, deren
Stunde zu Ende geht. Ein Ismus, der spit noch fruchtet, gebiert nur einen
vergreisten «Revisionismus», der niemand «begeisterts; versucht er aber,
sich mit Leidenschaft zu fiillen, so endet er im «Fanatismus». Beide Ant-
worten werden dem Charakter der «sozialen Frages nicht gerecht.

Die «soziale Frage» wird hier und heute an den «Westen» vom Bol-
schewismus gestellt. Er selbst ist die fanatische Antwort auf die Frage,

373



	Über die wahre Mission der Kirche : Gedanken eines Arbeiters

