
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 8-9

Artikel: Die geistigen Forderungen der heutigen Welt : Teil III und IV

Autor: Laserre, Georges

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139922

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Israel wird seiner Probleme nicht Herr werden ohne Politik von größter

Mäßigung und maximaler Selbstbeherrschung.
Vor der Besifeergreifung von Kanaan hat unser Gesefegeber Moses

Gebote gegeben, die für die heutige Zeit absolut zutreffen. Die Bibel sagt
an den verschiedensten Stellen: «Ein Gesefe soll für euch sein, für den
Eingeborenen wie für den Fremden.»1 Ferner: «Unschuldiges Blut sollst
du nicht vergießen.»2 «Du sollst dich nicht rächen und nicht nachtragen.»3
«Du sollst das Gebiet deines Nachbarn nicht verrücken.»4 Und endlich:
«Gerechtigkeit, Gerechtigkeit jage nach.»5

In diesen Säfeen zeigt die Bibel menschliche Moral zusammen mit
politischer Weisheit. Diese Forderungen sind grundlegende Gesefee für
jedes friedliebende Staatswesen. Wenn Israel diese Gebote hält, wird es
bestehen bleiben, wenn nicht, wird es vor schwersten Katastrophen stehen.

Arthur Bruenn
1 Exod. 12,40.
2 Dent. 19, 10.
3 Levit. 19, 18.
4 Dent. 19.
5 Dent. 16, 20.

Die geistigen Forderungen der heutigen Welt*

in
Sein Schicksal mit etwas Größerem, es Überragendem und ihm

Sinngebendem zu verknüpfen, ist stets ein Bedürfnis des Menschen gewesen.
Besonders stark macht sich dieses Bedürfnis in Zeiten großer sozialer
Umwälzungen geltend, wenn die Menschen einen Glauben nötig haben,
der sie aufrecht erhält und bei der Schaffung neuer Schichtungen und
Typen menschlicher Beziehungen inspiriert und leitet.

Gerade weil unsere Epoche eine der revolutionärsten in der Geschichte
ist, ist sie auch (im obigen Sinne) eine der religiösesten.

Aber im gegenwärtigen Stadium der Geschichte — dem des
Mündigwerdens, des Aufkommens einer neuen Gemeinwirtschaft — gewinnt das

religiöse Bedürfnis eine neue Gestalt.
1. Das religiöse Problem stellt sich uns nicht mehr ausschließlich als

die Frage nach dem Sinn des individuellen Schicksals und nach dem Heil
des Einzelnen, sondern vielmehr als Frage nach dem Sinn unseres gemeinsamen

Geschickes und als Suchen nach einem gemeinsamen Heil. Der
Kompromiß, von dem ganze Generationen von Christen gelebt haben,

* Drittes und viertes Kapitel aus dem am Congrès National in Marseille gehaltenen

Vortrag «Sinn der Geschichte und Krise des Protestantismus», der in der
Zeitschrift «Christianisme social», Oktober 1953, erschien. Die Übersefeung aus dem
Französischen wurde freundlicherweise von Pfr. E. H. Widmer besorgt. D. Red.

354



der Dienst zweier Herren: Christentum für den Einzelnen, Nationalismus

für die Gemeinschaft, ist einfach nicht mehr möglich, weil einerseits
die Geschichte das rein nationale Stadium sichtlich hinter sich gelassen
hat und anderseits im Nationalsozialismus der heidnische Zug des
Nationalismus und seine widerwärtigen, aber logischen Konsequenzen mit
erschreckender Deutlichkeit für alle offenbar geworden sind.

Uns tut ein einziger Meister not, eine einzige Antwort, gültig für
das Schicksal des Einzelnen wie für das der Gemeinschaft.

Uns tut ein Glaube not, der sein Licht auf die großen sozialen
Veränderungen unseres Jahrhunderts wirft und sie uns nicht als
Zerfallserscheinungen oder Todeszuckungen, sondern als Wehen einer
Neugeburt erkennen läßt.

2. Der heutige Mensch bedarf eines Glaubens, der nicht bloß Gefühl
und Gedanke bleibt, sondern zur Tat führt, zu einem verwandelnden und
revolutionierenden Tun, wodurch erst der Glaube mündig, die Religion
«erwachsen» wird. «Gott hat den Menschen nicht dazu geschaffen, daß er
die Welt genieße oder sie (philosophisch) denke, sondern daß er sie
umwandle.» (Fallot.)

Religion wird geboren aus dem schmerzlichen Zusammenstoß des
Realen mit dem Idealen, der rauhen Wirklichkeit mit dem ahnungsvollen
Verlangen nach dem Unbedingten und Vollkommenen; ihre Form ist
demnach entweder die einer «Ausflucht» (évasion — Flucht vorder Realität
und Zuflucht im Absolut-Vollkommenen, das aber abstrakt bleibt) oder
aber die Form einer «Revolution», d. h. eines Tuns, das die Realität
transformiert.

Und gleich wie der Jugendliche vor den Verantwortlichkeiten des

Mündigseins etwa zurückschreckt und in den Augen der Psychologie
gelegentlich die Tendenz zu «infantiler Regression» zeigt, so sucht man
auch bisweilen in der Christenheit, besonders in schweren Zeiten, das
Heil im Rückzug auf gewesene Religionsformen (liturgische und
theologische Erneuerungen), die um das Rituelle oder rein Gedankliche kreisen
und der Versuchung jener Ausflucht nicht immer entgehen.

Nur eine revolutionäre Religion, die jene Ausweichtendenzen, soweit
überhaupt möglich, ausschaltet, kann auf Mündigkeit Anspruch erheben
und damit des modernen Menschen würdig sein.

3. Dieser Mensch von heute empfindet besonders stark das Bedürfnis,
nicht mehr für sich allein zu sein, das Verlangen nach Gemeinschaft, nach
einer Kameradschaft der Tat und des Kampfes. Einer solchen
Gemeinschaftsepoche entspricht nicht eine individualistisch gefärbte Frömmigkeit,
sondern ein gemeinsamer, ein kollektiver Glaube.

*

Die Antwort des Marxismus ist nun den religiösen Bedürfnissen des
modernen Menschen in bemerkenswerter Weise angepaßt.

Er projiziert ein so helles Licht auf den Gang der Geschichte, daß

355



jedermann daran teilzunehmen vermag, stellt sie dar als ein grandioses
Drama und gibt dazu die Gewißheit des Endsieges.

Seine Methode ist die eines «verpflichteten Denkens» (pensée engagée)
in enger Bindung an das Tun, das dadurch zu starker Wirkung gelangt.

Dem Menschen gibt er ein tiefes Gefühl seines Verbundenseins mit
der Masse, der Solidarität aller Proletarier, aller Arbeitenden.

Deshalb ist heutzutage der marxistische Glaube der verbreitetste, der
lebendigste, der angriffigste, der wirkungsvollste. Deshalb ist die
Wahrscheinlichkeit so groß, daß es die Marxisten sein werden, die die Welt von
morgen bauen.

Den Marxismus zu ignorieren, ist heute unmöglich, und das religiöse
Problem kann nicht anders gestellt werden als in seiner Beziehung dazu.
Eine gültige Lösung dieses Problems ist unmöglich, wenn sie nicht auch
all das in sich schließt, was am Marxismus wahr ist.

Der Protestantismus dagegen, so wie er heute ist, entspricht den
geistigen Anforderungen des Gegenwartsmenschen herzlich schlecht.

Da ist einmal diese individualistische Frömmigkeit, diese «das Wort
verkündigenden» Hörsaal-Kirchen, wobei es dem Einzelnen in seiner
Isolierung überlassen wird, mit der praktischen Anwendung fertig zu
werden; da ist diese Gleichgültigkeit oder Verlegenheit der Kirchen gegenüber

den großen sozialen und internationalen Fragen (auf welche vor
allem bei den Männern die Gleichgültigkeit kirchlichen Fragen gegenüber
die natürliche Antwort ist, wenn es nicht geradezu zu einem Neuheidentum

kommt); da ist diese den Protestantismus an die absteigende Klasse
bindende Verbürgerlichung, und endlich das fast gänzliche Fehlen der
Arbeiterklasse: das alles erklärt das Unbehagen des Protestantismus
inmitten einer Welt, die sich ständig weiterentwickelt und je länger je
weniger mit jener individualistischen Welt übereinstimmt, für die er
geschaffen war. Er tritt nicht mehr als «die Antwort» auf die Fragen
unseres Jahrhunderts auf. Er steht nicht an der Spifee der lebendigsten
Kräfte. Er ist kein Eroberer mehr. Ganz offensichtlich paßt er nicht mehr.

Man kann sich sogar gelegentlich des Eindrucks nicht erwehren, daß
der Katholizismus, so wenig auch er unter der Herrschaft des Individualismus

der modernen Welt angepaßt war, sich (wenigstens in gewissen
Kreisen seiner Elite) neuerdings bei der gegenwärtigen Rückwendung
zum Kollektiven leichter zurechtfindet. Er begreift den Marxismus und
die Wünsche der Arbeiterklasse besser. Die Stellungen scheinen sich zu
vertauschen: der Protestantismus ist heute oft daran, katholisdie Initiativen
nachzuahmen (Arbeiterpriester, Familienvereine), während vor fünfzig
Jahren noch das Umgekehrte der Fall war.

Aus alledem ergibt sich die etwas paradoxe Lage, daß in sozialer Hinsicht

die protestantischen Völker den katholischen voraus sind, während
die protestantischen Kirchen dem Katholizismus eher nachgehen.

356



Und doch hat es nicht an Händen gefehlt, die sich dem Protestantismus
entgegengestreckt haben, seinem Wachstum zu helfen, sein Verständnis
unserer Zeit zu fördern, seine Neuanpassung zu erleichtern! Wie viele
Propheten sind ihm gesandt worden!

Da ist das soziale Christentum. Es wollte im Protestantismus das
offene Fenster sein, mit dem Blick auf die sozialen und internationalen
Zeitprobleme, seine Erneuerung und seine Bereicherung durch die
Verantwortlichkeit für diese neuen Aufgaben. Aber die Angst vor dem
frischen Luftzug war so groß, daß es bis jefet nur den kleinsten Teil seiner
Mission hat erfüllen können.

Da war, speziell in Nordfrankreich, das Arbeiterevangelisationswerk,
das es verstanden hatte, eine Atmosphäre konkreter Erfolge, ansteckender
Freude und unmittelbaren Zeugnisses zu schaffen; es erhob sich da ein
lebendiges und echtes Christentum, das uns half, aus der Perspektive des
Proletariates (d. h. der aufsteigenden Klasse) das Evangelium neu zu
entdecken, und das neue Formen christlicher Gemeinschaft zu experimentieren

begann. Aber die Verbürgerlichung der evangelisierten Arbeiterfamilien,

der auf diesen Posten häufige und dem Einzelnen zu wenig Zeit
zur Einarbeitung lassende Pfarrerwechsel, endlich die Tendenz, all dieses

neue Leben auf die Schaffung von Kirchgemeinden des traditionell bürger-
lichwindividualistischen Typs hin zu kanalisieren, das alles hat zusammengewirkt,

diesem prächtigen Versuch die Möglichkeit zu nehmen, die
Früchte hervorzubringen, die man davon für die Wiederanpassung des
Protestantismus an die Notwendigkeiten unserer Zeit hätte erwarten
dürfen.

Die Moralische Aufrüstung bringt uns wertvolle Schlüssel zu einem im konkreten
Alltagsleben wirksamen Christentum, den Sinn für gegenseitige Hilfe und Gruppengeist,

aus dem die Urkirche ihre Kraft schöpfte; sie zeigt uns, wie im heutigen Leben
die verschiedenen Milieus einer Umgestaltung fähig sind; sie bringt uns endlich wieder
zum Bewußtsein, wie persönliche Lebensänderung ein Faktor von revolutionärer Tragweite

sein kann.

(Anmerkung der Redaktion: Sollte unser Freund Laserre mit der «Moralischen
Aufrüstung» die Bewegung von Caux meinen, so möchten wir zwar nicht seine
Schlußfolgerung, aber die Anwendung auf die Bewegung von Caux in Frage stellen. Diese
trägt viel weniger die Züge eines echten revolutionären Ansafees, um so mehr die einer
nur allzu gut aufgezogenen, kurzfristigen Ablenkung von der wahren Revolution unserer
Zeit an sich.)

IV. Bausteine zu einer Lösung

Den wahren Ausweg aus der geistigen Not der Gegenwart vermag
weder der heutige Katholizismus zu zeigen, der sich seiner mittelalterlichen

Aspekte zu wenig entledigt hat, noch der heutige Protestantismus,
der allzu deutlich die Signatur der individualistischen Geschichtsepoche
trägt. Auch der reine Marxismus versagt hier ebensosehr wie seine
leninistisch-stalinistische Interpretation, aus Gründen, denen wir wohl
darum noch keinen rechten Ausdruck geben können, weil es uns so schwer

357



fällt, in uns selber klar zu unterscheiden zwischen der bürgerlich-individualistischen

(daher nicht gültigen) Kritik des Marxismus und unserem
Vorgefühl einer möglichen (und allein gültigen) Überwindung (dépassement)

des Marxismus durch das Christentum; aus Gründen also, die wir
besser durch Taten als durch Theorien, besser durch Sein und Tun als
durch Reden zum Ausdruck bringen werden.

Besseres Verständnis der proletarischen Auflehnung und ihrer tiefen
Ursachen, Aneignung derselben; besseres Verständnis des Marxismus
und Assimilation seiner Wahrheitsmomente, das ist heute eine der wesentlichen

Aufgaben, die den Christen und insbesondere den Protestanten
obliegt und deren Inangriffnahme sie darauf vorbereiten wird, in Wahrheit

der Christentypus zu werden, dessen Gott heute als Zeugen bedarf.
Gewiß, wir können kein neues Christentum fabrizieren, in dem Sinne,

daß «einen andern Grund niemand legen kann außer dem, der gelegt
ist, Jesus Christus». Aber das Leben stellt jedem von uns unablässig neue
Fragen, die uns auch immer wieder (wenn wir uns recht führen lassen)
neue Seiten des Evangeliums entdecken lassen, als Antwort auf diese
Fragen und als eine Bereicherung unseres Christentums. Und so wird
die Christenheit dann zu dem werden, was sie heute zu sein hat, wenn sie,
statt sich auf das schon Erreichte zurückzuziehen, den Problemen, die ihr
die sich gegenwärtig vollziehende Geschichte stellt, mutig ins Auge schaut
und nach und nach ablegt, was an ihr noch kindisch ist. Damit wird sie
gleichzeitig ihrer eigenen Einheit zuschreiten, so wahr es ist, daß Dogmen
und Riten trennen, die Tat aber eint.

Sozusagen als ein erstes Stammeln auf diesem Wege mögen hier
einige Gewißheiten oder wenigstens Thesen folgen, die sich uns bei einer
vom Marxismus ausgehenden Betrachtung zu ergeben scheinen:

1. Die Geschichte hat einen tieferen Sinn

Soziologie im allgemeinen und Marxismus im besonderen beleuchten
den Gang der Geschichte, die geschichtliche Beivegung, d. h. das, was
wissenschaftlich festgestellt und vernünftigerweise für die Zukunft vor-
ausgesefet werden kann. Ob aber von dorther auch eine befriedigende
Antwort auf die Frage nach der tieferen Bedeutung, nach dem Sinn der
Geschichte zu erwarten ist? Zu wissen, wo wir her- und wo wir etwa
hinkommen und nach welchen mechanischen Gesefeen, genügt nicht, um
das wirkliche Problem zu lösen, dem der Mensch gegenübersteht. Wir
wollen auch wissen, wozu, «für was», d. h. zu welchem Zweck und Ziel.
Nicht nur sein Einzelschicksal, auch sein kollektives Geschick will der
Mensch an etwas knüpfen, das darüber hinausgeht, höher weist und ihm
seinen vollen Sinn gibt. Ohne Zweifel muß der Marxismus verstanden
werden aus der proletarischen Perspektive, aus der sich gebieterisch und
ohne Notwendigkeit metaphysischer Begründung die Forderungen
ergeben, daß die Ausbeutung des Menschen durch den Menschen abgeschafft

358



und der Mensch wieder sich selber gehören soll. Ob aber der Kollektiv-
besife an den Produktionsmitteln genügt, um die Ausbeutung zu beseitigen?

Ob die Abschaffung der Ausbeutung genügt, damit der Mensch sich
selber wieder ganz gehöre? Ob überhaupt das dem Menschen selbst

genügt, sich wieder zu gehören und nicht einem andern?
Steht denn schließlich hinter der geschichtlichen Entwicklung nicht

eine Intention, eine lefete Absicht? Wenn ein Lecomte de Nouy sah (oder
doch zu sehen glaubte: ich kann hier nicht entscheiden), daß im Tierreich
bei der Entwicklung der Arten alles so sich vollzieht, wie wenn sie einer
schöpferischen Absicht folgte, dürfen wir dann diese Linien nicht auch
durch die gesellschaftliche Entwicklung hindurch weiterziehen?

Die christlich-biblische Antwort darauf ist die, daß Gott ganz gewiß
einen Plan für die Menschheit hat und daß mit aller Sicherheit dieser Plan
ein erzieherischer ist.

Jahrtausendelang waren die Menschen von kollektiven und autoritären

Gesellschaftsformen eingeengt, deren Druck sie gerade so weit zu
sittlichem Verhalten zwang, um die Erhaltung der Art und der menschlichen

Gruppenbildung sicherzustellen; dann hat sie zu gegebener Zeit
und bisweilen recht unsanft die Renaissance, die Reformation, die Demokratie

und der Kapitalismus in das aufregend-gefahrvolle Abenteuer der
Freiheit des Individuums hineingerissen, und heute sehen wir sie, wie sie
einander voller Mühen und Schmerzen suchen, um den Frieden, die
Zusammenarbeit, die Brüderlichkeit zu organisieren. Die Generallinie dieses
Vorgangs gleicht ganz derjenigen, auf der sich die Bildung des einzelnen
Individuums vollzieht, und deutet darauf hin, daß die Menschen dabei,
wenn auch dessen wenig bewußt, doch einem tieferen Rufe folgen, einem
Ruf, der zwar dem historischen Materialismus nicht widerspricht, aber
über ihn hinausführt.

Schon seit langem hat das christliche Denken die beiden sozialen
Grundthesen des Christentums formuliert: Ehrfurcht vor der menschlichen

Person und Bruderschaft aller Menschen. Im Bereich der sozialen
Struktur erfüllen sich diese beiden Ziele in zwei sukzessiven Bewegungen.
«Einer allein ist euer Meister (Lösung der Person von aller Bedrückung),
und ihr seid alle Brüder (ihre freie Eingliederung in die Bruderschaft).»

Dieses Endziel: Harmonie, Bruderschaft, Einheit (wobei nur die
konkrete Beziehung zwischen wirklichen Menschen diesen abstrakten
Ausdrücken Wert verleiht), gibt erst dem Gang der Geschichte ihren tiefen
Sinn. Die Gemeinschaftsformen, zu denen wir uns mehr und mehr
hinentwickeln, haben den Sinn und das Ziel, Ungerechtigkeiten, Gegensäfee
und Konflikte auszuschalten, die Interessen einander anzugleichen und
die harmonische Zusammenarbeit der Menschen zu erleichtern und ihre
Bruderschaft zu verkörpern und zu verwirklichen.

359



2. In der kommenden Weltgemeinschaft muß die mensklihe Person

respektiert und die Freiheit des Gewissens garantiert sein

Freiheit des eigenen Denkens,- sagen dürfen, was man denkt, ohne
(deswegen) ein Verbrecher zu sein; niemals gezwungen werden, Gefühle
zu heucheln, die man in Wahrheit gar nicht hat. Ohne diese wesentlichste
aller Freiheiten droht alles zu verkümmern: die Demokratie, das

vernünftige Denken, auf die Dauer die Wissenschaft selbst. Ohne diese
Freiheit ist der Übergang vom Individualismus zum Sozialismus eine
Rückkehr zu den Unterdrückungssystemen der Vergangenheit, statt der
Vollendung sozialer Entwicklung; ohne sie wird die Antithese der These
des Anfangs geopfert, statt durch die Synthese überwunden zu werden.*

Hier wartet auf die Protestanten in den künftigen sozialen Umwälzungen

eine besondere Aufgabe: der Schüfe und die Bewahrung der
Gewissensfreiheit, die sie erkämpft und der Welt geschenkt haben und
die ihnen besonders am Herzen liegt. Dieser Aufgabe werden sie nicht
gewachsen sein, wenn sie sich auf sich selber zurückziehen und sich von
der Entwicklung distanzieren lassen, sondern nur dann, wenn sie auf den
Baupläfeen der neuen Welt da sind und zu denen gehören, die sie bauen.

3. Eine neue soziale Struktur wird neue Menschen nötig haben

Es könnte zunächst scheinen, als müsse das so stark auf die sozialen
Strukturveränderungen und auf das kollektive Ziel der Menschheit gelegte
Gewicht das persönliche Heil und die Wiedergeburt des einzelnen Menschen

in den Hintergrund drängen. Das trifft keineswegs zu, im Gegenteil.
Vorbei ist eines: jene Einzelfrömmigkeit, die das persönliche Seelenheil

zum Selbstzweck macht, völlig ausreichend, um dem Leben des
Individuums seinen vollen Sinn zu verleihen, damit aber die im argen
liegende Welt vornehm sich selbst überläßt. Des Menschen Wiedergeburt
ist von Anfang an verfehlt, wenn sie nicht alsbald den «Geretteten» zum
Retter werden läßt, wenn sie, mit andern Worten, nicht ein Beitrag zum
gemeinsamen Heil wird.

Betrachtet man aber die Versuche kollektiver Neubildungen näher,
also die Gewerkschaften und Genossenschaften oder den modernen Staat
mit seiner Demokratie, seinem Dirigismus, seiner Sozialpolitik, seinem
wiederausteilenden Fiskalapparat undseinem nationalisierten Wirtschaftssektor,

oder geradezu den Kollektivismus, so kommt man bald zum
Schluß, daß diese Bildungen sozialistischen Charakters wohl einen
Fortschritt nach der Gerechtigkeit und Brüderlichkeit hin darstellen, daß sie
aber auch empfindlicher und fragiler sind als die alten, beispielsweise die

* Anmerkung des Verfassers: Das hat in bezug auf die Aktion eine fundamentale
Konsequenz, die in der Diskussion zwischen Christen und Marxisten vielleicht das

Hauptthema darstellt: Ist das Endziel die Bruderschaft, also ein Ziel qualitativ-sittlicher
Art, so sind tatsächlich nur die Mittel wirksam, die diesem Ziel konform sind und es
bereits in sich enthalten. Doch haben wir hier diesen Punkt nicht weiter zu verfolgen.

360



autoritären und kapitalistischen Gesellschaftsformen. Sie sind verwundbarer

gegenüber den Verwüstungen, die Unehrlichkeit, Egoismus und
Konflikte zwischen Menschen anrichten. Sie erfordern eine größere
persönliche Hingabe. Je weiter wir auf der Bahn des Sozialismus
fortschreiten, desto mehr verlangt dieser vom Menschen höhere Qualität als
die, mit welcher sich der Kapitalismus begnügt.

Welcher ist nun der Menschentypus, den der Sozialismus nötig hat?
Das wird der soziale Mensch sein, ein kooperativer Mensch,

grundverschieden vom Individualisten bürgerlicher oder lateinischer Prägung,
ohne jedoch in die gegenteilige Übertreibung zu verfallen, die des
Sowjetmenschen, der so herdenmäßig wirkt, daß er an ein Schaf des Panurg
(Rabelais) erinnert — oder an eine Windfahne, was den Sozialismus zu
einer langweiligen oder widerwärtigen Kaserne herabsinken ließe.

Es ist also kein Grund vorhanden, die positiven Seiten protestantischer
Erziehung zu verleugnen, vor allem das kräftige persönliche
Verantwortungsgefühl, diesen Grundpfeiler des Bürgersinns, der die Stärke der
protestantischen Länder ausmacht und sie besser als andere befähigt, die
persönliche Freiheit mit den Erfordernissen einer kollektiven Wirtschaft
in Einklang zu bringen.

Eines muß aber hinzukommen, das uns noch abgeht: der
Gemeinschaftssinn oder Mannschaftsgeist, d. h. Sinn für das gemeinsame Interesse,

Disziplin des gemeinsamen Handelns, Disziplin der Demokratie:
das ist die Kunst, Entschlüsse gemeinsam zu fassen und sie individuell zu
respektieren; die Kunst, sich seine Führer selber zu wählen und sie za
kontrollieren, ohne sie zu belästigen.

Bis zu einem gewissen Grad kann das durch Erziehung und Einfluß
des Milieus erreicht und so das menschliche Verhalten merklich gebessert
werden. Aber das ist noch nicht genug. Darüber hinaus greift für jeden
das erschütternde Bewußtwerden seines eigenen Elends, greift die große
menschenwandelnde Kraft des Geistes, von der die Christen Zeugnis
abzulegen haben, und zwar nicht mit Gnadentheorien, die dem
Außenstehenden unverständlich bleiben, sondern durch den Erweis des Lebens,
erbracht durch neue Menschen.

Heute sind es die Marxisten, die auf die Geschichte mehr Einfluß
haben als die Christen, weil sie zum Verständnis der Geschichte den
besseren Schlüssel haben. Aber ich glaube, daß das Christentum (ich sage
nicht: die Christen) in der Geschichte doch das lefete Wort haben wird,
weil es das tiefere Verständnis dafür hat, wie es um das Wesen des
Menschen bestellt ist. Georges Laserre

361


	Die geistigen Forderungen der heutigen Welt : Teil III und IV

