Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 8-9

Artikel: Die geistigen Forderungen der heutigen Welt : Teil lll und IV
Autor: Laserre, Georges

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139922

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139922
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Israel wird seiner Probleme nicht Herr werden ohne Politik von gréfi-
ter Miligung und maximaler Selbstbeherrschung.

Vor der Besisergreifung von Kanaan hat unser Gesesgeber Moses
" Gebote gegeben, die fiir die heutige Zeit absolut zutreffen, Die Bibel sagt
an den verschiedensten Stellen: «Ein Gesets soll fiir euch sein, fiir den
Eingeborenen wie fiir den Fremden.»! Ferner: «Unschuldiges Blut sollst
du nicht vergieflen.»2 «Du sollst dich nicht richen und nicht nachtragen.»3
«Du sollst das Gebiet deines Nachbarn nicht verriidken.»¢ Und endlich:
«Gerechtigkeit, Gerechtigkeit jage nach.»?

In diesen Sifsen zeigt die Bibel menschliche Moral zusammen mit
politischer Weisheit. Diese Forderungen sind grundlegende Gesetse fiir
jedes friedliebende Staatswesen. Wenn Israel diese Gebote hilt, wird es
bestehen bleiben, wenn nicht, wird es vor schwersten Katastrophen stehen.

Arthur Bruenn
1 Exod. 12, 40.
2 Dent. 19, 10.
3 Levit. 19, 18.
4 Dent. 19.
5 Dent. 16, 20.

Die geistigen Forderungen der heutigen Welt*

III

Sein Schicksal mit etwas Groflerem, es Uberragendem und ihm Sinn~
gebendem zu verkniipfen, ist stets ein Bediirfnis des Menschen gewesen.
Besonders stark macht sich dieses Bediirfnis in Zeiten grofler sozialer
Umwilzungen geltend, wenn die Menschen einen Glauben nétig haben,
der sie aufrecht erhilt und bei der Schaffung neuer Schichtungen und
Typen menschlicher Bezichungen inspiriert und leitet.

Gerade weil unsere Epoche eine der revolutiondrsten in der Geschichte
ist, ist sie auch (im obigen Sinne) eine der religiGsesten.

Aber im gegenwirtigen Stadium der Geschichte — dem des Miindig-
werdens, des Aufkommens einer neuen Gemeinwirtschaft — gewinnt das
religidse Bediirfnis eine neue Gestalt. _

1. Das religidse Problem stellt sich uns nicht mehr ausschliefilich als
die Frage nach dem Sinn des individuellen Schicksals und nach dem Heil
des Einzelnen, sondern vielmehr als Frage nach dem Sinn unseres gemein-
samen Geschickes und als Suchen nach einem gemeinsamen Heil. Der
Kompromifl, von dem ganze Generationen von Christen gelebt haben,

* Drittes und viertes Kapitel aus dem am Congrés National in Marseille gehal-
tenen Vortrag «Sinn der Geschichte und Krise des Protestantismus», der in der Zeit~
schrift «Christianisme social», Oktober 1953, erschien. Die Ulbersejung aus dem Fran-~
z3sischen wurde freundlicherweise von Pfr. E, H. Widmer besorgt. D. Red.

354



der Dienst zweier Herren: Christentum fiir den Einzelnen, Nationalis-
mus fiir die Gemeinschaft, ist einfach nicht mehr m&glich, weil einerseits
die Geschichte das rein nationale Stadium sichtlich hinter sich gelassen
hat und anderseits im Nationalsozialismus der heidnische Zug des Natio-
nalismus und seine widerwirtigen, aber logischen Konsequenzen mit
erschredkender Deutlichkeit fiir alle offenbar geworden sind.

Uns tut ein einziger Meister not, eine einzige Antwort, gult1g fiir
das Schidksal des Einzelnen wie fiir das der Gemeinschaft.

Uns tut ein Glaube not, der sein Licht auf die groflen sozialen Ver~
inderungen unseres Jahrhunderts wirft und sie uns nicht als Zerfalls-
erscheinungen oder Todeszudkungen, sondern als Wehen einer Neu-~
geburt erkennen laflt.

2. Der heutige Mensch bedarf eines Glaubens, der nicht blof8 Gefiihl
_ und Gedanke bleibt, sondern zur Tat fiihrt, zu einem verwandelnden und
revolutionierenden Tun, wodurch erst der Glaube miindig, die Religion |
«erwachsen» wird. «Gott hat den Menschen nicht dazu geschaffen, dafl er
die Welt geniefle oder sie (philosophisch) denke, sondern dafBl er sie
umwandle.» (Fallot.)

Religion wird geboren aus dem schmerzlichen Zusammenstof§ des
Realen mit dem Idealen, der rauhen Wirklichkeit mit dem ahnungsvollen
Verlangen nach dem Unbedingten und Vollkommenen; ihre Form ist
demnach entweder die einer «Ausfluchts (évasion — Flucht vor der Realitit
und Zuflucht im Absolut-Vollkommenen, das aber abstrakt bleibt) oder
aber die Form einer «Revolution», d. h. eines Tuns, das die Realitit trans~
formiert.

Und gleich wie der Jugendliche vor den Verantwortlichkeiten des
Miindigseins etwa zuriickschreckt und in den Augen der Psydhologie
gelegentlich die Tendenz zu «infantiler Regression» zeigt, so sucht man
auch bisweilen in der Christenheit, besonders in schweren Zeiten, das
Heil im Riickzug auf gewesene Religionsformen (liturgische und theo~
logische Erneuerungen), die um das Rituelle oder rein Gedankliche kreisen
und der Versuchung jener Ausflucht nicht immer entgehen.

Nur eine revolutionire Religion, die jene Ausweichtendenzen, soweit
iberhaupt mdglich, ausschaltet, kann auf Miindigkeit Anspruch erheben
und damit des modernen Menschen wiirdig sein.

3. Dieser Mensch von heute empfindet besonders stark das Bediirfnis,
nicht mehr fiir sich allein zu sein, das Verlangen nach Gemeinschaft, nach
einer Kameradschaft der Tat und des Kampfes. Einer solchen Gemein~
sohaftsepoche entsprlcht nicht eine individualistisch gefirbte Fromm1gkeit,
sondern ein gemeinsamer, ein kollektiver Glaube.

*

Die Antwort des Marxismus ist nun den religiSsen Bediirfnissen des
modernen Mensdhen in bemerkenswerter Weise angepafit.
Er projiziert ein so helles Licht auf den Gang der Geschichte, daf}

355



jedermann daran teilzunehmen vermag, stellt sie dar als ein grandioses
Drama und gibt dazu die Gewiflheit des Endsieges.

Seine Methode ist die eines «verpflichteten Denkens» (pensée engagée)
in enger Bindung an das Tun, das dadurch zu starker Wirkung gelangt.

Dem Menschen gibt er ein tiefes Gefiihl seines Verbundenseins mit
der Masse, der Solidaritit aller Proletarier, aller Arbeitenden.

- Deshalb ist heutzutage der marxistische Glaube der verbreitetste, der
lebendigste, der angriffigste, der wirkungsvollste. Deshalb ist die Wahr-
scheinlichkeit so grofl, daf} es die Marxisten sein werden, die die Welt von
morgen bauen.

Den Marxismus zu ignorieren, ist heute unmdglich, und das religidse
Problem kann nicht anders gestellt werden als in seiner Beziehung dazu.
Eine giiltige Lésung dieses Problems ist unmdglich, wenn sie nicht auch
all das in sich schliefit, was am Marxismus wahr ist.

*

Der Protestantismus dagegen, so wie er heute ist, entspricht den gei-
stigen Anforderungen des Gegenwartsmenschen herzlich schlecht.

Da ist einmal diese individualistische Frommigkeit, diese «das Wort
verkiindigenden> Horsaal-Kirchen, wobei es dem Einzelnen in seiner
Isolierung iiberlassen wird, mit der praktischen Anwendung fertig zu
werden; da ist diese Gleichgiiltigkeit oder Verlegenheit der Kirchen gegen~
iiber den groflen sozialen und internationalen Fragen (auf welche vor
allem bei den Mannern die Gleichgiiltigkeit kirchlichen Fragen gegeniiber
die natiirliche Antwort ist, wenn es nicht geradezu zu einem Neuheiden~
tum kommt); da ist diese den Protestantismus an die absteigende Klasse
bindende Verbiirgerlichung, und endlich das fast ginzliche Fehlen der
Arbeiterklasse: das alles erklart das Unbehagen des Protestantismus in~
mitten einer Welt, die sich stindig weiterentwickelt und je linger je
weniger mit jener individualistischen Welt iibereinstimmt, fiir die er
geschaffen war. Er tritt nicht mehr als «die Antworts auf die Fragen
unseres Jahrhunderts auf. Er steht nicht an der Spite der lebendigsten
Krifte. Er ist kein Eroberer mehr. Ganz offensichtlich pafit er nicht mehr.

Man kann sich sogar gelegentlich des Eindrucks nicht erwehren, daf§
der Katholizismus, so wenig auch er unter der Herrschaft des Individualis-
mus der modernen Welt angepafit war, sich (wenigstens in gewissen
Kreisen seiner Elite) neuerdings bei der gegenwirtigen Riickwendung
zum Kollektiven leichter zurechtfindet. Er begreift den Marxismus und
die Wiinsche der Arbeiterklasse besser. Die Stellungen scheinen sich zu
vertauschen: der Protestantismus ist heute oft daran, katholische Initiativen
nachzuahmen (Arbeiterpriester, Familienvereine), wihrend vor fiinfzig
Jahren noch das Umgekehrte der Fall war.

Aus alledem ergibt sich die etwas paradoxe Lage, daf} in sozialer Hin~
sicht die protestantisd1en Vilker den katholischen voraus sind, wihrend
die protestantischen Kirchen dem Katholizismus eher nachgehen. .

356



Und doch hat es nicht an Hinden gefehlt, die sich dem Protestantismus
entgegengestreckt haben, seinem Wachstum zu helfen, sein Verstindnis
unserer Zeit zu férdern, seine Neuanpassung zu erleichtern! Wie viele.
Propheten sind ihm gesandt worden!

Da ist das soziale Christentum. Es wollte im Protestantismus das
offene Fenster sein, mit dem Blick auf die sozialen und internationalen
Zeitprobleme, seine Erneuerung und seine Bereicherung durch die Ver-~
antwortlichkeit fiir diese neuen Aufgaben. Aber die Angst vor dem
frischen Luftzug war so grof}, dafl es bis jetst nur den kleinsten Teil seiner
Mission hat erfiillen k&nnen.

Da war, speziell in Nordfrankreich, das Arbeiterevangelisationswerk,
das es verstanden hatte, eine Atmosphire konkreter Erfolge, ansteckender
Freude und unmittelbaren Zeugnisses zu schaffen; es erhob sich da ein
lebendiges und echtes Christentum, das uns half, aus der Perspektive des
Proletariates (d. h. der aufsteigenden Klasse) das Evangelium neu zu
entdecken, und das neue Formen dhristlicher Gemeinschaft zu experimen-
tieren begann. Aber die Verbiirgerlichung der evangelisierten Arbeiter-
familien, der auf diesen Posten hiufige und dem Einzelnen zu wenig Zeit
zur Einarbeitung lassende Pfarrerwechsel, endlich die Tendenz, all dieses
neue Leben auf die Schaffung von Kirchgemeinden des traditionell biirger-
lich~individualistischen Typs hin zu kanalisieren, das alles hat zusammen=
gewirkt, diesem prichtigen Versuch die Moglichkeit zu nehmen, die
Friichte hervorzubringen, die man davon fiir die Wiederanpassung des
grotestantismus an die Notwendigkeiten unserer Zeit hitte erwarten

tirfen.

Die Moralische Aufriistung bringt uns wertvolle Schliissel zu einem im konkreten
Alltagsleben wirksamen Christentum, den Sinn fiir gegenseitige Hilfe und Gruppen~
geist, aus dem die Urkirche jhre Kraft schipfte; sie zeigt uns, wie im heutigen Leben
die verschiedenen Milieus einer Umgestaltung fahig sind; sie bringt uns endlich wieder
zum Bewufltsein, wie persdnliche Lebensinderung ein Faktor von revolutionirer Trag~
weite sein kann. ‘

(Anmerkung der Redaktion: Sollte unser Freund Laserre mit der «Moralischen
Aufriistung> die Bewegung von Caux meinen, so mdchten wir zwar nicht seine Schlufi~
folgerung, aber die Anwendung auf die Bewegung von Caux in Frage stellen. Diese
trigt viel weniger die Ziige eines echten revolutioniren Ansages, um so mehr die einer
nur allzu gut aufgezogenen, kurzfristigen Ablenkung von der wahren Revolution unserer
Zeit an sich.)

IV. Bausteine zu einer Lésung

Den wahren Ausweg aus der geistigen Not der Gegenwart vermag
weder der heutige Katholizismus zu zeigen, der sich seiner mittelalter~
lichen Aspekte zu wenig entledigt hat, noch der heutige Protestantismus,
der allzu deutlich die Signatur der individualistischen Geschichtsepoche
tragt. Auch der reine Marxismus versagt hier ebensosehr wie seine
leninistisch-stalinistische Interpretation, aus Griinden, denen wir wohl
darum noch keinen rechten Ausdrudck geben kénnen, weil es uns so schwer

357



fallt, in uns selber klar zu unterscheiden zwischen der biirgerlich-indivi-
dualistischen (daher nicht giiltigen) Kritik des Marxismus und unserem
Vorgefiihl einer méglichen (und allein giiltigen) Uberwindung (dépasse-~
ment) des Marxismus durch das Christentum; aus Griinden also, die wir
besser durch Taten als durch Theorien, besser durch Sein und Tun als
durch Reden zum Ausdruck bringen werden. |

Besseres Verstindnis der proletarischen Auflehnung und ihrer tiefen
Ursachen, Aneignung derselgen; besseres Verstindnis des Marxismus
und Assimilation seiner Wahrheitsmomente, das ist heute eine der wesent-
lichen Aufgaben, die den Christen und insbesondere den Protestanten
obliegt und deren Inangriffnahme sie darauf vorbereiten wird, in Wahr~
heit der Christentypus zu werden, dessen Gott heute als Zeugen bedarf.

Gewif, wir kénnen kein neues Christentum fabrizieren, in dem Sinne,
dafl «einen andern Grund niemand legen kann aufler dem, der gelegt
ist, Jesus Christus». Aber das Leben stellt jedem von uns unablissig neue
Fragen, die uns auch immer wieder (wenn wir uns recht fithren lassen)
neue Seiten des Evangeliums entdecken lassen, als Antwort auf diese
Fragen und als eine Bereicherung unseres Christentums. Und so wird
die Christenheit dann zu dem werden, was sie heute zu sein hat, wenn sie,
statt sich auf das schon Erreichte zuriickzuziehen, den Problemen, die ihr
die sich gegenwirtig vollziehende Geschichte stellt, mutig ins Auge schaut
und nach und nach ablegt, was an ihr noch kindisch ist. Damit wird sie
gleichzeitig ihrer eigenen Einheit zuschreiten, so wahr es ist, dafl Dogmen
und Riten trennen, die Tat aber eint. .

Sozusagen als ein erstes Stammeln auf diesem Wege mdgen hier
einige Gewiflheiten oder wenigstens Thesen folgen, die sich uns bei einer
vom Marxismus ausgehenden Betrachtung zu ergeben scheinen:

1. Die Geschichte hat einen tieferen Sinn

Soziologie im allgemeinen und Marxismus im besonderen beleuchten
den Gang der Gesdhichte, die geschichtliche Bewegung, d. h. das, was
wissenschaftlich festgestellt und verniinftigerweise fiir die Zukunft vor-
ausgesest werden kann. Ob aber von dorther auch eine befriedigende
Antwort auf die Frage nach der tieferen Bedeutung, nach dem Sinn der
Geschichte zu erwarten ist? Zu wissen, wo wir her~ und wo wir etwa
hinkommen und nach welchen mechanischen Gesetsen, geniigt nicht, um
das wirkliche Problem zu I8sen, dem der Mensch gegeniibersteht. Wir
wollen auch wissen, wozu, «fiir was», d. h. zu weldhem Zwedck und Ziel.
Nicht nur sein Einzelschicksal, auch sein kollektives Geschick will der
Mensch an etwas kniipfen, das dariiber hinausgeht, hther weist und ihm
seinen vollen Sinn gibt, Ohne Zweifel mufl der Marxismus verstanden
werden aus der proletarischen Perspektive, aus der sich gebieterisch und

ohne Notwendigkeit metaphysischer Begriindung die Forderungen er~
geben, daBl die Ausbeutung des Menschen durch den Menschen abgeschafft

358



und der Mensch wieder sich selber gehdren soll. Ob aber der Kollektiv-
besits an den Produktionsmitteln geniigt, um die Ausbeutung zu beseiti~
gen? Ob die Abschaffung der Ausbeutung geniigt, damit der Mensch sich
selber wieder ganz gehdre? Ob iiberhaupt das dem Menschen selbst
gentigt, sich wieder zu geh8ren und nicht einem andern?

Steht denn schlieflich hinter der geschichtlichen Entwicklung nicht
eine Intention, eine letste Absicht? Wenn ein Lecomte de Nouy sah (oder
doch zu sehen glaubte: ich kann hier nicht entscheiden), dafl im Tierreich
bei der Entwicklung der Arten alles so sich vollzieht, wie wenn sie einer
schdpferischen Absicht folgte, diirfen wir dann diese Linien nicht auch
durch die gesellschaftliche Entwicklung hindurch weiterziehen?

Die christlich-biblische Antwort darauf ist die, dafl Gott ganz gewid
einen Plan fiir die Menschheit hat und dafl mit aller Sicherheit dieser Plan
ein erzieherischer ist.

Jahrtausendelang waren die Menschen von kollektiven und autori~
tiren Gesellschaftsformen eingeengt, deren Drudk sie gerade so weit zu
sittlichem Verhalten zwang, um die Erhaltung der Art und der mensch~
lichen Gruppenbildung sicherzustellen; dann hat sie zu gegebener Zeit
und bisweilen recht unsanft die Renaissance, die Reformation, die Demo-~
kratie und der Kapitalismus in das aufregend-gefahrvolle Abenteuer der
Freiheit des Individuums hineingerissen, und heute sehen wir sie, wie sie
einander voller Mithen und Schmerzen suchen, um den Frieden, die Zu~
sammenarbeit, die Briiderlichkeit zu organisieren, Die Generallinie dieses
Vorgangs gleicht ganz derjenigen, auf der sich die Bildung des einzelnen
Individuums vollzieht, und deutet darauf hin, dafl die Menschen dabei,
wenn auch dessen wenig bewuft, doch einem tieferen Rufe folgen, einem
Ruf, der zwar dem historischen Materialismus nicht widerspricht, aber

iiber ihn hinausfiihrt.

Schon seit langem hat das christliche Denken die beiden sozialen
Grundthesen des Christentums formuliert: Ehrfurcht vor der mensch~
lichen Person und Bruderschaft aller Menschen. Im Bereich der sozialen
Struktur erfiillen sich diese beiden Ziele in zwei sukzessiven Bewegungen..
«Einer allein ist euer Meister (Lsung der Person von aller Bedriickung),
und ihr seid alle Briider (ihre freie Eingliederung in die Bruderschaft).»

Dieses Endziel: Harmonie, Bruderschaft, Einheit (wobei nur die kon~
krete Beziehung zwischen wirklichen Menschen diesen abstrakten Aus~
driicken Wert verleiht), gibt erst dem Gang der Geschichte ihren tiefen
Sinn. Die Gemeinschaftsformen, zu denen wir uns mehr und mehr hin-
entwickeln, haben den Sinn und das Ziel, Ungerechtigkeiten, Gegensite
und Konflikte auszuschalten, die Interessen einander anzugleichen und
die harmonische Zusammenarbeit der Menschen zu erleichtern und ihre
Bruderschaft zu verkdrpern und zu verwirklichen.

359



2. In der hommenden Weltgemeinschaft mufl die menschliche Person
respehtiert und die Freiheit des Gewissens garantiert sein

Freiheit des eigenen Denkens; sagen diirfen, was man denkt, ohne
(deswegen) ein Verbrecher zu sein; niemals gezwungen werden, Gefiihle
zu heucheln, die man in Wahrheit gar nicht hat. Ohne diese wesentlichste
aller Freiheiten droht alles zu verkiimmern: die Demokratie, das ver-
niinftige Denken, auf die Dauer die Wissenschaft selbst. Ohne diese
Freiheit ist der Ubergang vom Individualismus zum Sozialismus eine
Riickkehr zu den Unterdriickungssystemen der Vergangenheit, statt der
Vollendung sozialer Entwicklung; ohne sie wird die Antithese der These
des Anfangs geopfert, statt durch die Synthese iiberwunden zu werden.*

Hier wartet auf die Protestanten in den kiinftigen sozialen Umwil-
zungen eine besondere Aufgabe: der Schut und die Bewahrung der
Gewissensfreiheit, die sie erkimpft und der Welt geschenkt haben und
die ihnen besonders am Herzen liegt. Dieser Aufgabe werden sie nicht
gewachsen sein, wenn sie sich auf sich selber zuriickziehen und sich von
der Entwicklung distanzieren lassen, sondern nur dann, wenn sie auf den
Bauplien der neuen Welt da sind und zu denen gehdren, die sie bauen.

3. Eine neue soziale Struktur wird neue Menschen nétig haben

Es kénnte zunidchst scheinen, als miisse das so stark auf die sozialen
Strukturverinderungen und auf das kollektive Ziel der Menschheit gelegte
Gewidht das persénliche Heil und die Wiedergeburt des einzelnen Men-
schen in den Hintergrund dringen. Das trifft keineswegs zu,im Gegenteil.

Vorbei ist eines: jene Einzelfrdmmigkeit, die das persénliche Seelen~
heil zum Selbstzweck macht, v5llig ausreichend, um dem Leben des Indi-
viduums seinen vollen Sinn zu verleihen, damit aber die im argen lie~
gende Welt vornehm sich selbst tiberlifit. Des Menschen Wiedergeburt
ist von Anfang an verfehlt, wenn sie nicht alsbald den «Gerettetens zum
Retter werden 14f}t, wenn sie, mit andern Worten, nicht ein Beitrag zum
gemeinsamen Heil wird. A

Betrachtet man aber die Versuche kollektiver Neubildungen niher,
also die Gewerkschaften und Genossenschaften oder den modernen Staat
mit seiner Demokratie, seinem Dirigismus, seiner Sozialpolitik, seinem
wiederausteilenden Fiskalapparat und seinem nationalisierten Wirtschafts-
sektor, oder geradezu den Kollektivismus, so kommt man bald zum
SchluBl, daf diese Bildungen sozialistischen Charakters wohl einen Fort-
schritt nach der Gerechtigkeit und Briiderlichkeit hin darstellen, daB} sie

aber auch empfindlicher und fragiler sind als die alten, beispielsweise die

* Anmerkung des Verfassers: Das hat in bezug auf die Aktion eine fundamentale
Konsequenz, die in der Diskussion zwischen Christen und Marxisten vielleicht das
Hauptthema darstellt: Ist das Endziel die Bruderschaft, also ein Ziel qualitativ-sittlicher
Art, so sind tatsichlich nur die Mittel wirksam, die diesem Ziel konform sind und es
bereits in sich enthalten. Doch haben wir hier diesen Punkt nicht weiter zu verfolgen.

360



‘autoritiren und kapitalistischen Gesellschaftsformen. Sie sind verwund-
barer gegeniiber den Verwiistungen, die Unehrlichkeit, Egoismus und
Konflikte zwischen Menschen anrichten. Sie erfordern eine gréfiere per-
sénliche Hingabe. Je weiter wir auf der Bahn des Sozialismus fort-
schreiten, desto mehr verlangt dieser vom Menschen hdhere Qualitit als
die, mit weldher sich der Kapitalismus begniigt.

Weldher ist nun der Menschentypus, den der Sozialismus ndtig hat?

Das wird der soziale Mensch sein, ein kooperativer Mensch, grund-~
verschieden vom Individualisten biirgerlicher oder lateinischer Prigung,
ohne jedoch in die gegenteilige Ubertreibung zu verfallen, die des Sowjet~
menschen, der so herdenmifig wirkt, dafl er an ein Schaf des Panurg
(Rabelais) erinnert — oder an eine Windfahne, was den Sozialismus zu
einer langweiligen oder widerwirtigen Kaserne herabsinken liefle.

Es ist also kein Grund vorhanden, die positiven Seiten protestantischer
Erziehung zu verleugnen, vor allem das kriftige persénliche Verantwor
tungsgefithl, diesen Grundpfeiler des Biirgersinns, der die Stirke der
protestantischen Linder ausmacht und sie besser als andere befihigt, die
persdnliche Freiheit mit den Erfordernissen einer kollektiven Wirtschaft
in Einklang zu bringen.

Eines mufl aber hinzukommen, das uns noch abgeht: der Gemein~
schaftssinn oder Mannschaftsgeist, d. h. Sinn fiir das gemeinsame Inter~
esse, Disziplin des gemeinsamen Handelns, Disziplin der Demokratie:
das ist die Kunst, Entschliisse gemeinsam zu fassen und sie individuell zu
respektieren; die Kunst, sich seine Fiihrer selber zu wihlen und sie zu
kontrollieren, chne sie zu belistigen.

Bis zu einem gewissen Grad kann das durch Erziehung und Einflufl
des Milieus erreicht und so das menschliche Verhalten merklich gebessert
werden. Aber das ist noch nicht genug. Dariiber hinaus greift fir jeden
das erschiitternde Bewufltwerden seines eigenen Elends, greift die grofie
menschenwandelnde Kraft des Geistes, von der die Christen Zeugnis
abzulegen haben, und zwar nicht mit Gnadentheorien, die dem Auflen~
stehenden unverstindlich bleiben, sondern durch den Erweis des Lebens,

erbracht durch neue Menschen.

*

Heute sind es die Marxisten, die auf die Geschichte mehr Einflu}
haben als die Christen, weil sie zum Verstindnis der Geschichte den
besseren Schliissel haben. Aber ich glaube, dafl das Christentum (ich sage
nicht: die Christen) in der Geschichte doch das letste Wort haben wird,
weil es das tiefere Verstindnis dafiir hat, wie es um das Wesen des
Menschen bestellt ist. Georges Laserre

361



	Die geistigen Forderungen der heutigen Welt : Teil III und IV

