Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 7

Artikel: Zum Friedenskampf in unserer Zeit (Schluss) : Teil Il und Il
Autor: Bohler, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139915

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

im Mittelpunkt und, im tiefsten Sinne, richtig beleuchtet steht doch die
Verleugnung und mahnt uns, das Leid Jesu und die Enttiuschung so
vieler Menschenbriider zu vermeiden, indem wir zu dem stehen, was
'wir an Offenbarung und an Liebe von ihm erfahren haben.

Carmen Weingartner-Studer

Zum Friedenskampf in unserer Zeit
(Schluf) -

I

Es ist notwendig, dal wir uns noch einer andern Linie des Wider~
standes gegen den Friedenskampf in unserer Zeit zuwenden. Wir miissen
es deswegen, weil die Menschenwelt noch viel mehr von der «Notwen-
digkeits, dem Strom eines dunklen, kataraktischen Schicksals getrieben
wird statt von der echten, aus dem Geiste Gottes allein stammenden Frei-
heit, die sich nur im Biindnis mit der Gerechtigkeit und dem Frieden end-
giiltig und als wirkliche Menschenordnung unter Gott bilden kann, Das
Fatum und die Siinde (die sich darin ausdriidken), die vor Jesus zerbrochen
sind und durch ihn besiegt wurden, ebenso wie Satan und der Tod, sind
noch nicht von der Menschenwelt gewichen. In diesem Kampf hat das
Christentum weithin die Kraft und Macht Christi verloren. Darum unter~
liegt es immer wieder den Madhten dieser Welt oder bedient sich ihrer
sogar. Diese kdnnen und miissen aber nur in dem Mafle weichen, als
Jesus mit seiner Herrschaft unter den Menschen und Vélkern wirklich
angenommen wird, als eine V&lkergemeinschaft unter Christus entsteht.
Wer soll Herr sein in der Demokratie? Wer soll Herr sein iiber die

Vilker?

Das ist ja die mit dem «Christentum» vorliegende Sinnestduschung
und seine Zwiespaltigkeit, von der wir zum Eingang geredet haben, daf}
Jesu Kampf nicht mit ihm und unter ihm weitergefiihrt wurde, dafl man
sich in dieser Welt mit den Mitteln, Machten und Wegen dieser Welt ein~
gerichtet hat und in der Kirche und als Kirche doch das «Reich Christi» zu
sein vorgibt. Wenn sie Wirklichkeit wire, die zum Reich gewordene
Gemeinde Christi (vgl. Offenbarung Johannes 1, 5 und 5, 9/10)! Aber
wir haben den Sieg Christi und das Reich Christi mit dem Glauben an
die Midhte der Siinde und des B&sen verbunden (die Theologen nennen
das «Niichternheit», wihrend sie den wahren Glauben, den Erl8sungs-
glauben, «Schwirmerei» nennen) und enden in Kirche und Welt darum
auch immer wieder bei diesen Machten. Der Erzbischof von Canterbury
sprach kiirzlich von der «Last der ruchlosen Siinde der Atombombe», die
wir tragen miifiten, bis die Weltmédhte zur Einsicht kimen. Warum miis-

292



sen wir sie tragen? Und haben wir der Welt nichts als das zu sagen? Wo
bleibt das Zeugnis von dem Christus Gottes?

In der vornehmen Uberlegenheit oder Verzweiflung des Wissens um
die Macht der Siinde und des Bésen, in der Zufriedenheit iiber die irgend-
wie vorhandene Stindenvergebung fiir den einzelnen Menschen (prote~
stantisch-dogmatisch oder katholisch~priésterlich verwaltet!) begibt sich
das Christentum des Kampfes um die Sache Gottes in der Welt, seiner
Gerechtigkeit, seiner Liebe, seines Friedens unter den Menschen und
Vélkern, also dessen, was Jesus begonnen hat und seinen Jiingern zur
Weiterfithrung tibergab. Es iiberwiegt bei diesem Christentum das theo~
retische Ernstnehmen der wider Gott stehenden Wirklichkeiten, das prak-
tische Ernstnehmen und damit das, was in so eigentiimlicher Weise den
wirklichen Glauben ausmacht, beginnt aber erst hier. Denn hier beginnt
der Kampf, der Zusammenstofl mit der Welt und ihren Machten in der
jeweiligen Zeit. Dazu ist Christus in die Welt gekommen, diesen Kampf
hat er begonnen. «Ich kam, um Feuer auf die Erde zu werfen, und wie sehr
wiinsche ich, dafl es schon entziindet wirels (Luk. 12, 49.)

Wir schauen dieser geistigen Lage ins Angesicht, aber wir schauen
auch und vor allem auf Jesus, wir 5ffnen uns seinem Geist, wir suchen
seine Herrschaft. Wir fragen: Ist Jesus nicht Gottes Antwort auf alle
Menschenfragen und alle Menschenlagen — er, der lebt, der Herr? Wir
fragen so mit den beiden Blumhardt und mit Leonhard Ragaz und mit
der ganzen biblischen Botschaft. Wer, nicht in Worten und Wort-Be-~
kenntnissen, sondern in der Wirklichkeit des Lebens und im Gehorsam
gegen seinen Ruf zu Jesus «Herr» sagt, der kann nicht mehr vor der
Madht des Bssen, der Siinde, des Todes, vor der Macht der Finsternis, Got~
tes und des Menschen Sache preisgeben, der kann den Ruf Gottes zu sei~
nem Reich nicht iiberhdren und den Dienst des Reiches nicht verleugnen.
Nie haben wirkliche Manner Gottes und nie haben Mensdhen, die Gottes
geworden sind, an diesem Punkte resigniert, nie ihr Haupt, Christus,
prelsgegeben Sie haben gekampft, sind Christus nachgefolgt und haben
ithn und seinen Geist bezeugt vor der Welt. Das ist auch der Sinn unseres
Friedenskampfes.

An diesem Punkte miissen wir fest werden — mit Wachen, mit Beten,
im Gehorsam gegen den Vater in den Himmeln. Das Zeugnis des Chri-
stusglaubens muf gerade angesichts dieser Weltlage entziindet und fest-
gehalten werden, und es mufl das Christuslicht sein, das wir hochhalten
und das durch seine Jiingerschaft in der Welt leuchten soll.

Wir sind keine Idealisten in dem uns angedichteten Sinne, auch keine
Schwirmer. Es ist doch die Frage, wer dem «Wahn» verfallen ist, wir
oder die «Realistens dieser Welt, die einen Durchbruch durch eine
gegebene Weltordnung oder vielmehr Unordnung, durch diese Welt der
Ungeredhtigkeit, durch das Fatum dieser Welt, zu dem, was noch nicht ist,
nicht glauben und nicht erkennen wollen. Wir sehen durchaus, dafl der
Grofiteil unserer Menschenwelt noch tief verstrickt ist in den Gdten~

293



glauben an die Gewalt und wie gebannt in die satanische Menschenmord-
maschinerie des modernen «Krieges» und durch die schuldhaft vorhan-
denen sozialen Massenverhdltnisse in der Welt auch immer wieder auf
diese Bahn getrieben wird.

Wir lehnen es aber ab, uns auf die Wege der Realisten dieser Welt
locken und zu den Mitteln dieser Realisten verfithren zu lassen. Wir
miissen die gesammelte persénliche und gemeinschaftliche Kraft, die Ein-
falt, die Ganzheit aufbringen und an diesem Punkte endgiiltig wider-
stehen. Wir miissen es lernen, mit den Propheten und Jesus Christus zu
erkennen und zu bezeugen, dafl die Vélker dazu kommen miissen, den
Krieg abzutun, die Waffen umzuschmieden in Friedenswerkzeuge, Ver-
sShnung und Ausgleich durch Gott zu finden (man wird keine andere
Instanz dafiir finden!) und den Weg des Rechtes zu beschreiten.

Miissen wir aber nicht doch vor dieser ganzen geistigen Lage der Welt
resignieren, warten, bis die Welt «verniinftigs wird oder bis die Vélker
«reif» fiir eine neue Ordnung sind, wie uns die Klugen und die Nicht-
umkehrwilligen sagen? Wir miissen fragen, ob diese Menschen schlafen
oder meinen, im Jenseits zu sein, dafl sie nicht sehen, was geschehen ist?
Die Entscheidung ist doch vorhanden, und darum ist die Zeit reif! Oder
sollten wir meinen, die V&lker seien erst reif zur Entscheidung geworden,
wenn sie atomisiert sind? Ist es nicht der Bankrott des Geistes und des
Glaubens, wenn wir angesichts der tddlichen Bedrohung der Menschen-
welt die Pflicht zur Rettung von der vorgeschiisten Unreife abhingig
machen? Wobei wir den Zwang zum B&sen, auch den Kriegszwang, fiir
selbstverstindlich annehmen sollen? Ja, die Reife und Bereitschaft zum
Bésen gestehen wir den Menschen chne weiteres zu, den Ruf zur Gabe
des Reiches Gottes aber fiir alle Kreatur sollen wir nicht vertreten und
verwirklichen diirfen? Und vor dem die Vélker richtenden heiligen Gott
wollen wir mit gutem Gewissen die These vom Nicht-Reifsein der Valker
weiter vertreten? Hat Jesus zu seiner Zeit recht gesehen, dafl} er die
Ernte, die Reife fiir gekommen hielt, oder hat er sich «getauscht»? Hitte
Gandhi mit dieser Uberlegung sein Werk der Befreiung und des Friedens
beginnen und vollenden kdnnen? Haben wirklich Roosevelt, Berdjajew
und Leonhard Ragaz sich «geirrt», die den unteilbaren Kampf fiir den
Frieden und die Geredhtigkeit unter den Vélkern in einer zu einigenden
und nicht in «Lager» aufzuspaltenden Welt fiir die Aufgabe hielten, die
durch den lesten Krieg den Vlkern gestellt wurde? Wenn diese Aufgabe
ebenso schwer wie umfassend ist, haben wir ein Recht, sie nicht [6sen zu
wollen oder uns noch einmal auf die alte Weise mit den alten Mitteln zu
betriigen? Um den Frieden wird aber die Entscheidung fiir die Rettung
und Erneuerung der Vélkerwelt gekimpft werden. Nur auf dem Wege
des Friedens wird die Rechtsordnung zu verwirklichen sein, an der alle
Vilker titig Anteil nehmen k&nnen, um ihre wirklichen Konflikte und die
ungeldste soziale Frage im Schofle der menschlichen Gesellschaft zu [8sen.

Auf den Einwand, den Krieg kénne man <humanisieren», wollen wir

294



nicht eintreten. Millionen bringen sich gegenseitig um, noch mehr Mil-
lionen werden auf teuflische Weise umgebracht, die Vernichtung tobt —
und da wird humanisiert? Nein, den Krieg kénnen wir nur noch durch
eine wirkliche V&lkervereinigung abschaffen, oder der Krieg schafft uns ab!

Der Krieg und was mit ihm zusammenhingt hat sich so deutlich offen-
bart, daf} sein Moloch~ und Satansantlits sichtbar geworden ist und durch
nichts mehr zu verschleiern ist. Wie erbarmlich, liignerisch und verbreche-
~ risch ist doch alles, was heute noch fiir ihn getan wirdl Wie feig audh,
wie unendlich feig und wiirdelos! Den Krieg christlich zu rechtfertigen
und zu verklaren, ist schon nach dem Ersten Weltkrieg nicht mehr ernst-
haft gelungen. Seine heidnische Rechtfertigung und Verherrlichung samt
der dazu gehdrenden Glaubenswelt, die aus dem Abgrund aufgeschiumt
war, ist in seiner faschistischen und nazistischen Form zusammengebro-
chen, wenn auch keinesfalls wirklich tiberwunden. Sie erhebt in Europa
und Amerika ihr Haupt und wird von der demokratischen Halbheit
gendhrt. Die atheistische, mit dem religiésen und sozialen Versagen des
Christentums zusammenhingende Form des Gewaltglaubens im Kom-
munismus ist nur durch den Reichsglauben zu {iberwinden, aus dem er als
Religion stammt und dessen dimonische Verzerrung und Karrikatur er
in vielen Dingen ist. Durch die Atombombe, die Riistung und die kapi-
talistische Gottlosigkeit soll er {iberwunden werden?

Und doch scheint der Charakter des Krieges als Fatum und Siinde
(man erkennt ihn ja heute weltlich und geistlich als Stinde und Verbrechen
an) unaufhebbar. Er hingt mit der Todverfallenheit dieser Welt zusam~
men. Wer hindert uns aber, diesen Kampf aufzunehmen? Hat ihn nicht
die Wissenschaft* auch aufgenommen — und der Glaube sollte ihn nicht
aufnehmen miissen? Hat ihn Jesus nicht aufgenommen, und ist seine
ganze Botschaft, sein Leben und seine Tat, sein Leiden und Sterben nicht
der Beginn dieses Kampfes, in den der Kampf um den Frieden einge-~
schlossen ist? Die Friedensfrage stellt sich jetst mit einer Unbedingtheit
und Unabweisbarkeit fiir die Welt, wie sie sich einst fiir Israel in der
spateren Prophetenzeit und in der Zeit Jesu stellte, wie sich nur die Fra-
gen stellen, mit denen Gott in bestimmten Zeiten und Lagen seine Ent~
scheidungen in der Menschenwelt und an den Vélkern vollzieht und
darum die Menschen zu seinem Reiche ruft. «Die Zeit ist erfiillt», miis-
sen wir mit dem Jesuswort sagen, «und das Reich Gottes ist genaht; dar-
um kehret um und glaubet der Botschaft.»

Das ist die Quelle unseres Friedenskampfes wie alles andern Kampfes
um die Sache Gottes in der Welt. Wir miissen als eine konkrete, unauf-
schiebbare Aufgabe den Kampf um den Frieden aufnehmen: auf Grund
des Zeugnisses und der Entfaltung eines Glaubens, der die Zerbrechung
des Fatums und den Sieg iiber die Siinde bedeutet. Dieses Zeugnis aber
ist kein anderes als das von dem in Jesus Christus gekommenen und

* Dafl die Wissenschaft vor allem in Technik und Kriegsriistung eine Dienerin
des Todes ist, haben wir nicht vergessen!

295



kommenden Reiche Gottes fiir die Erde. Davor sind heute die V&lker in
ihrer Wirklichkeit und in der Ausweglosigkeit ihrer politischen Lage und
ihres politischen Handelns gestellt. Dieses Zeugnis ist eine unversiegbare
Kraft fiir den Friedenskampf.

Die Friedensfrage stellt sich heute auch als Gewissensfrage fiir jeden
einzelnen Menschen, wie sie sich als Frage der Verantwortung in der
Politik aller Vélker stellt. Man kann an ihr nicht mehr deuteln. Sie ist
nun wirklich die Schicksalsfrage geworden, in der sich der ganze Knoten
der Weltlage und der Weltpolitik mit all ihren Teilfragen zusammen-
schiirzt. Mag man iiber die verachtlichen und «sentimentalen» Pazifisten
spotten und Liigenpropaganda gegen sie betreiben, wir werden noch
erleben, gegen wen man gespottet hat!

Fiir uns ist dieser Kampf gottgeboten, weil er uns.in dem durch die
Propheten, in Jesus und den Aposteln geschehenen und durch seinen
Geist weiter geschehenden Wort, dem lebendigen Ruf und Gebot Gottes
offenbar geworden ist und jedem Gottes Wahrheit und Willen auf dem
Christusweg der Nachfolge und der Jiingerschaft suchenden Christ-
menschen sich heute erschliefit und zum Gehorsam des Glaubens ruft.
Wenn wir Glaubensgehorsam sagen, so miissen wir auch Leidensbereit-
schaft und Leidenserwartung sagen; denn Jesu Wort gilt auch fiir den
heutigen Kampf: «<Wer sein Kreuz nicht annimmt und mir nicht nach~
folgt, ist meiner nicht wert.»

Der auf Christus begriindete Friedenskampf zicht seine Kraft aus der
‘biblischen Botschaft. Er ist nicht wie seine Gegner gendtigt, Bibelworte
und biblische Situationen geistlos und kiinstlich zurechtzudrechseln, um
schlieBlich zum Gegenteil der biblischen Botschaft — zur Rechtfertigung
des Krieges zu kommen! Ein solch kiinstlicher Einwand ist es z. B., wenn
Friedrich Wilhelm Foerster in seinem groflen Memoirenbuch (auf das wir
noch eingehend zu sprechen kommen werden) zur Begriindung einer all-
fallig gegen die heutigen Rechtsbrecher und Gewalttiter ndtigen mili~
tirischen Gewalt mit ihren kriegerischen Folgen die Geschichte von der
Austreibung der Wedhsler und der Tiere aus dem Tempel durch Jesus
mit der Geiflel anfithrt. Es fehlt aber gerade in dieser Geschichte die
wirkliche Parallele zu Gewalttat und Krieg im Namen des Rechts, Der
Heilige Gottes. treibt im Namen des heiligen Gottes aus dessen Haus,
wer und was nicht in das Heiligtum gehdrt. Die Vollmacht, aus der Jesu
handelt, heiligt hier das Mittel so, daff gerade nicht der leiseste Anlaf
zur gewalttitigen Auseinandersesung gegeben wird. Diese Tempelschin~
der samt ihrem kirchlichen Anhang weichen in diesem Augenblick der
von Jesus ausgehenden Vollmacht und nicht der Gewalt. Das Evangelium
erzihlt uns eben keine banale oder gar blutriinstige Schligerei oder eine
Polizeigeschichte. Die Kirchenleute fragen darum auch, in welcher Voll-
macht Jesus das getan habe, und die Kirchenobersten beschlieflen, ihn
umzubringen, weil sie erkennen, dafl durch diesen Mann auch ihre
angemafite Macht stiirzen wird. Und Jesus geht den Weg zum Kreuz

296



und lehnt das Schwert des Petrus ab. Welche Folgerung ist wirklich
kiinstlich? (Vgl. Matth. 21, Markus 11, Luk. 19 und Joh. 2, 13.)

Der dhristliche Friedenskampf ist als Dienst am Reiche Gottes, als
Gehorsam gegen den Ruf Christi tief begriindet im prophetischen Ver-
heiBungswort des Alten Testamentes, sofern dieses wirklich geschichtlich
und als vorwirtsgehende Geschichte Gottes mit den Menschen und den
Viélkern verstanden wird. Er ist Bestandteil der messianischen Botschaft
von Christus und der Herrschaft Gottes im hommenden neuen Bund —
ist also nicht als Riickgriff auf das Alte Testament gemeint (vgl. z. B. Jes.
9, 1—6.), und er ist im Neuen Bund Bestandteil der in Jesus, dem Chri~
stus, hervorbrechenden neuen Wirklichkeit des Reiches mit seiner
Erlssungsgabe und Verheiflung, mit seiner in Christus und seinem Ruf
gegebenen Kraft und Vollmacht der Verwirklichung alles dessen, was
zum Reiche Gottes gehdrt. Dazu werden die Jiinger in die Welt gesandt,
und das sollen die Jiinger die Vélker lehren. <Es ist mir alle Gewalt im
Himmel und auf Erden gegeben. Darum geht, macht alle V&lker zu Jiin~
gern, indem ihr sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des
heiligen Geistes tauft und sie lehrt, alles zu halten, was ich euch geboten
habe. Und sieh! ich bin bei euch alle Tage bis zur Vollendung der Zeit.»
(Matthaus 28, 19/20.)

Dazu gehdrt auf eine unldsbare Weise der fiir die Erde, fiir die V4l-
ker, nicht nur fiir die Einzelseele bestimmte Gottesfriede, Dieser Friedens~
kampf ist in Jesu Wort Bestandteil des Rufes zum Reich und manifestiert
sich in der Bergpredigt und der ganzen Wirksamkeit Jesu auf eine so
eindeutige, unmiflverstindliche und durchschlagende Weise, dafl nur der
offenbare Ungehorsam gegen das lebendige und ewige Wort Gottes, das
Christus ist, zu jener Leugnung und Verleugnung des Dienstes an der
Sache Gottes in der Welt fiihren konnte, die wir aus der Geschichte und
in der Gegenwart vor allem beim offiziellen Christentum kennen.

Dieses Christentum ist freilich nicht die Vertretung der Sache Gottes
in der Welt, seiner Gerechtigkeit, seiner Liebe, seines Friedens, es ist nicht
mehr lebendige und kimpfende Gemeinde Christi als Organ des Reiches
Gottes, als Leib des lebendigen Christus. Es ist eben in seiner Kirchen~
form ein Kompromifl mit dieser Welt, eine Religionseinrichtung in dieser
Welt. Damit hingt seine Unfihigkeit und Unentschlossenheit zusam-~
men, den Friedenskampf Gottes in der Welt, der ein Kampf fiir sein Reich
ist, aufzunehmen und zu vertreten. Dieses Christentum ist nicht mehr
(Sder noch nicht) Glaube an das in Jesus gekommene und kommende
Reich mit seiner Gabe, Verheiflung und Forderung und eben als dieser
Glaube Annahme der in Christus geschenkten neuen Lebenswirklichkeit,
in der der Mensch zusammen mit der Gemeinde Christi nicht mehr sich
selbst und den Midhten dieser Welt lebt, sondern, erldst durch Gott in
Christus, fiir Gott und seine Gerechtigkeit, sein Reich, lebt, sofern Gottes
Gnadenwort in Christus an thm wirklich geschehen ist. (Vgl. Rémer 6,
11—23.) Und es ist in Christus an. der Welt geschehen!

297



III

Im radikalen, zur Entscheidung rufenden Friedenskampf der Gegen-
wart geht es um dreierlei: |

1. Um die Erweckung und Vertretung einer wirklichen Christus~
gemeinde, die den Friedenskampf um des Reiches willen unter den V3~
kern aufnimmt und im einzelnen Christenmenschen wie als Gemeinde in
der Nachfolge verwirklicht. Das ist die Gemeinde Christi, die diesen
Namen zu recht fithren will, der Welt um des Evangeliums willen schul-
dig. Kriege bringen die Vdlker ohne das Evangelium fertig — darin
handeln sie nach den Gesetsen dieser Welt des «Fleisches» und der Siinde.
Den Krieg iiberwinden werden sie nur in der Kraft des Evangeliums
kénnen. Das bedeutet in diesem Zusammenhang, da das Evangelium
keine Friedenstheorie, sondern eine Glaubenspraxis, ein Glaubensweg
ist, die Absage an alles, was zum Kriege fithrt, die Niederlegung und
Ablehnung der Waffen, der entschlossene Friedenskampf um der Vélker,
um der Erde, um des Reiches willen.

2. Darum miissen jetst die Vdlker vor diese Entscheidung und vor
diesen Weg gestellt werden. Sie sind durch Jesus vor diese Entscheidung
gestellt. Der Nichtchrist Gandhi hat das in unserer Zeit erfafit und sich
mit Recht auf Christus berufen, von dem die Christen so weit abgekom-~
men sind. Wir kénnen nur beschdmt unser Versagen und unsere Schuld
eingestehen. Wir sind aber auch verpflichtet zum Gutmachen. Aber nur
dann kann die Schuld zum Segen werden, wenn die Gemeinde Christi
wirklich den V&lkern den Weg ihres Herrn und den Willen ihres Gottes
bezeugt, damit er zur wahren Vélkerordnung werde. Die Gemeinde muf}
dabei als Volk Gottes den V&lkern vorangehen — wenn es sein muf}, im
Martyrium das Reich bezeugen, das in Christus «Friede auf Erden unter
den Menschen des Wohlgefallenss ist, durch den Kampf und das Opfer
jene Friichte des Reiches bringend, die Gott an seinen Kindern mit dem
Reidhe selbst segnen wird. Wenn die Gemeinde wirklich ekklesia, d. i. die
«Herausgerufenes ist, so kann sie es nur fiir Gottes Sache in der Welt
sein, als Salz, zum Zeugnis fiir die V3lker. In den Vélkern aber wird
damit jener Kampf anheben, der sie vor ihren wahren Herrn und Vater
mit seinem Reiche stellt. Christus arbeitet unter den Vélkern und an den
Vslkern, wenn wir ihm dienen. Die Vélker sollen sein Erbe und Gottes
Reich werden. Seine Jiinger hat Jesus als Vélkerboten und zur Gewin~
nung der Vélker fiir das Reich ausgesandt. Sollten wir es nicht erkannt
haben, dafl Gottes V&lkerzeit gekommen ist, sein Ruf und sein Erbarmen
iiber den Vélkern? Wir diirfen nicht fallen lassen, was die beiden Blum-
hardt und Leonhard Ragaz, sie vor allem, herausgekiampft haben, das
Zeugnis des Reiches iiber den Vélkern und fiir sie in ihrer ganzen Not,
Auf diesem Wege wird Christus den Vélkern zur Freiheit und zum Brot
von Gott werden! «Und heute reist die Welt.» (Christoph Blumhardt.)

298



Zu einem endgiiltigen Gericht, wenn wir nicht umhehren, zu einem
Durchbruch, wenn wir dem Ruf gehorchen!

3. Wir vergessen aber auch nicht die Friedenskraft und den Friedens-
willen, die im urspriinglichen Sozialismus, in der Arbeiterbewegung, in
den V3lkern tiberhaupt und sogar im wirren Spiel der Weltpolitik arbei-
ten. Der Sozialismus insbesondere hatte etwas von seinem biblischen
Sinn und Erbe verstanden, als er den Friedenskampf und solange er ihn
ernsthaft fiihrte. Es ist auf der sozialistischen Linie dann ein dhnliches
Versagen eingetreten wie auf der christlichen. Es mufite nicht eintreten.
Grofle Maglichkeiten und Verheiflungen unter den Vélkern hat der
Sozialismus auf diese Weise vertan. Denn alles, was von Gott aus eine
Verheiflung hat, bekommt ungeheure Mdglichkeiten. Es sind die M&g~
lichkeiten des Glaubens. Darum sollten wir aufhdren, Gottes Maglich~
keiten, des Glaubens Mdglichkeiten zu bezweifeln und statt dessen um
so kriftiger des Teufels Dienste zu leisten und die Welt, die Menschen-
geschichte Satan zu {iberlassen. :

Gott aber ist treu; er hilt Glauben, an ihm kdnnen wir den unsrigen
neu befestigen und lernen, des Glaubens zu leben, der einmal in den
Worten sich ausdriickte: «Dafl Jesus siegt, bleibt ewig ausgemacht, sein
wird die ganze Welt.» Im Anschlufl an ihn besteht darum Sinn und Auf-
gabe unseres Friedenskampfes in dieser Zeit. Albert Béhler

Nadhbemerkung:

1. In diesen Monaten ist die verhdngnisvolle Rolle der Sozialdemo~
kratie in der Stellung zu Riistung und Krieg in fast allen europiischen
Liandern zutage getreten. Wir denken an die allgemeine Unterstiiung
der Kriegsriistung und die Befiirwortung des EVG-Vertrages im be-
sonderen. Es ist geradezu absurd, wenn die Befiirworter dieser Politik
sich selbst glauben machen wollen, auf diesem Weg verhindere man den
Krieg und den Kommunismus. Das Gegenteil ist die Wahrheit!

2. Die hier vertretene Ansicht ist keine Theorie der «Gewaltlosig-
keit», wie eine Zuschrift zum 1. Teil der Ausfithrungen meint. Erst die
Absage an Krieg und Riistung ist vielmehr die wirkliche Einsesung des
Rechtes iiber die Vlker und ihre Beziehungen an Stelle des Krieges, die
allerdings nicht ohne die geistige Wendung geschehen kann, von der
wir geredet haben. Ohne tiefgreifende, von einem wirklichen Glauben
ausgehende Entscheidungen, die die «Politik» bestimmen, kann die Macht
des Kriegsglaubens, des Riistungswahnes und der triigerischen Sicherung
der V&lker durch die Armeen und was dazu gehdrt, nicht gebrochen
werden. -

3. Wir sollten es den Regierenden «nicht so schwer machen», meint
die Zuschrift noch. Wir meinen, die Schwere einer Sache sei direkt
gebunden an ihre Verantwortung. Sollte es wirklich ein Beitrag zum
Friedenskampf sein, es den Regierenden und «Politikerns leichter zu

299



machen, als es die Weltlage fordert? Aber gerade jesst fordert die Welt-
lage von den Regierenden und Politikern um den Preis der Fortexistenz
unserer Vélker die wirkliche Uberwindung des Krieges und damit den
absolut ernsten Entscheid zu Abriistung und zu einer auf wirklichem -
Recht gegriindeten Vélkerordnung.

Aufristung und
Abriistung, psychologisch gesehen

Vorbemerhung der Redaktion: Dieser Beitrag von David Luschnat weist
auf die seelische Lage des heutigen Menschen hin und sieht dieselbe wesentlich
bestimmt durch die zerstdrte Beziehung zu Gott. Die «Gottlosigkeits> ist also
eine umfassende, in vielen «Gesichtern> und doch im gleichen Unheil sich aus~
wirkende Erscheinung und Madcht in unserer Welt, die sich vor allem auch im
Kriegsglauben und in der Kriegsriistung auswirkt.

. Wir denken uns diesen Beitrag als Hinweis auf die Aufgabe, die einem
umfassenden Friedenshampf heute gestellt ist, der ohne eine véllige Umhkehr,
zu der das «Umdenken» gehdrt, von dem D. Luschnat redet, und eine aus ihr
wachsende neue Haltung nicht mdglich ist. Das sehen zwar viele Menschen ein,
aber sie wollen damit nicht beginnen und vélligen Ernst machen. Sie sind jener
Politik verfallen, die zuerst noch den «Kommunismus> oder den «Imperialis~
mus> durch Krieg besiegen will, da nur eine «Politik der Stirke» Aussicht
habe, den Gegner zum Frieden zu zwingen oder im Krieg und durch den Krieg
das jeweilige hdchste Gut zu verteidigen. Das ist ein verzweifelter Nihilismus
und ein Selbstbetrug und Zynismus, denen die Riistung zum totalen Krieg ge~
nau entsprechen. Demgegeniiber unser beharrliches und unbedingtes Nein zu
sagen und den Friedenskampf in allen seinen Zusammenhingen zu fiihren, das
gehdrt zum Zeugnis und Kampf fiir die Herrschaft Christi in unserer Zeit und
tiber unsere Welt, die mit der Zustimmung zur Hdllenoffenbarung des totalen
Krieges in blinder Leidenschaft und Wahn Gericht und Untergang herbeizieht.

1918 schien mir ein sehr langer, gut gesicherter Friede durchaus mdg-
lich zu sein. Die Leute hatten — ich hérte es {iberall —genug vom Kriege.
Luftbombardemente und Fliigelbomben gab es damals noch nicht, aber es
war schlimm genug gewesen. Man hatte genug und wollte Frieden. Nach-~
dem der oberste Kriegsherr nach Holland, Ludendorff und Gé&ring nach
Schweden entflohen waren, durfte man wohl hoffen, daff nun friedlichere
Zeiten kommen wiirden. Ja, ich wagte sogar auf eine Umgestaltung der
sozialen Verhiltnisse zu hoffen. Die Ereignisse in Rufiland schienen mir
recht zu geben. Dort war doch etwas in Bewegung. Eine Umwandlung der
gesellschaftlichen Verhiltnisse bahnte sich an. Und daraus kdnnte sich
eine Art von Garantiezentrum fiir die friedliebenden Vélker entwickeln,
so dachte ich.

Ich war mit einem Skandinavier befreundet, der die Kriegsjahre 1914
bis 1918 (und viele Jahre vorher) in Berlin gelebt hatte. Dieser Mann
hatte als neutraler Auslinder und Angehériger eines kleinen Volkes wohl -
einen besseren Uberblick. Ich beschlof, ihn zu fragen. Er war auch mit

300



	Zum Friedenskampf in unserer Zeit (Schluss) : Teil II und III

