
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 7

Artikel: Zum Friedenskampf in unserer Zeit (Schluss) : Teil II und III

Autor: Böhler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139915

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139915
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


im Mittelpunkt und, im tiefsten Sinne, richtig beleuchtet steht doch die
Verleugnung und mahnt uns, das Leid Jesu und die Enttäuschung so
vieler Menschenbrüder zu vermeiden, indem wir zu dem stehen, was
wir an Offenbarung und an Liebe von ihm erfahren haben.

Carmen Weingartner-Studer

Tum. Friedenskampf in unserer Zeit
(Schluß)

II
Es ist notwendig, daß wir uns noch einer andern Linie des Widerstandes

gegen den Friedenskampf in unserer Zeit zuwenden. Wir müssen
es deswegen, weil die Menschenwelt noch viel mehr von der «Notwendigkeit»,

dem Strom eines dunklen, kataraktischen Shiksals getrieben
wird statt von der echten, aus dem Geiste Gottes allein stammenden Freiheit,

die sich nur im Bündnis mit der Gerechtigkeit und dem Frieden
endgültig und als wirkliche Menschenordnung unter Gott bilden kann. Das
Fatum und die Sünde (die sich darin ausdrücken), die vor Jesus zerbrochen
sind und durch ihn besiegt wurden, ebenso wie Satan und der Tod, sind
noch nicht von der Menschenwelt gewichen. In diesem Kampf hat das
Christentum weithin die Kraft und Mäht Christi verloren. Darum unterliegt

es immer wieder den Mächten dieser Welt oder bedient sich ihrer
sogar. Diese können und müssen aber nur in dem Maße weichen, als
Jesus mit seiner Herrschaft unter den Menschen und Völkern wirklich
angenommen wird, als eine Völkergemeinschaft unter Christus entsteht.
Wer soll Herr sein in der Demokratie? Wer soll Herr sein über die
Völker?

Das ist ja die mit dem «Christentum» vorliegende Sinnestäuschung
und seine Zwiespältigkeit, von der wir zum Eingang geredet haben, daß
Jesu Kampf nicht mit ihm und unter ihm weitergeführt wurde, daß man
sich in dieser Welt mit den Mitteln, Mächten und Wegen dieser Welt
eingerichtet hat und in der Kirche und als Kirche doch das «Reich Christi» zu
sein vorgibt. Wenn sie Wirklichkeit wäre, die zum Reich gewordene
Gemeinde Christi (vgl. Offenbarung Johannes 1, 5 und 5, 9/10)! Aber
wir haben den Sieg Christi und das Reich Christi mit dem Glauben an
die Mächte der Sünde und des Bösen verbunden (die Theologen nennen
das «Nüchternheit», während sie den wahren Glauben, den Erlösungsglauben,

«Schwärmerei» nennen) und enden in Kirche und Welt darum
auch immer wieder bei diesen Mächten. Der Erzbischof von Canterbury
sprach kürzlich von der «Last der ruchlosen Sünde der Atombombe», die
wir tragen müßten, bis die Weltmächte zur Einsicht kämen. Warum müs»

292



sen wir sie tragen? Und haben wir der Welt nichts als das zu sagen? Wo
bleibt das Zeugnis von dem Christus Gottes?

In der vornehmen Überlegenheit oder Verzweiflung des Wissens um
die Macht der Sünde und des Bösen, in der Zufriedenheit über die irgendwie

vorhandene Sündenvergebung für den einzelnen Menschen
(protestantisch-dogmatisch oder katholisch-prièsterlich verwaltet!) begibt sich
das Christentum des Kampfes um die Sache Gottes in der Welt, seiner
Gerechtigkeit, seiner Liebe, seines Friedens unter den Menschen und
Völkern, also dessen, was Jesus begonnen hat und seinen Jüngern zur
Weiterführung übergab. Es überwiegt bei diesem Christentum das
theoretische Ernstnehmen der wider Gott stehenden Wirklichkeiten, das prak-
tiske Ernstnehmen und damit das, was in so eigentümlicher Weise den
wirklichen Glauben ausmacht, beginnt aber erst hier. Denn hier beginnt
der Kampf, der Zusammenstoß mit der Welt und ihren Mächten in der
jeweiligen Zeit. Dazu ist Christus in die Welt gekommen, diesen Kampf
hat er begonnen. «Ich kam, um Feuer auf die Erde zu werfen, und wie sehr
wünsche ich, daß es schon entzündet wäre!» (Luk. 12, 49.)

Wir schauen dieser geistigen Lage ins Angesicht, aber wir schauen
auch und vor allem auf Jesus, wir öffnen uns seinem Geist, wir suchen
seine Herrschaft. Wir fragen: Ist Jesus nicht Gottes Antwort auf alle
Menschenfragen und alle Menschenlagen — er, der lebt, der Herr? Wir
fragen so mit den beiden Blumhardt und mit Leonhard Ragaz und mit
der ganzen biblischen Botschaft. Wer, nicht in Worten und
Wort-Bekenntnissen, sondern in der Wirklichkeit des Lebens und im Gehorsam
gegen seinen Ruf zu Jesus «Herr» sagt, der kann nicht mehr vor der
Macht des Bösen, der Sünde, des Todes, vor der Macht der Finsternis, Gottes

und des Menschen Sache preisgeben, der kann den Ruf Gottes zu
seinem Reich nicht überhören und den Dienst des Reiches nicht verleugnen.
Nie haben wirkliche Männer Gottes und nie haben Mensdien, die Gottes
geworden sind, an diesem Punkte resigniert, nie ihr Haupt, Christus,
preisgegeben. Sie haben gekämpft, sind Christus nachgefolgt und haben
ihn und seinen Geist bezeugt vor der Welt. Das ist auch der Sinn unseres
Friedenskampfes.

An diesem Punkte müssen wir fest werden —¦ mit Wachen, mit Beten,
im Gehorsam gegen den Vater in den Himmeln. Das Zeugnis des
Christusglaubens muß gerade angesikts dieser Weltlage entzündet und
festgehalten werden, und es muß das Christuslicht sein, das wir hochhalten
und das durch seine Jüngerschaft in der Welt leuchten soll.

Wir sind keine Idealisten in dem uns angedichteten Sinne, auch keine
Schwärmer. Es ist doch die Frage, wer dem «Wahn» verfallen ist, wir
oder die «Realisten» dieser Welt, die einen Durkbruk durch eine
gegebene Weltordnung oder vielmehr Unordnung, durch diese Welt der
Ungerechtigkeit, durch das Fatum dieser Welt, zu dem, was nok niht ist,
nicht glauben und nicht erkennen wollen. Wir sehen durchaus, daß der
Großteil unserer Menschenwelt noch tief verstrickt ist in den Göfeen-

293



glauben an die Gewalt und wie gebannt in die satanische Menschenmord-
maschinerie des modernen «Krieges» und durch die shuldhaft vorhandenen

sozialen Massenverhältnisse in der Welt auch immer wieder auf
diese Bahn getrieben wird.

Wir lehnen es aber ab, uns auf die Wege der Realisten dieser Welt
locken und zu den Mitteln 'dieser Realisten verführen zu lassen. Wir
müssen die gesammelte persönliche und gemeinschaftliche Kraft, die Einfalt,

die Ganzheit aufbringen und an diesem Punkte endgültig
widerstehen. Wir müssen es lernen, mit den Propheten und Jesus Christus zu
erkennen und zu bezeugen, daß die Völker dazu kommen müssen, den

Krieg abzutun, die Waffen umzuschmieden in Friedenswerkzeuge,
Versöhnung und Ausgleich durh Gott zu finden (man wird keine andere
Instanz dafür finden!) und den Weg des Rechtes zu beschreiten.

Müssen wir aber nicht doch vor dieser ganzen geistigen Lage der Welt
resignieren, warten, bis die Welt «vernünftig» wird oder bis die Völker
«reif» für eine neue Ordnung sind, wie uns die Klugen und die Nicht-
umkehrwilligen sagen? Wir müssen fragen, ob diese Menschen schlafen
oder meinen, im Jenseits zu sein, daß sie nicht sehen, was geschehen ist?
Die Entsheidung ist doh vorhanden, und darum ist die Zeit reif! Oder
sollten wir meinen, die Völker seien erst reif zur Entscheidung geworden,
wenn sie atomisiert sind? Ist es nicht der Bankrott des Geistes und des

Glaubens, wenn wir angesichts der tödlichen Bedrohung der Menschenwelt

die Pflicht zur Rettung von der vorgeschützten Unreife abhängig
machen? Wobei wir den Zwang zum Bösen, auch den Kriegszwang, für
selbstverständlich annehmen sollen? Ja, die Reife und Bereitschaft zum
Bösen gestehen wir den Menschen ohne weiteres zu, den Ruf zur Gabe
des Reiches Gottes aber für alle Kreatur sollen wir nicht vertreten und
verwirklichen dürfen? Und vor dem die Völker richtenden heiligen Gott
wollen wir mit gutem Gewissen die These vom Nicht-Reifsein der Völker
weiter vertreten? Hat Jesus zu seiner Zeit recht gesehen, daß er die
Ernte, die Reife für gekommen hielt, oder hat er sich «getäuscht»? Hätte
Gandhi mit dieser Überlegung sein Werk der Befreiung und des Friedens
beginnen und vollenden können? Haben wirklich Roosevelt, Berdjajew
und Leonhard Ragaz sich «geirrt», die den unteilbaren Kampf für den
Frieden und die Gerechtigkeit unter den Völkern in einer zu einigenden
und nicht in «Lager» aufzuspaltenden Welt für die Aufgabe hielten, die
durch den lefeten Krieg den Völkern gestellt wurde? Wenn diese Aufgäbe
ebenso shwer wie umfassend ist, haben wir ein Recht, sie niht lösen zu
wollen oder uns noh einmal auf die alte Weise mit den alten Mitteln zu
betrügen? Um den Frieden wird aber die Entsheidung für die Rettung
und Erneuerung der Völkerwelt gekämpft werden. Nur auf dem Wege
des Friedens wird die Rechtsordnung zu verwirklichen sein, an der alle
Völker tätig Anteil nehmen können, um ihre wirklichen Konflikte und die
ungelöste soziale Frage im Schöße der menschlichen Gesellschaft zu lösen.

Auf den Einwand, den Krieg könne man «humanisieren», wollen wir

294



nicht eintreten. Millionen bringen sich gegenseitig um, noch mehr
Millionen werden auf teuflische Weise umgebracht, die Vernichtung tobt —
und da wird humanisiert? Nein, den Krieg können wir nur noch durch
eine wirkliche Völkervereinigung abschaffen, oder der Krieg schafft uns ab!

Der Krieg und was mit ihm zusammenhängt hat sich so deutlich offenbart,

daß sein Moloch- und Satansantlife sichtbar geworden ist und durch
nichts mehr zu verschleiern ist. Wie erbärmlich, lügnerisch und verbrecherisch

ist doch alles, was heute noch für ihn getan wird! Wie feig auch,
wie unendlich feig und würdelos! Den Krieg christlich zu rechtfertigen
und zu verklären, ist schon nach dem Ersten Weltkrieg nicht mehr ernsthaft

gelungen. Seine heidnische Rechtfertigung und Verherrlichung samt
der dazu gehörenden Glaubenswelt, die aus dem Abgrund aufgeschäumt
war, ist in seiner faschistischen und nazistischen Form zusammengebrochen,

wenn auch keinesfalls wirklich überwunden. Sie erhebt in Europa
und Amerika ihr Haupt und wird von der demokratischen Halbheit
genährt. Die atheistische, mit dem religiösen und sozialen Versagen des
Christentums zusammenhängende Form des Gewaltglaubens im
Kommunismus ist nur durch den Reichsglauben zu überwinden, aus dem er als

Religion stammt und dessen dämonische Verzerrung und Karrikatur er
in vielen Dingen ist. Durch die Atombombe, die Rüstung und die
kapitalistische Gottlosigkeit soll er überwunden werden?

Und doch scheint der Charakter des Krieges als Fatum und Sünde
(man erkennt ihn ja heute weltlich und geistlich als Sünde und Verbrechen
an) unaufhebbar. Er hängt mit der Todverfallenheit dieser Welt zusammen.

Wer hindert uns aber, diesen Kampf aufzunehmen? Hat ihn nicht
die Wissenskaft* auch aufgenommen — und der Glaube sollte ihn nicht
aufnehmen müssen? Hat ihn Jesus nicht aufgenommen, und ist seine
ganze Botschaft, sein Leben und seine Tat, sein Leiden und Sterben nicht
der Beginn dieses Kampfes, in den der Kampf um den Frieden
eingeschlossen ist? Die Friedensfrage stellt sich jefet mit einer Unbedingtheit
und Unabweisbarkeit für die Welt, wie sie sich einst für Israel in der
späteren Prophetenzeit und in der Zeit Jesu stellte, wie sich nur die Fragen

stellen, mit denen Gott in bestimmten Zeiten und Lagen seine
Entscheidungen in der Menschenwelt und an den Völkern vollzieht und
darum die Menschen zu seinem Reiche ruft. «Die Zeit ist erfüllt», müssen

wir mit dem Jesuswort sagen, «und das Reich Gottes ist genaht; darum

kehret um und glaubet der Botschaft.»
Das ist die Quelle unseres Friedenskampfes wie alles andern Kampfes

um die Sache Gottes in der Welt. Wir müssen als eine konkrete,
unaufschiebbare Aufgabe den Kampf um den Frieden aufnehmen: auf Grund
des Zeugnisses und der Entfaltung eines Glaubens, der die Zerbrechung
des Fatums und den Sieg über die Sünde bedeutet. Dieses Zeugnis aber
ist kein anderes als das von dem in Jesus Christus gekommenen und

* Daß die Wissenschaft vor allem in Technik und Kriegsrüstung eine Dienerin
des Todes ist, haben wir nicht vergessen!

295



kommenden Reiche Gottes für die Erde. Davor sind heute die Völker in
ihrer Wirklichkeit und in der Ausweglosigkeit ihrer politischen Lage und
ihres politischen Handelns gestellt. Dieses Zeugnis ist eine unversiegbare
Kraft für den Friedenskampf.

Die Friedensfrage stellt sich heute auch als Gewissensfrage für jeden
einzelnen Menschen, wie sie sich als Frage der Verantwortung in der
Politik aller Völker stellt. Man kann an ihr nidit mehr deuteln. Sie ist
nun wirklich die Schicksalsfrage geworden, in der sich der ganze Knoten
der Weltlage und der Weltpolitik mit all ihren Teilfragen zusammenschürzt.

Mag man über die verächtlichen und «sentimentalen» Pazifisten
spotten und Lügenpropaganda gegen sie betreiben, wir werden noch
erleben, gegen wen man gespottet hat!

Für uns ist dieser Kampf gottgeboten, weil er uns.in dem durch die
Propheten, in Jesus und den Aposteln geschehenen und durch seinen
Geist weiter geschehenden Wort, dem lebendigen Ruf und Gebot Gottes
offenbar geworden ist und jedem Gottes Wahrheit und Willen auf dem
Christusweg der Nachfolge und der Jüngerschaft suchenden
Christmenschen sich heute erschließt und zum Gehorsam des Glaubens ruft.
Wenn wir Glaubensgehorsam sagen, so müssen wir auch Leidensbereitschaft

und Leidenserwartung sagen; denn Jesu Wort gilt auch für den

heutigen Kampf: «Wer sein Kreuz nicht annimmt und mir nicht nachfolgt,

ist meiner nicht wert.»
Der auf Christus begründete Friedenskampf zieht seine Kraft aus der

biblishen Botshaft. Er ist nicht wie seine Gegner genötigt, Bibelworte
und biblische Situationen geistlos und künstlich zurechtzudrechseln, um
schließlich zum Gegenteil der biblischen Botschaft — zur Rechtfertigung
des Krieges zu kommen! Ein solch künstlicher Einwand ist es z. B., wenn
Friedrich Wilhelm Foerster in seinem großen Memoirenbuch (auf das wir
noch eingehend zu sprechen kommen werden) zur Begründung einer
allfällig gegen die heutigen Rechtsbrecher und Gewalttäter nötigen
militärischen Gewalt mit ihren kriegerischen Folgen die Geschichte von der
Austreibung der Wechsler und der Tiere aus dem Tempel durch Jesus
mit der Geißel anführt. Es fehlt aber gerade in dieser Geschichte die
wirkliche Parallele zu Gewalttat und Krieg im Namen des Rechts. Der
Heilige Gottes treibt im Namen des heiligen Gottes aus dessen Haus,
wer und was nicht in das Heiligtum gehört. Die Vollmacht, aus der Jesu
handelt, heiligt hier das Mittel so, daß gerade niht der leiseste Anlaß
zur gewalttätigen Auseinandersetzung gegeben wird. Diese Tempelschänder

samt ihrem kirchlichen Anhang weichen in diesem Augenblick der
von Jesus ausgehenden Vollmaht und nicht der Gewalt. Das Evangelium
erzählt uns eben keine banale oder gar blutrünstige Schlägerei oder eine
Polizeigeschichte. Die Kirchenleute fragen darum auch, in welcher
Vollmacht Jesus das getan habe, und die Kirchenobersten beschließen, ihn
umzubringen, weil sie erkennen, daß durch diesen Mann auch ihre
angemaßte Macht stürzen wird. Und Jesus geht den Weg zum Kreuz

296



und lehnt das Schwert des Petrus ab. Welche Folgerung ist wirklich
künstlich? (Vgl. Matth. 21, Markus 11, Luk. 19 und Joh. 2, 13.)

Der christliche Friedenskampf ist als Dienst am Reiche Gottes, als
Gehorsam gegen den Ruf Christi tief begründet im prophetischen
Verheißungswort des Alten Testamentes, sofern dieses wirklich geschichtlich
und als vorwärtsgehende Geschichte Gottes mit den Menschen und den
Völkern verstanden Wird. Er ist Bestandteil der messianischen Botschaft
von Christus und der Herrshaft Gottes im kommenden neuen Bund —
ist also nicht als Rückgriff auf das Alte Testament gemeint (vgl. z. B. Jes.
9, 1—6.), und er ist im Neuen Bund Bestandteil der in Jesus, dem Christus,

hervorbrechenden neuen Wirklichkeit des Reiches mit seiner
Erlösungsgabe und Verheißung, mit seiner in Christus und seinem Ruf
gegebenen Kraft und Vollmacht der Verwirklichung alles dessen, was
zum Reiche Gottes gehört. Dazu werden die Jünger in die Welt gesandt,
und das sollen die Jünger die Völker lehren. «Es ist mir alle Gewalt im
Himmel und auf Erden gegeben. Darum geht, macht alle Völker zu
Jüngern, indem ihr sie auf den Namen des Vaters und des Sohnes und des

heiligen Geistes tauft und sie lehrt, alles zu halten, was ich euch geboten
habe. Und sieh! ich bin bei euch alle Tage bis zur Vollendung der Zeit.»
(Matthäus 28, 19/20.)

Dazu gehört auf eine unlösbare Weise der für die Erde, für die Völker,

nicht nur für die Einzelseele bestimmte Gottesfriede. Dieser Friedenskampf

ist in Jesu Wort Bestandteil des Rufes zum Reich und manifestiert
sich in der Bergpredigt und der ganzen Wirksamkeit Jesu auf eine so
eindeutige, unmißverständliche und durchschlagende Weise, daß nur der
offenbare Ungehorsam gegen das lebendige und ewige Wort Gottes, das
Christus ist, zu jener Leugnung und Verleugnung des Dienstes an der
Sache Gottes in der Welt führen konnte, die wir aus der Geschichte und
in der Gegenwart vor allem beim offiziellen Christentum kennen.

Dieses Christentum ist freilich nicht die Vertretung der Sache Gottes
in der Welt, seiner Gerechtigkeit, seiner Liebe, seines Friedens, es ist nicht
mehr lebendige und kämpfende Gemeinde Christi als Organ des Reiches
Gottes, als Leib des lebendigen Christus. Es ist eben in seiner Kirchenform

ein Kompromiß mit dieser Welt, eine Religionseinrichtung in dieser
Welt. Damit hängt seine Unfähigkeit und Unentschlossenheit zusammen,

den Friedenskampf Gottes in der Welt, der ein Kampf für sein Reich
ist, aufzunehmen und zu vertreten. Dieses Christentum ist nicht mehr
(oder noch nicht) Glaube an das in Jesus gekommene und kommende
Reich mit seiner Gäbe, Verheißung und Forderung und eben als dieser
Glaube Annahme der in Christus geschenkten neuen Lebenswirklichkeit,
in der der Mensch zusammen mit der Gemeinde Christi nicht mehr sich
selbst und den Mächten dieser Welt lebt, sondern, erlöst durch Gott in
Christus, für Gott und seine Gerechtigkeit, sein Reich, lebt, sofern Gottes
Gnadenwort in Christus an ihm wirklich geschehen ist. (Vgl. Römer 6,
11—23.) Und es ist in Christus an der Welt geschehen!

297



Ill
Im radikalen, zur Entscheidung rufenden Friedenskampf der Gegenwart

geht es um dreierlei:

1. Um die Erweckung und Vertretung einer wirklichen
Christusgemeinde, die den Friedenskampf um des Reiches willen unter den
Völkern aufnimmt und im einzelnen Christenmenschen wie als Gemeinde in
der Nachfolge verwirklicht. Das ist die Gemeinde Christi, die diesen
Namen zu recht führen will, der Welt um des Evangeliums willen schuldig.

Kriege bringen die Völker ohne das Evangelium fertig — darin
handeln sie nach den Gesefeen dieser Welt des «Fleisches» und der Sünde.
Den Krieg überwinden werden sie nur in der Kraft des Evangeliums
können. Das bedeutet in diesem Zusammenhang, da das Evangelium
keine Friedenstheorie, sondern eine Glaubenspraxis, ein Glaubensweg
ist, die Absage an alles, was zum Kriege führt, die Niederlegung und
Ablehnung der Waffen, der entschlossene Friedenskampf um der Völker,
um der Erde, um des Reiches willen.

2. Darum müssen jefet die Völker vor diese Entsheidung und vor
diesen Weg gestellt werden. Sie sind durch Jesus vor diese Entscheidung
gestellt. Der Nichtchrist Gandhi hat das in unserer Zeit erfaßt und sich

mit Recht auf Christus berufen, von dem die Christen so weit abgekommen

sind. Wir können nur beschämt unser Versagen und unsere Schuld

eingestehen. Wir sind aber auch verpflichtet zum Gutmachen. Aber nur
dann kann die Schuld zum Segen werden, wenn die Gemeinde Christi
wirklich den Völkern den Weg ihres Herrn und den Willen ihres Gottes
bezeugt, damit er zur wahren Völkerordnung werde. Die Gemeinde muß
dabei als Volk Gottes den Völkern vorangehen — wenn es sein muß, im
Martyrium das Reich bezeugen, das in Christus «Friede auf Erden unter
den Menschen des Wohlgefallens» ist, durch den Kampf und das Opfer
jene Früchte des Reiches bringend, die Gott an seinen Kindern mit dem
Reiche selbst segnen wird. Wenn die Gemeinde wirklich ekklesia, d. i. die
«Herausgerufene» ist, so kann sie es nur für Gottes Sache in der Welt
sein, als Salz, zum Zeugnis für die Völker. In den Völkern aber Wird
damit jener Kampf anheben, der sie vor ihren wahren Herrn und Vater
mit seinem Reiche stellt. Christus arbeitet unter den Völkern und an den
Völkern, wenn wir ihm dienen. Die Völker sollen sein Erbe und Gottes
Reich werden. Seine Jünger hat Jesus als Völkerboten und zur Gewinnung

der Völker für das Reich ausgesandt. Sollten wir es nicht erkannt
haben, daß Gottes Völkerzeit gekommen ist, sein Ruf und sein Erbarmen
über den Völkern? Wir dürfen nicht fallen lassen, was die beiden Blumhardt

und Leonhard Ragaz, sie vor allem, herausgekämpft haben, das

Zeugnis des Reiches über den Völkern und für sie in ihrer ganzen Not.
Auf diesem Wege wird Christus den Völkern zur Freiheit und zum Brot
von Gott werden! «Und heute reist die Welt.» (Christoph Blumhardt.)

298



Zu einem endgültigen Gericht, wenn wir nicht umkehren, zu einem
Durhbruh, wenn wir dem Ruf gehorchen!

3. Wir vergessen aber auch nicht die Friedenskraft und den Friedenswillen,

die im ursprünglichen Sozialismus, in der Arbeiterbewegung, in
den Völkern überhaupt und sogar im wirren Spiel der Weltpolitik arbeiten.

Der Sozialismus insbesondere hatte etwas von seinem biblischen
Sinn und Erbe verstanden, als er den Friedenskampf und solange er ihn
ernsthaft führte. Es ist auf der sozialistischen Linie dann ein ähnliches
Versagen eingetreten wie auf der christlichen. Es mußte nicht eintreten.
Große Möglichkeiten und Verheißungen unter den Völkern hat der
Sozialismus auf diese Weise vertan. Denn alles, was von Gott aus eine
Verheißung hat, bekommt ungeheure Möglichkeiten. Es sind die
Möglichkeiten des Glaubens. Darum sollten wir aufhören, Gottes Möglichkeiten,

des Glaubens Möglichkeiten zu bezweifeln und statt dessen um
so kräftiger des Teufels Dienste zu leisten und die Welt, die Menschengeschichte

Satan zu überlassen.
Gott aber ist treu; er hält Glauben, an ihm können wir den unsrigen

neu befestigen und lernen, des Glaubens zu leben, der einmal in den
Worten sich ausdrückte: «Daß Jesus siegt, bleibt ewig ausgemacht, sein
wird die ganze Welt.» Im Anschluß an ihn besteht darum Sinn und Aufgabe

unseres Friedenskampfes in dieser Zeit. Albert Böhler

Nahbemerkung:

1. In diesen Monaten ist die verhängnisvolle Rolle der Sozialdemokratie

in der Stellung zu Rüstung und Krieg in fast allen europäischen
Ländern zutage getreten. Wir denken an die allgemeine Unterstüfeung
der Kriegsrüstung und die Befürwortung des EVG-Vertrages im
besonderen. Es ist geradezu absurd, wenn die Befürworter dieser Politik
sich selbst glauben machen wollen, auf diesem Weg verhindere man den
Krieg und den Kommunismus. Das Gegenteil ist die Wahrheit!

2. Die hier vertretene Ansicht ist keine Theorie der «Gewaltlosigkeit»,

wie eine Zuschrift zum 1. Teil der Ausführungen meint. Erst die
Absage an Krieg und Rüstung ist vielmehr die wirklihe Einsetzung des
Rechtes über die Völker und ihre Beziehungen an Stelle des Krieges, die
allerdings nicht ohne die geistige Wendung geschehen kann, von der
wir geredet haben. Ohne tiefgreifende, von einem wirklichen Glauben
ausgehende Entsheidungen, die die «Politik» bestimmen, kann die Macht
des Kriegsglaubens, des Rüstungswahnes und der trügerischen Sicherung
der Völker durch die Armeen und was dazu gehört, nicht gebrochen
werden.

3. Wir sollten es den Regierenden «nicht so schwer machen», meint
die Zuschrift noch. Wir meinen, die Schwere einer Sache sei direkt
gebunden an ihre Verantwortung. Sollte es wirklich ein Beitrag zum
Friedenskampf sein, es den Regierenden und «Politikern» leichter zu

299



machen, als es die Weltlage fordert? Aber gerade jetzt fordert die Weltlage

von den Regierenden und Politikern um den Preis der Fortexistenz
unserer Völker die wirklihe Überwindung des Krieges und damit den
absolut ernsten Entscheid zu Abrüstung und zu einer auf wirklichem
Recht gegründeten Völkerordnung.

Aufrüstung und
Abrüstung, psychologisch gesehen

Vorbemerkung der Redaktion: Dieser Beitrag von David Luschnat weist
auf die seelische Lage des heutigen Menschen hin und sieht dieselbe wesentlich
bestimmt durch die zerstörte Beziehung zu Gott. Die «Gottlosigkeit» ist also
eine umfassende, in vielen «Gesichtern» und doch im gleichen Unheil sich
auswirkende Erscheinung und Macht in unserer Welt, die sich vor allem auch im
Kriegsglauben und in der Kriegsrüstung auswirkt.

Wir denken uns diesen Beitrag als Hinweis auf die Aufgabe, die einem
umfassenden Friedenskampf heute gestellt ist, der ohne eine völlige Umkehr,
zu der das «Umdenken» gehört, von dem D. Luschnat redet, und eine aus ihr
wachsende neue Haltung nicht möglich ist. Das sehen zwar viele Menschen ein,
aber sie wollen damit nicht beginnen und völligen Ernst machen. Sie sind jener
Politik verfallen, die zuerst noch den «Kommunismus» oder den «Imperialismus»

durch Krieg besiegen will, da nur eine «Politik der Stärke» Aussicht
habe, den Gegner zum Frieden zu zwingen oder im Krieg und durch den Krieg
das jeweilige höchste Gut zu verteidigen. Das ist ein verzweifelter Nihilismus
und ein Selbstbetrug und Zynismus, denen die Rüstung zum totalen Krieg
genau entsprechen. Demgegenüber unser beharrliches und unbedingtes Nein zu
sagen und den Friedenskampf in allen seinen Zusammenhängen zu führen, das
gehört zum Zeugnis und Kampf für die Herrschaft Christi in unserer Zeit und
über unsere Welt, die mit der Zustimmung zur Höllenoffenbarung des totalen
Krieges in blinder Leidenschaft und Wahn Gericht und Untergang herbeizieht.

1918 schien mir ein sehr langer, gut gesicherter Friede durchaus möglich

zu sein. Die Leute hatten — ich hörte es überall —genug vom Kriege.
Luftbombardemente und Flügelbomben gab es damals noch nicht, aber es

war schlimm genug gewesen. Man hatte genug und wollte Frieden. Nachdem

der oberste Kriegsherr nach Holland, Ludendorff und Göring nach
Schweden entflohen waren, durfte man wohl hoffen, daß nun friedlichere
Zeiten kommen würden. Ja, ich wagte sogar auf eine Umgestaltung der
sozialen Verhältnisse zu hoffen. Die Ereignisse in Rußland schienen mir
recht zu geben. Dort war doch etwas in Bewegung. Eine Umwandlung der
gesellschaftlichen Verhältnisse bahnte sich an. Und daraus könnte sich
eine Art von Garantiezentrum für die friedliebenden Völker entwickeln,
so dachte ich.

Ich war mit einem Skandinavier befreundet, der die Kriegsjahre 1914
bis 1918 (und viele Jahre vorher) in Berlin gelebt hatte. Dieser Mann
hatte als neutraler Ausländer und Angehöriger eines kleinen Volkes wohl
einen besseren Überblick. Ich beschloß, ihn zu fragen. Er war auch mit

300


	Zum Friedenskampf in unserer Zeit (Schluss) : Teil II und III

