
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 48 (1954)

Heft: 3-4: Um Israel

Artikel: Das religiöse Problem in Israel

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139885

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139885
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das religiöse Problem in Israel

Israel ist eine Demokratie mit einer vorwiegend agnostischen
Bevölkerung und einer teilweise theokratischen Gesetzgebung.

Dieses Paradoxon umreißt einen eigenartigen Zustand, der gegenwärtig
im Staate Israel herrscht und ein seltsames Schlaglicht auf die religiöse
Problematik dieses klassischen Landes der Religion wirft.

Nach der offiziellen Darstellung, deren sich die orthodoxen politischen

Parteien und das streng-orthodoxe Oberrabbinat befleißigen, gibt
es in Israel eine orthodox-traditionelle und eine religiös-indifferente oder

gar antireligiöse Gruppe der Bevölkerung. Würde man tatsächlich die
politischen Gruppierungen der Orthodoxie als alleinigen Ausdruck der
Religion in Israel ansehen, so ergäbe sich, daß nur etwa 20 Prozent der
Bevölkerung positiv eingestellt sind, denn alle orthodoxen Parteien
zusammen haben nicht einmal soviel Sitze im Knesseth-Parlament. Die
politischen Parteien, die sich als «dathi» (religiös) bezeichnen und
zeitweise in einer «Religiösen Front» vereinigt waren, sind: «Misrachi»
(orthodox-religiöse Zionisten) und ihre weit größere Arbeitergruppe «Hapoél
Hamisrachi» (religiös-sozialistische Zionisten). Sodann die
nichtzionistische, ultraorthodoxe «Agudath-Jisrael», mit ihrer kleineren
Arbeitergruppe «Poalej Agudath-Jisrael». Außerhalb dieser Gruppierungen
steht eine religiöse Splittergruppe der Sozialdemokratie, die sich «Haoved
Hadathi» nennt, der religiöse Arbeiter angehören und die der Allgemeinen

Gewerkschaft «Histadruth» angeschlossen ist.
Alle diese Parteien und Gruppen stehen auf dem Boden eines streng

nomistischen Traditions-Judentums.
Das Oberrabbinat Israels, das gegenwärtig allein durch den aschke-

nasischen Oberrabbiner Dr. I. K. Herzog repräsentiert wird (der sephar-
disch-orientalische Oberrabbiner Uziel ist vor kurzem verstorben, und
man hat noch keinen Amtsnachfolger gefunden), hat nicht nur die
Funktionen einer geistlichen Oberbehörde, sondern ist das Obergericht für
Familienrecht (Eheschließung, Ehescheidung, Adoptionen und
Nachlaßverfahren). Diesem Appellationsgericht unterstehen die rabbinischen
Distriktsgerichte, deren Mitglieder, «Dayanim» genannt, Staatsbeamte
sind und funktionell den weltlichen Richtern gleichgestellt werden.

Die Rabbinatsgerichte sind allein zuständig für alle familienrechtlichen

Angelegenheiten von Juden in Israel, selbst wenn sie nicht
israelische, sondern fremde Staatsbürgerschaft haben. Obwohl die orthodoxen
Parteien nur eine Minorität im Parlament und eine noch geringere in
der Regierung darstellen, und obwohl Israel eine Demokratie ist, die sich
wiederholt zum Grundsafe der Gewissensfreiheit bekannt hat, machte
die nichtorthodoxe Majorität der orthodoxen Minorität diese weitgehende

116



Konzession der ausschließlichen Zuständigkeit der geistlichen Gerichte
in Familienfragen.

Der Grund hierfür ist ein koalitionspolitischer einerseits und ein
gewissermaßen «romantischer» anderseits. Die herrschende sozialdemokratische

Partei «Mapai» war nie stark genug, um allein zu regieren und
sah sich stets einer starken bürgerlichen Opposition von rechts und einer
radikal-sozialistischen (Mapam) von links ausgesefet. Um die nötige
parlamentarische Mehrheit zu erzielen, mußte sie daher mit den klerikalen
Gruppen zu einer Einigung gelangen. Diese sind auf außenpolitischem
und wirtschaftspolitischem Gebiet fast ohne Profil und durchaus flexibel,
halten aber mit unbeugsamer Starrheit an den Prärogativen der orthodoxen

Rabbiner fest. Nur um den Preis der Exklusivität der Rabbinats-
gerichte in Familiensachen konnte daher eine Einigung mit den Orthodoxen

erzielt werden.
Hieraus ergeben sich die merkwürdigsten Rechtsüberschneidungen:

während Frauen als Richter und Anwälte und natürlich als Zeugen bei
israelischen Gerichten fungieren können, haben sie vor den geistlichen
Gerichten nicht einmal das Recht, als Zeugen aufzutreten. Während die
volle Gleichberechtigung der Frau auf allen Gebieten des gesellschaftlichen,

politischen und wirtschaftlichen Lebens gewährleistet ist, kann die
Frau im altrabbinischen Recht, das allein vor den geistlichen Gerichten
gilt, nicht als gleichberechtigt bezeichnet werden. Eine Frau kann keine
Scheidung einreichen, sondern nur der Ehemann kann ihr den Scheidebrief

geben. Eine Witwe, deren Schwager lebt, kann, sofern sie kinderlos
ist, nicht wieder heiraten, bis sie der Schwager durch den archaischen
Akt der Chalizah (Deuteronomium 25,7 ff.) freigegeben hat. Ist der
Schwager aber minderjährig (noch nicht 13), so muß die Witwe warten,
bis er dieses Alter erreicht hat. Ist er nicht erreichbar, so kann sie praktisch

nicht mehr heiraten.
Diese wenigen Beispiele mögen genügen, um die Problematik antiker

Gesetze im modernen Staat anzudeuten. Die «Liga gegen religiösen
Zwang» und verschiedene Frauenverbände haben oft, aber vergeblich,
gegen diese Rechtspraktiken protestiert. Natürlich sind auch die Mischehen

unmöglich, da die geistlichen Gerichte nur «kedath Mosche we»
Jisrael», nach dem Gesefee Mosis und Israels, trauen dürfen und eine
standesamtliche Trauung nicht möglich ist.

Die Rabbinate kontrollieren ferner die Fleischversorgung der
Bevölkerung, da nur rituell geschlachtetes Vieh zum Import gelangen darf,
und wachen weitgehend, zumeist mittels der Ortsverwaltungen, in denen
sie Einfluß haben, über die strenge Einhaltung des Sabbaths. So ist jeder
interurbane Verkehr und jeder Autobusverkehr in den Städten am
Sabbath und an den Feiertagen strikte untersagt. Private Taxis können
allerdings auch am Sabbath verkehren.

Die Masse der Bevölkerung teilt zwar diese streng nomistische Auf-

117



fassung der Religion nicht, aber andrerseits hat sie, vor allem die ältere
Generation, eine romantische Beziehung zur religiösen Tradition und
würde eine synagogale Trauung auch wählen, wenn es eine standesamtliche

gäbe. (Freilich in Fällen wie denen eines Mannes priesterlich-aaro-
nidischer Abstammung [alle Juden, die Kohn, Cohn, Cohen, Kahn, Cahn,
Kahan, Cahane, Kaganowife usw. heißen, gelten eo ipso als priesterlicher
Herkunft], der keine geschiedene Frau heiraten darf, wären Standesämter

der einzige Ausweg Die Orthodoxen, die sich stillschweigend
mit vielen Dingen abfinden, die nicht dem Geist und Wortlaut des Re-
ligionsgesefees entsprechen, kämpfen mit allen Mitteln gegen weltliche
Trauungen und Scheidungen, da Kinder aus nichtreligiös geschlossenen
Ehen praktisch als «Mamserim» (Bastarde) angesehen würden und nicht
ehefähig wären, beziehungsweise wiederum nur Bastarde heiraten dürften,

so daß die Bevölkerung in zwei «Kasten», eine der legitimen Israeliten

und eine der «quasi Unberührbaren» zerfallen würde. Solch eine
Trennung will man vermeiden, und deshalb machen auch hier Demokraten

und Sozialdemokraten ihre Zugeständnisse an die Rabbiner, ebenfalls

aus Rücksicht auf die Diaspora.
Das staatliche Volksschulwerk zerfällt in einen profanen und einen

religiösen Sektor, welch lefeterer wiederum unter Kontrolle der Orthodoxie

steht.
Außerhalb des staatlichen Schulwerkes steht das ultraorthodoxe der

Agudath Jisrael. Deren Splittergruppe «Neturej Karta» (Wächter der
Stadt Jerusalem) bekämpft den Staat offen und lehnt jeden jüdischen
Staat strikte ab, der nicht vollständig auf den Gesefeen des «Schulchan
Aruch» basiert ist.

Das liberale Judentum und das Reformjudentum, die in Europa, vor
allem aber in den USA, dominierend sind, fanden in Israel noch keinen
nennenswerten organisatorischen Ausdruck. Liberale Rabbiner sind nicht
in den Ortsrabbinaten oder gar im Oberrabbinat vertreten. Nur ein
einziger, der aber zum konservativen Flügel des Liberalismus gehört,
hat das Recht, zu trauen. Richterliche Funktionen wurden keinem
liberalen Rabbiner zugebilligt, und auch das Militär-Rabbinat liegt
ausschließlich in der Hand der Orthodoxie.

Das orthodoxe Rabbinat sieht seine Funktionen vorwiegend in der
Ausübung der richterlichen Gewalt, der rituellen Kontrolle der
Nahrungsmittel und in talmudischer Unterweisung. Das Gebiet der
Seelsorge hingegen wird nicht gepflegt. Das orthodoxe Rabbinat liegt zu
über 70 Prozent in Händen der Aschkenasen (Juden aus Ost- und
Mitteleuropa) und nur zu etwa 30 Prozent in Händen der Sepharden (Juden
aus Südeuropa, Asien und Afrika), wiewohl diese heute schon fast 50
Prozent der Bevölkerung ausmachen. Diese äußeren Verhältnisse, Fakten
und Zahlen muß man kennen und berücksichtigen, um das religiöse
Problem in Israel zu verstehen.

118



II.
Israel ist das klassische Land der Religion. Hier wirkten die Propheten,

hier entstand das Alte Testament, hier stand auch die Wiege des
Christentums, und selbst für den Islam hat insbesondere Jerusalem eine
hohe Bedeutung.

Mit dem Abschluß des alttestamentlichen Kanons war die religiöse
Entwicklung des Judentums im Lande Israel aber keineswegs abgeschlossen.

Die mündliche Überlieferung der Mischna und der jerusalemische
Talmud wurden im Heiligen Lande verfaßt. Aber auch im 16. Jahrhundert

drangen die formgebenden Impulse, diesmal von Safed, in Form der
kabbalistischen Mystik und der nomistischen Kodifizierung im Schulchan
Aruch in die Weite der Diaspora.

So wie Israel das klassische Land der Religion ist, so ist — oder
war — das jüdische Volk das klassische Volk der Religion. Es brachte
Moses und die Propheten, aber auch Jesus und die Apostel hervor, und
die Heilige Schrift Israels, das Alte Testament, wurde die Grundlage der
Gesittung der Kulturwelt. Während von Athen die Idee des Schönen
in die Welt drang, von Rom aus der Gedanke der Macht und des Staates,
ging von Jerusalem das Wort Gottes in alle Welt.

Jüdische Kultur war durch fast zwei Jahrtausende vorwiegend religiös

gefärbt und geformt. Unsere antiken Helden waren Glaubensstifter,
Glaubenskämpfer, Propheten und Psalmisten. Unsere Klassiker waren
Rabbiner, unsere Heroen waren Märtyrer. Unsere nationale Sprache
wurde mehr und mehr heilige Sprache und Kultsprache. Unsere nationalen

Feste trugen kultischen und später liturgischen Charakter. Unsere
Literatur war vorwiegend religiöse Poesie und theologische Weisheit.

Der Anspruch des jüdischen Volkes auf sein Land Israel basiert
ausschließlich auf der Bibel, auf Gottes Verheißung an Abraham und auf
der jahrtausendealten Gebetsverbundenheit des Volkes, das Jahr um
Jahr zur Passa-Nacht proklamierte: «Das kommende Jahr in Jerusalem!»

Der moderne politische und kolonisatorische Zionismus knüpfte an
diese archetypischen Vorstellungen im kollektiven Unbewußten des
jüdischen Volkes an (Zion, Jeruschalajim, Erez ha-Kodesch) und
transponierte sie auf eine realistische Ebene, auf der der neue Staat mit dem
proklamatorischen Namen Israel entstand, der eigentlich «Gottesstreiter»
heißt. (Gen. 32,29.)

Nicht allen Bürgern des heutigen Israels — und nicht allen modernen
Juden der Diaspora — sind diese Zusammenhänge lebensmäßig,
existentiell bewußt. Gewiß trifft dies auf die Orthodoxie zu und ebenso auf
den aktiven Teil des liberalen und reformierten Judentums.

Diese Gruppen sind sich, wenn auch in verschiedener Weise, der
Sendung Israels bewußt. Während das Sendungsbewußtsein der Orthodoxie
sich praktisch fast ausschließlich auf das eigene Volk bezieht, ist im libe»

119



ralen Judentum der Gedanke einer Mission Israels gegenüber der Welt,
als «Lichter der Völker» (Jes. 49,6), zumindest bei den führenden
Theologen, vorhanden.

Andrerseits gibt es aber heute, vor allem in Israel, eine bewußt
rückläufige Bewegung, die die historische Einheit von Religion und Nation
für die Gegenwart und Zukunft nicht mehr gelten lassen will.

Einerseits gibt es von der extremen politischen Rechten (Cheruth)
bis in die Kreise des Bürgertums (General Zionist) weite Kreise, die nur
noch die nationale Seite des Judentums als relevant und verbindlich
betrachten. Sie wünschen eine rein weltliche hebräische Kultur streng
nationaler Prägung. Bibel und Talmud lassen sie nur als klassische Zeugnisse

des hebräischen Geistes gelten. Dies trifft andrerseits auch auf die
Mehrzahl der Mitglieder der sozialdemokratischen Mapai und der
radikalsozialistischen Mapam zu, die über das Nationale hinaus den Kontakt
mit den fortschrittlichen Kräften in der Welt pflegen wollen, und vor allem
bestrebt sind, in Übersefeung, Zeugnisse progressiven Geistes dem
hebräischen Kulturgut einzugliedern. Hier wie dort werden zwar
traditionelle Formen oft noch rudimentär bewahrt, aber mit neuen Inhalten
erfüllt. So feiert man zum Beispiel in den Gemeinschaftssiedlungen der
Kibbuzim die Passa-Nacht des Auszuges aus Ägypten, verliest aber nicht
die traditionelle «Haggada», die aus Zitaten der Bibel, der Mischna und
der Liturgie und eigenen frommen Liedern besteht, sondern eine
moderne «Haggada», anderen Inhaltes. Der Name Gottes ist weitgehend
entfernt, und man rühmt die Schöpferkraft des eigenen Volkes, das sich
die Freiheit und Selbständigkeit erkämpft hat. In diesem Sinne wird
auch die Bibel Alten Testamentes in vielen Schulen des Landes gelehrt.

Die extremste Gruppe in dieser Richtung sind die sogenannten
«Knaanim» (Kanaaniter), die keine Juden mehr sein wollen, sondern sich

nur als Hebräer fühlen, die um eine Renaissance der altkanaanitischen
Kultur des Landes romantisch bemüht sind.

Die nationalistische und die klassenbewußte Jugend in Israel ist
weitgehend religiös indifferent. Religiöse Jugendbewegungen gibt es nur im
Rahmen der Orthodoxie, wobei hier die orthodoxe Chaluz (Pionier-)
Jugend typenmäßig und ihrer Haltung nach sich scharf von der Jugend
der Jeschiwoth (Talmudschulen) unterscheidet, die radikal konservativ
das Ghetto zu bewahren sucht und oft sogar das jiddische Diasporaidiom
dem modernen Hebräisch vorzieht.

Die rückläufige Bewegung, die wir oben andeuteten, führte dahin,
daß es heute in Israel auf allen Gebieten eher schöpferische Leistungen
gibt, als auf dem religiösen.

Hebräische Sprache und weltliche Kultur der Juden haben im
heutigen Israel eine noch nicht dagewesene Blüte zu verzeichnen. Das
Hebräische ist lebendige Umgangssprache und Staatssprache geworden.
Hebräische Literatur, Presse, Theater und Wissenschaft nehmen ihren

120



unbestrittenen Plafe in Israel ein. Aus dem Händlervolk der Juden der
Diaspora wurde — in kurzer Zeit — ein werktätiges Volk von Bauern,
Arbeitern, Handwerkern und Intellektuellen. Vor allem unter der Jugend
gibt es kaum einen kaufmännischen Nachwuchs. Auf militärischem Gebiet

leistete der junge, von Feinden umgebene Staat Erstaunliches, was
andrerseits die Gefahr des hebräischen Militarismus heraufbeschwor, der,
wie jeder Militarismus, die Grenze zwischen Verteidigung und Angriff
nicht immer zu wahren weiß.

Aber auf seinem eigensten Gebiete, dem religiösen, blieb Israel bis
heute unschöpferisch, steril. Israels größter religiöser Denker, Martin
Buber, der in Jerusalem als emeritierter Professor der hebräischen
Universität wirkt, hat im Weltjudentum und in der christlichen Welt weit
mehr Echo gewonnen als in Israel selbst, das gegenüber der Botschaft
dieses Erneuerers des Chassidismus und Deuters der biblischen Botschaft
relativ teilnahmslos blieb. Dieses Versagen gegenüber einer zentralen
religiösen Persönlichkeit wie Martin Buber ist typisch für die religiöse
Krise im heutigen Israel.

Während der Jude der Diaspora oft die Synagoge besucht und
religiöse Bräuche seiner Tradition übt, ohne wirklich gläubig zu sein, kommt
diese pseudoreligiöse Haltung für den Israeli weniger, für die israelische
Jugend überhaupt nicht mehr in Frage. Der Diasporajude besucht die
Synagoge zuweilen nur, um seine Verbindung mit der jüdischen Gemeinschaft

aufrecht zu erhalten und übt aus Pietät die Bräuche des Judentums.
Der Israeli bedarf solcher Stüfeen und Brücken nicht mehr. Er ist überall
Jude — auf der Straße und bei der Arbeit, in der Freizeit: auf dem
Sportplafe, im Theater, im Kino. Die Verbundenheit mit dem jüdischen
Volke, mit dem jüdischen Lande und mit der hebräischen Sprache sind
Selbstverständlichkeiten. Der Schabbath ist der arbeitsfreie Tag (nicht
der Sonntag), die jüdischen Feiertage sind Staatsfeiertage: der Besuch
der Synagoge hat daher hier keinen nationalen Sinn mehr, sondern nur
noch einen rein religiösen.

Natürlich werden in der Praxis dennoch auch heute und in Israel
nationale und religiöse Elemente romantisch vermischt, aber je seßhafter
und volksverbundener und je hebräischer der Jude in Israel wird, desto

weniger wiegt ihm die Tradition, wenn er nicht wirklich gläubig, wirklich

religiös ist.
Die orthodoxen Sachwalter und öffentlichen Beamten der jüdischen

Religion in Israel haben es aber völlig versäumt, die religiöse
Wirklichkeit dem neuen Lebensrhythmus anzupassen. Die Liturgie der
traditionellen Synagoge blieb unverändert, so daß anachronistisch weiter um
die Rückkehr nach Zion gebetet wird. Formeln wie «Um unserer Sünden
willen sind wir aus unserem Lande vertrieben», wurden beibehalten.
Während der Berg Zion vom Religionsministerium, das eine Abteilung
für religiöse Atmosphäre unterhält (Machlakah le-Hawai-hadathi), rings

121



um das sogenannte Davidsgrab zu einem Wallfahrtsorte ausgebaut
wurde, betet die Synagoge weiter: «Der Berg Zion ist verödet und die
Füchse streichen darüber hin.» Man könnte zahlreiche Beispiele dieser
Art geben. Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die Synagoge den
Staat Israel «de jure» noch nicht anerkannt hat.

Freilich gibt es rein repräsentative Gebete zum Wohle des Staates
und zum Unabhängigkeitstage, aber eine tiefere Rezeption der neuen
Wirklichkeit, als Erlösungstat Gottes an seinem alten Bundesvolk, ist
bisher noch nicht vollzogen worden.

Kreise um den früheren Religionsminister Raw Maimon versuchen, die
Institutionen des Synhedrions wieder zu erneuern, um so dem Judentum
wieder eine oberste geistliche Führung zu geben, aber dieser Plan wird
vom Oberrabbinat und vom ultraorthodoxen «Rat der Großen der
Thora» abgelehnt. Die Initianten des Planes andrerseits wünschen keine
Verbindung mit dem liberalen und reformierten Judentum der Diaspora,
so daß dieser Synhedrionsplan eigentlich der realen Basis entbehrt.

III.
Das bisher Gesagte könnte dahin führen, daß der Leser zu der

Ansicht käme, die Israelis von heute seien «geistlich tot», wie sich Karl
Thieme einmal ausgedrückt hat. Eine derartige Beurteilung wäre aber
doch vorschnell und abwegig.

Zwischen der Masse der Orthodoxen auf der einen und der Masse
der Agnostiker und Indifferenten auf der anderen Seite, gibt es heute
in Israel Zehntausende von Juden, die ein lebendiges Verhältnis zu Gott
haben, ohne ihm einen legitimen Ausdruck verleihen zu können. Die
kasuistische, nomistische Formelhaftigkeit der Orthodoxie ist für viele
heutige Juden in Israel kein Gefäß mehr für ihren Glauben. Der Hunger

nach dem Worte Gottes, von dem der Prophet Arnos spricht, hat
viele, auch junge Menschen ergriffen. Noch suchen sie auf verschiedenen
Wegen, noch haben sie keine klare Führung gefunden, noch sind sie eine
versprengte Herde ohne Hirt.

Die heutige Generation in Israel hat, wie kaum eine andere, die
beiden Pole der prophetischen Verkündigung selbst erlebt: Gericht und
Gnade. Das Gericht Gottes über sein Volk, dem 6 Millionen Märtyrer
zum Opfer fielen, und die Gnade Gottes, der seinen Bund mit Israel nicht

vergessen hat. Die Weissagung des «Shear Jaschuw», des zurückkehrenden

Restes, ist das gewaltige Wort der Prophétie, das sich heute und
hier, vor den Augen einer staunenden Welt, erfüllt hat.

Sollte diese wunderbare Erfüllung prophetischer Weissagung nur
dazu gedient haben, damit Israel in seinem Lande «ein Volk wie alle
Völker» werde?

Ein Volk, das so stark und innig mit der Bibel lebt, wie das heutige

122



Israel, wenngleich dieses Verhältnis nicht immer unproblematisch ist,
kann unmöglich darüber hinwegsehen, daß dies nicht der Sinn unserer
Geschichte sein kann. Vielmehr tut sich uns Gottes Wille und Plan im
Worte seiner Propheten kund. Im 37. Kapitel Ezechiel, in der Vision
von den «Azamoth jeweschoth», dem dürren Totengebein, liegt der
Schlüssel für das Mysterium, das wir heute erleben.

Nach diesem, vom Propheten selbst gedeuteten, visionären Gleichnis
folgt auf die nationale Wiederbelebung Israels (die wir heute erleben),
die geistliche: die Ruach, der Geist Gottes, fährt in dieses wiedererstandene

Israel. Als Zeugen der Auferstehung Israels dürfen wir auch — mit
Joel, Kapitel 3 —, auf die Ausgießung des Geistes über Israel getrost
harren.

In dem göttlichen Drama Israels haben wir bereits Verstoßung und
Gericht einerseits und Heimholung und großes Erbarmen anderseits, als

lebendige Zeugen der Offenbarung, erlebt. Es hieße allzu kleingläubig
sein, wenn wir nicht die Erfüllung auch der Verheißung des «neuen
Herzens» und des rechten Geistes festhalten wollten.

Alles aber kommt darauf an, dem heutigen Menschen in Israel den

heilsgeshihtlihen Aspekt des zeitgenössishen Geskehens siktbar und
erlebbar zu machen.

Diese Aufgabe wurde, ebenso wie die der Seelsorge, bisher sträflich
vernachlässigt. Nur eine israelish-jüdishe Reformbewegung, die die
Botshaft vom Reihe Gottes (Ragaz) im Geiste lebendigen Glaubens ver»
kündigt und bewährt, und dem Juden in Israel heute in seiner Sprache
die ewigen Antworten des Judentums auf die ewigen Fragen der
Menschheit vermittelt, könnte hier eine segensreiche Wende
herbeiführen.

Es gibt Fragende und solche, «die nicht zu fragen verstehen» in Israel
die Menge. Aber wo bleiben die Lehrer, die ihnen die Botschaft Israels
bringen?

Hier versucht sich, auch das muß erwähnt werden, die christliche
Mission (katholische, vor allem aber protestantische) einzuschalten. Ihre
Tätigkeit stößt auf fast uneingeschränkte Ablehnung, und zumeist sind
es nur sozial Gestrandete, die durch die Missionen Unterstüfeung und
Auswanderung anstreben. Echtes Gottsuchertum findet, nach dem
Zeugnis vieler Missionare selbst, kaum den Weg in die Missionsanstalten

Israels.
Wie gut und wichtig wäre es, wenn diese Missionare, die ein fremdes

Feuer im Tempel Israels entzünden wollen, die tiefe Weisheit beherzigen

wollten, die Professor Leonhard Ragaz in seiner Schrift «Israel,
Judentum, Christentum» (Zürich 1942) bewahrte. Ragaz schrieb damals
im Vorwort zu dieser Schrift:

«Was will die Schrift?

123



Vor allem eines nicht: Sie will niht bekehren. Wenn sie
bekehren wollte, dann jedenfalls nicht das Judentum zum Christentum,

sondern höchstens, wenn ich mir solches anmaßen dürfte, das
Judentum zu sich selbst und das Christentum zu sich selbst, damit
aber beide zueinander.»

Die «Bekehrung des Judentums zu sich selbst» — das ist die große
religiöse Aufgabe im heutigen Israel, das in der Gefahr steht, seinen
«eigenen Weinberg nicht zu hüten».

Der israelische Mensch von heute steht in einer Stunde tiefster
Anfechtung. Der Traum von Generationen — ihm ist er zur Erfüllung
gereift. Israel lebt wieder sein eigenes Leben auf eigener Scholle, ist
wieder zurückgekehrt in das Land der Verheißung. Aber das Ersehnte
und Errungene sah imi harten Lichte der Wirklichkeit anders und weniger

strahlend aus, als das Gebilde romantischer Träume. So sefet gerade^
heute bei vielen eine tiefe Ernüchterung ein, die Ernüchterung der erfüllten

Ideale. Von hier aus wird die Krise eines nur rational gefaßten,
politischen Zionismus nach Entstehung des Staates Israel sichtbar.

Hier aber muß das Wort vom ewigen Zion verkündet werden, denn
«solange man ,Zion' lediglich als eine der nationalen Ideen versteht,
kennt man seine eigentliche Bedeutung nicht» (Buber).

Schalom Ben-Chorin

Jüdische Gedanken über den Nationalismus

Als vor 2000 Jahren Hillel nach dem Wesen der jüdischen Lehre
gefragt wurde — von einem Zyniker, der spöttisch das Ganze lernen
wollte, während er auf einem Fuß stand —, sagte er bekanntlich: «Was
du nicht willst, daß man dir tut, das tue auch einem andern nicht. Jetzt
gehe hin und lerne.»

Das klingt alles ganz einfach. Aber der weise Mann wußte wohl, daß

es nicht einfach ist. «Gehe hin und lerne» — ja, ein ganzes Leben reicht
nicht aus, das zu lernen. Denn es ist vielleicht das Schwerste, was einem
Mann aufgegeben werden kann. Freilich, um das einzusehen, muß der
Mann tief in sich gehen und muß der billigen Verlockung widerstehen,
sich selbst über seine eigene Handlungsweise zu belügen. Immer gibt es

Argumente, mit denen er beweisen kann, daß der Verdacht, er verlefee
das Gebot, nicht zutrifft, denn sein Fall liegt ja «ganz anders»; da sind so
viele besondere Umstände, die bewirken, daß das, was er anderen
zufügt, gar nicht dasselbe ist wie das, was er selber nicht erleiden will.
Motive der Notwehr, des objektiven Zwanges, des Schufees berechtigter

124


	Das religiöse Problem in Israel

