
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 11-12

Buchbesprechung: Buchbesprechungen : "Mein Weg" : Zeugnis und Bekenntnis eines
Kampfes um das Reich Gottes : Teil I und II

Autor: Böhler, Albert / Weingartner-Studer, Carmen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zehnte verbleiben.* Diese Frist ist durch die Zunahme der technischen
Möglichkeiten bestimmt, die in einem exakten Verhältnis zu der
Abnahme des menschlichen Verantwortungsbewußtseins steht. Es sei denn,
es träte wirkend ein neuer Faktor in Erscheinung, der dieses bedrohliche
Verhältnis überwände. Auf diesen neuen Faktor, auf diese neue
Möglichkeit hinzuweisen und ihn darzustellen, ist Aufgabe dieses Werkes.
Denn gelingt es nicht — oder: kann und soll es nicht gelingen —, daß wir
diese Krise durch unsere eigene Einsicht überstehen und damit der
heutigen Erde und der heutigen Menschheit durch eine Wandlung (oder
Mutation) den Weiterbestand für kürzere oder längere Zeit erwirken,
so wird die Krise uns überstehen. Mit anderen Worten: entweder
überwinden wir die Krise, oder sie überwindet uns. Doch es überwindet nur,
wer sich selber überwand. Entweder werden wir aufgelöst und ausgeteilt,
oder wir lösen auf und erwirken die Ganzheit. Mit anderen Worten:
entweder erfüllt sich die Zeit an uns —, dann heißt das Ende und Tod für
unsere heutige Erde und ihren Menschen; oder es gelingt uns, die Zeit
zu erfüllen —, dann heißt das Ganzheit und Gegenwart, dann heißt das
Erwirkung und Wirklichkeit der Ganzheit von Ursprung und Gegenwart.

Und damit: gewandelter Weiterbestand, in dem nicht der Mensch,
sondern die Menschheit, in dem nicht der Geist, sondern das Geistige, in
dem nicht der Anfang, sondern der Ursprung, in dem nicht die Zeit,
sondern die Gegenwart, in dem nicht der Teil, sondern die Ganzheit
Wirklichkeit und Bewußtheit wird. Und es ist die Ganzheit, die im
Ursprung gegenwärtig und in der Gegenwart ursprünglich ist.»

Wenn auch Leser der «Neuen Wege», die nicht Mitglieder unserer
Religiös-sozialen Vereinigung sind, am zweiten Teil unserer Jahresversammlung

(14 Uhr) teilnehmen wollen, wird es uns herzlich freuen.
Das Redaktionskollegium

BUCHBESPRECHUNGEN

„Mein Weg"
Zeugnis und Bekenntnis eines Kampfes um das Reich Gottes

I.
Sechs Jahre nach der Nachschrift des von Leonhard Ragaz hinterlassenen und

fertiggestellten Manuskriptes, das er «Mein Weg» nannte, ist dasselbe mit dem
Erscheinen des zweiten Bandes im Jahre 1951 den Freunden und der Öffentlichkeit
zugänglich gemacht worden.

* Das Buch ist im Jahre 1932 konzipiert worden. D. R.

457



Durch diese späte Herausgabe ist «Mein Weg» der entscheidenden Bestimmung,
die Leonhard Ragaz selbst gerade diesem Werke gegeben hatte, entzogen worden.
Denn «Mein Weg» sollte ein umfassendes Wort zur Weltlage am Ende einer ganzen
zu Ende gehenden Epoche sein. Seine Abfassung fiel nicht zufällig mit dem Ende des

Zweiten Weltkrieges zusammen. «Mein Weg» sollte und will ein Zeugnis des Kampfes

um die Sache Christi in der Welt sein, der mit dem äußeren Ende des «heißen»
Krieges (so müssen wir ja heute schreiben!) zum umfassenden Kampf um den Frieden

wurde. Eindeutig und unmißverständlich äußert sich Leonhard Ragaz darüber:
«Aber diesen Kampf (gemeint ist der Kampf um den Frieden) selbst kann ich, auch

in seiner Einseitigkeit, nicht bedauern, bin im Gegenteil bereit, ihn am Schluß meines
Lebenswerkes mit neuer, lefeter Entschiedenheit aufzunehmen. Es ist eben so, daß wir
uns, wenn wir wirklich Diener des lebendigen Gottes sein wollten, die Arbeits- und
Kampfesziele nicht willkürlich wählen dürfen, sondern sie uns von Gott stellen lassen
müssen. Gott aber hat uns nun einmal einseitig vor diese Frage des Krieges und des
Friedens gestellt, um die herum sidi alle andern Fragen, die soziale und religiöse, die
Menschen- und Gottesfrage, konzentrieren. Was hätte all unser Reden von Gott,
Christus und dem Reiche Gottes bedeutet und gefruchtet, wenn wir in diesem Punkte
ausgewichen wären? Wäre es nicht eitles Geschwäfe, ja sogar, im Sinne Jesu,
Heuchelei gewesen? Hier an diesem Punkte mußte, ähnlich wie bei der sozialen Frage, für
Gott, für Christus, für das Reich, um Gott, um Christus, um das Reich gekämpft
werden.» («Mein Weg», Band II, Seite 29.) Diesem umfassenden Friedenskampf sollte
«Mein Weg» vor allem dienen, und er bleibt ein zentrales Vermächtnis Ragazens an
die religiös-soziale Bewegung. Muß heute nach acht Jahren kalten Krieges und
inmitten der Ratlosigkeit und des Bankrotts der Gewalt- und Kriegspolitiker noch
bewiesen werden, daß in dieser Erkenntnis die lebendige Verheißung und Forderung
Gottes an die Völker erfaßt worden ist, worinnen heute für sie der Weg zum Leben
oder zum Tod beschlossen liegt?

«Mein Weg» ist keine Autobiographie im herkömmlichen Sinne, obwohl vieles
und Kostbares von diesem Element in das Werk mit eingeflossen ist. Es ist vielmehr
als Ganzes ein Zeugnis und Bekenntnis im lebendigsten und tiefsten Sinn dieser Worte.
Es ist eine Kampf- und Bekenntnisschrift. Deswegen sollte «Mein Weg» — wir sind
darüber genau orientiert — so rasch als nur möglich nach seiner Niederschrift
erscheinen. Es sollte vor dem schon länger fertiggestellten und druckfertig vorliegenden
«Bibelwerk» herausgegeben werden. (Vgl. dazu «Mein Weg», Band II, Seite 340.)

Dieser Bestimmung, in die entscheidende einzelne Stellungnahmen, zum Beispiel
zum Kommunismusproblem, zur religiös-sozialen Bewegung und ihren Organen,
besonders zum «Aufbau», eingeschlossen waren, wurde «Mein Weg» entzogen. Daß
man mit andern, ohne irgendwelchen Kommentar vorgenommenen Streichungen auch
die Stellungnahme von Leonhard Ragaz gegenüber dem «Aufbau» und seiner
politischen Gesamthaltung gestrichen hat, beweist unwiderlegbar, daß die Spaltung der
religiös-sozialen Bewegung und der Versuch einer Vernichtung der «Neuen Wege»
auch gegen Leonhard Ragaz selbst vollzogen wurde.

«Mein Weg» hätte, Familienangelegenheiten im engeren Sinne ausgenommen,
unantastbar sein müssen. Leonhard Ragaz hat seinen Willen, daß er bestimmte Stellen

geschrieben haben und nicht zensuriert bekommen wollte, noch auf besondere
Weise unterstrichen, und er begründet das an einer sehr bedeutsamen Stelle in «Mein
Weg» (Band II, Seite 18): «...weil man seinen Freunden wie seinen Gegnern die
Wahrheit schuldig ist.» Wieder einmal muß die Wahrheit leiden.

Über diesen Tatbestand durfte in den «Neuen Wegen», dem Organ der religiössozialen

Bewegung, das solange dem Zeugnis des unvergeßlichen Kämpfers gedient hat,

458



nicht geschwiegen werden, wenn von «Mein Weg» recht, das heißt im Sinne der

Verantwortung gegenüber seinem Verfasser, der Bewegung und den Lesern geredet werden

soll. — Daß die Besprechung erst jefet erscheint, möge zeigen, wie wir um die
Verwirklichung dieser Verantwortung gerungen haben.

II.
In Margarete Susmans neuem, in unser heutiges Weltschicksal tief eindringendem

Buche («Gestalten und Kreise») findet sich ein Wort von Franz Rosenzweig, das

eine Hilfe für das Verständnis von «Mein Weg» bietet. Es lautet: «Das eigentliche
Leben ist der Lebenslauf.» Der Lebenslauf im Sinne des Weges ist so überaus
kennzeichnend für das Leben von Leonhard Ragaz. Es ist Weg in die Welt und von der
Welt her, nach Anlage, Suchen und Ringen ein Weg zum vollen Umfang dieser Welt,
nach ihrer «Natur» wie noch mehr nach ihrer «Geschichte», ein Weg, auf dem sich das

Ringen um eine neue Welterfassung des Menschen vollzieht, der mit den entscheidenden

Durchbrüchen dieses Lebens zu einem Kampf um diese Welt wird und in die
Revolution der Welt von Gott her und zu Gott hin mündet. Denn das ist der
entscheidende Sinn dieses Lebens, daß es ein Weg zu Gott wird — von der Welt her zu
Gott, worinnen die Welt nie preisgegeben wird.

Am Beginn dieses Lebens und Weges steht die Ursprünglichkeit und Schöpfungsnähe

des menschlichen Lebens, wie sie so wohl nur wenigen Menschen dieser Zeit im
Vollsinn zu erfassen und zu erleben vergönnt war. Was für eine Wirklichkeitstiefe
des Lebens entfaltet sich schon im ersten Kapitel des Buches, das mit «Meine
Naturwurzeln» eine bezeichnende Überschrift erhalten hat! Diese Wirklichkeitstiefe, die
nichts ausläßt, nicht die Armut, die Verlorenheit, die Schwermut und Schuldhaftigkeit
des menschlichen Lebens, der menschlichen Verhältnisse und Beziehungen, trägt immer
die reale, ungekürzte Beziehung zur Welt in sich, auch da, wo dieses Leben in
Einsamkeit und Traumverlorenheit sich bewegt. Diese Welt bewegt sich vor dem Erleben,
Erschauen und Erkennen des Menschen Ragaz auf seinem ganzen Weg bis zulefet als
sich zutiefst wandelnde, sich auflösende, ja vergehende und stürzende. Und im Sturz,
ja im Abbruch ganzer Welten erfaßt er Gott, wird er von Gott «ergriffen», dem lebendigen

Gott und erkennt ihn als die eigentliche Unruhe, Kraft und Macht der tiefsten
Veränderung der Welt. Der Weg zu Gott, das Suchen Gottes, das so ganz mit der
Welt und der Weltlichkeit verbunden war, entsprach der tiefsten Gabe und Aufgabe
dieses Lebens und Weges: einer Welt ohne Gott als Zeuge des Weges zu Gott zu
dienen. Denn wo die Welt im Ernst und in der Wahrheit des Lebens angenommen
wird, muß Gott angenommen und gefunden werden. Er kann nicht preisgegeben werden

wie ein sich selbst täuschender Atheismus meint, der die Welt erfassen, erkennen
und verändern will ohne Gott und dem sie gerade darum entgleitet.

Es ist freilich ein Geheimnis in diesem Weg zu Gott, in diesem Suchen Gottes. Es

läßt sich am besten durch das Wort Pascals andeuten: «Du würdest mich nicht suchen,
hättest du mich nicht schon gefunden.» Dieses «gefunden» war ein Hören des Rufes, der

an diese Menschenseele erging, war ein Glauben und Gehorchen, dem Gott in seiner
Wirklichkeit begegnen konnte und dem er darum auch mit und in seinem «Worte»
begegnete wie ganz wenigen. Dem Suchen des Glaubens gilt auch in der heutigen Welt
die Verheißung Christi: «Suchet, so werdet ihr finden.» «Mein Weg» ist auch dafür
ein Zeugnis. Ober diese bedeutsame Tatsache sagt Leonhard Ragaz selbst: «Ich habe
Gott nie bloß in der Theologie gesucht, sondern in der Welt. Mir ist schließlich das
Studium der Welt zum Studium der Theologie geworden. Das reut mich nicht. Denn wie
ich schon anderwärts erklärt habe: der lebendige Gott des Reiches, der der Gott auch
der Bibel ist, ist nicht ein Religionsgott, Kirdiengott, Theologiegott, sondern ein Weltgort,

459



ein Gott, der, gerade weil er wirklich Gott ist, in die Welt eingehen, «Fleisch» werden
will. Ihn habe ich unbewußt, aber mit Leidenschaft, auf meinen Wegen durch die Kunst
wie durch die weltliche Wissenschaft und die Welt selbst gesucht und gefunden. Ich
bin gerade jetzt daran, ihn auf diesem Wege neu zu suchen und zu finden. Und ich
habe ihn dann freilich auch in der Bibel gefunden. So war Gott audi über meinen nicht
religiösen Jugendwegen und war größer als meine Gedanken.» (Band I, Seiten 126/
127.)

So waltete über diesem Leben, das ein Weg war und wurde, Gott. Von Tamins
bis Chur und von Chur bis Basel, und es traten jene entscheidenden Wendungen ein,
die Ragaz erlebte und von denen er berichtet. Vor allem jene Wendung, die ihn zur
Erfassung des Glaubens an das Reich Gottes führte und wodurch er zu einem der großen

Zeugen der Sache Christi in der Welt wurde. Wer diesem Zeugnis von Ragaz im
Ernst und mit aufgesdilossener Seele und bereitem Herzen begegnet ist, in seinem
Wirken wie in seinen Werken, der weiß, wie sehr dieses «große Erlebnis», das mehr

war als ein Erlebnis, nicht nur sein ganzes Leben bestimmte, sondern die große Gottesgabe

seines Lebens ist und die Richtung seines Weges immer neu und tiefer
beeinflußte. «Ich habe diesen Glauben an das Reich nicht von anderen übernommen, weder
aus Büchern nodi von Personen, nidit einmal unmittelbar aus der Bibel, er hat mir
vielmehr erst die Bibel erschlossen. Er ist mir, als ureigenstes Erleben, unmittelbar von
Gott gekommen. Ich habe ihn auch nicht, wie die Meinung ist, von Blumhardt
übernommen, von ihm wußte idi damals so gut wie nichts. Es ist das große Erlebnis meines
Daseins. Es hat ihm immer mehr die Richtung gegeben, hat mein Schicksal bestimmt.
Und es ist die große Freude, das überschwengliche Glück meines Lebens, sein nie
aufhörender Frühling geworden.» (Band I, Seite 230.)

Es ist unmöglich, die örtlichen wie die geistigen Spuren dieses Weges im einzelnen

zu verfolgen, obwohl gerade darin, in der Wegspur, das Ergreifende dieses Lebens

liegt, das von da an immer mehr zum Kampfe wird, zum Kampfe um das Reich Gottes
und für das Reidi Gottes. Wie ist schon die Basler Zeit davon erfüllt und dann erst
redit das Leben in Zürich! Die Flamme dieses Glaubens hat Leonhard Ragaz nie
verlassen. Sie leuchtet und verbreitet ihre Kraft und Wärme bis in seinen lefeten Lebenstag

und in seinem Werke wird sie, dessen sind wir gewiß, über seinen Lebenstag und
Lebensweg hinausleuchten.

Auf einige wichtige Einzelzüge dieses 1. Bandes von «Mein Weg» sowie auf den
2. Band wollen wir in der nächsten Nummer der «Neuen Wege» eingehen.

Albert Böhler

Margarete Susman: «Gestalten und Kreise» (Diana-Verlag, Zürich).

Uns dünkt, dieses Buch gesammelter Aufsäfee von Margarete Susman könne vorerst

nicht anders als in einem Zuge gelesen und erlebt werden. Obwohl die Aufsäfee
verschiedenen Schaffensepochen der Autorin entstammen, weht durch das ganze
aufrüttelnde Buch die Gegenwart in ihrer Verzweiflung und in ihrer Hoffnung. Ja, man
kann es nicht anders als mit heißem Herzen lesen, bevor man dann audi in nüchternes
geistiges Ringen mit den aufgeworfenen Problemen kommt und mit derjenigen, die
diese Probleme so wissend sieht und zeiet und deutet, ins lebendige persönliche
Gespräch geführt wird. Aus dem unmittelbaren Erlebnis heraus wollen wir heute nur
einige Worte sagen, bevor wir später auf einzelne Aufsäfee näher eingehen werden.

Ermessen kann man Höhe, Tiefe und Weite der Schau, die der Dichterin eigen ist,
ebenso von edlen, ergreifenden Gipfelpunkten aus, wie es ein solcher der Aufsafe
«Moses Mendelssohn und seine Entscheidung» ist, als auch von den herzbewegende
Abgründe beleuchtenden und leidenschaftliche Anteilnahme auslösenden Worten über

460



die «Wandlungen der Frau». In diesen beiden Aufsäfeen glauben wir den Herzschlag
unserer Zeit und der heutigen Weltwende am erregendsten pochen zu hören und zu
fühlen. Sdion die Worte «Entscheidung» und «Wandlungen» sind wahrhaftige
Gegenwartsworte und weisen nachdrücklich auf das Wesentliche unserer heutigen Situation
und Aufgabe hin. Darüber hinaus soll das Problem «Judentum — Deutschland», das
durch Moses Mendelssohn so tragisch erlebt wurde, uns aufrütteln (denn es scheint
unheilvoll, zum Nachteil einer wirklichen Läuterung, verdrängt und vergessen zu
werden!), und die Fragen: Frau, Frau und Mann, Frau und Ehe, Frau und Kind, Frau und
Menschheit treffen diejenigen Menschen, die nodi nicht fühllos und gleichgültig geworden

sind und sich noch nicht von chaotisdien Wirbeln willen- und bedenkenlos umhertreiben

lassen, im geheimsten und heiligsten Bezirk ihres Lebens. Wir spüren es
gerade bei diesen beiden Aufsäfeen deutlich: diese Worte, diese Schau, diese Deutung
Margarete Susmans dürfen nicht unbeantwortet bleiben. Es muß hier unsere eigene
Gedankenarbeit, unser eigenes Sehen und Erkennen einsefeen. Denn es sind keine bloß
«schönen» Worte, keine weltfremden, in unerreichbare Fernen abschweifende Deutungen,

sondern es ist Schau des Jefet und Hier, Schau der sofortigen dringenden Pflicht
eines jeden Menschen von heute. Und was den Aufsafe über die Wandlungen der Frau
im besonderen betrifft, so wird da Wahrheit gesagt, die unmittelbar miterkannt werden
sollte. Andere Wahrheit wird aber auch nicht gesagt, deren Sichtbarmachung von uns
selber geleistet werden muß. Uns bleibt auch die Aufgabe, den Weg zu sehen, zu zeigen
und zu gehen, den, von der ganzen Wahrheit aus geschaut, die Frau wirklich in aller
Verantwortung nidit nur dem «Bettler um das Leben» (als den Margarete Susman den
heutigen Mann erschütternd kennzeichnet), sondern audi Gott gegenüber geben kann
und soll. Wir möchten sagen: Die Frau (und mit ihr der Mann!) horche auf alle
diejenigen Worte, die Jesus in Beziehung auf die Frau und auf die Ehe gesagt hat, und
sie versudie, den Worten, die er damals noch nicht gesagt hat («denn ihr könnt es jefet
noch nicht verstehen» und «wer es fassen kann, fasse es»!) entgegenzukommen und
sidi für ihr Verständnis, das heute sicher bald reif sein dürfte, bereitzuhalten

Was die Aufsäfee über Kafka, Groethuysen, Gurewitsdi («Ein Frühvollendeter»),
Rosenzweig, Wolfskehl, George und dann wieder über Niefesche, Dostojewskij, Tolstoi
und Strindberg so mitreißend macht, ist dieses: Es überwältigt uns bei ihrem Lesen —
dank dem einzigartigen Deutungsvermögen der Dichterin und dank ihrem bis an weiteste
Grenzen reichenden intensiven Miterleben des eigentlichen Wesens dieser großen
Geister — die Erkenntnis, in welch ungeheurem Ausmaß an Tiefe und Eindringlichkeit
und Unbedingtheit und Durst nach Wahrheit und Hunger nach dem Finden des Lebenssinnes

von einzelnen Menschen um Gott und um ein würdiges Menschendasein aller
Menschen gelitten und gerungen worden ist. Wir haben den Eindruck von Streitern
mit unheilbaren, dauernd offenen, teils reinlich, aber unaufhörlich blutenden, teils
schwärenden, vergifteten Wunden des Geistes und der Seele; diesen Streitern sind wir wohl
Mitgefühl, Verstehen, Dankbarkeit und brüderliche Hilfe übers Grab hinaus schuldig,
und dies zu sagen, war wohl auch eines der Anliegen von Margarete Susman.

Aufschlußreich und wichtig sind die Aufsäfee über Freud und Bergson. Und vollends

weiß die Diditerin, wie schon in ihrem Buch über Goethe und Charlotte von Stein,
über Goethes Verhältnis zur Schönheit und zum Tod und über das Hamletproblem
nodi nicht Gesagtes in ursprünglicher Innensdiau zu geben, so wie es einer begnadeten
Lauscherin und Deuterin großer Geister, großer Menschen und schwerster Menschheitsprobleme

besdiieden ist. ,-, 1X7 Cir Carmen Wemjjartner-Muaer

Theodor Steinbüchel: «Sozialismus». Verlag J. C. B. (Paul Siebeck) Tübingen.

Zu den für die sozialistische Idee und Bewegung aufgeschlossenen katholischen
Geistern gehört vor allem audi Theodor Steinbüchel. Er ist schon früher einmal in den
«Neuen Wegen» in einem Aufsafe von Leonhard Ragaz über «Katholizismus und

461



Sozialismus» zu Worte gekommen. Der vorliegende erste Band «Sozialismus» ist der
erste Teil einer vierbändigen Gesamtausgabe: «Gesammelte Aufsäfee zur
Geistesgeschichte.» Er umfaßt verschiedene Aufsäfee oder Vorträge über Marx, den Marxismus,

das Proletariat, Lassalle, die sozialistische Idee, Katholizismus und katholische
Sozialidee im Jahre 1848 und «das Problem ,Religion und Sozialismus' von Kettelers
Tagen bis auf unsere Zeit».

Steinbüchel gehört zu den edlen katholischen Geistern, die sich um den
Wahrheitsgehalt und die sittliche Idee des Sozialismus (so heißt auch der Titel eines seiner
Werke) mit tiefer Sachlichkeit bemüht haben. Dabei geht es ihm vor allem um die
geistesgeschichtliche und sittliche Wahrheit des Sozialismus. Ihm geht es um eine
echte Begegnung von Religion und Sozialismus bzw. Sozialismus und Christentum. Er

meint, daß der Katholizismus bzw. die katholische Kirche dem allzu stark wirtschaftlich
orientierten «Sozialismus», ihn überbietend, gleichsam den Sozialismus der Seele, einen
«seelischen Sozialismus» vorzuleben habe. Vorläufig widerspricht dieser Haltung
Steinbüchels der Antisozialismus der katholischen Kirche allzu sehr und allzu
eindeutig. Auch ist die Verflechtung des Katholizismus mit dem Kapitalismus enger
geworden. Steinbüchels Hoffnung ist damit sehr in die Ferne gerückt. Albert Böhler.

Rudolf Daur: «Warum eigentlich"!» Ehrenfried-Klofe-Verlag, Stuttgart.

Bei dieser Broschüre handelt es sich um «ein Gespräch über Krieg, Frieden und

unsere heutige Aufgabe», das Pfarrer Rudolf Dauer vor allem zur deutschen Lage
geschrieben hat. Die wesentlichsten Gesichtspunkte einer entschiedenen christlichen
Kriegsgegnerschaft, die einen Neuanfang in der deutschen Politik aus der deutschen

Lage heraus befürwortet und vertritt, werden herausgearbeitet. Inzwischen ist ja in
Deutschland die politische Entscheidung wohl endgültig gefallen. Nun käme es wirklich

auf die christliche Entscheidung an! Albert Böhler.

Karl Barth: «Politische Entscheidung in der Einheit des Glaubens.»
Hermann Diem: «Die politische Verantwortung der Christen heute.»
Hans-Joachim Kraus: «Prophétie und Politik.»

Alle drei: Chr.-Kaiser-Verlag, München.

Diese drei Schriften befassen sich mit der politischen Entscheidung und
Verantwortung des Christenmenschen, der zur Gemeinde Christi gehören sollte und zu dem
eine lebendige Gemeinde Christi gehören sollte. Karl Barth fragt nach der politischen
Entscheidung in der Einheit des Glaubens und weist dabei dem einzelnen Christen
bei der heutigen Lage der christlichen Gemeinde eine große Verantwortungsmöglichkeit

zu. Hermann Diem sefet sich vor allem mit der deutschen Wiederaufrüstung
auseinander und Hans-Joachim Kraus mit der grundlegenden Frage nach dem
Verhältnis von Glaube und Politik im Zusammenhang mit der biblischen
Botschaft, die er wesentlich als prophetisch und als Christenbotschaft versteht. Die
Königsherrschaft Christi gilt allen Völkern. Es ist darum mit ihr auch ein «politischer»
Anspruch auf die Völker verbunden. «Der Gemeinde Jesu Christi ist eine Prophétie des

neuen Seins anvertraut. Das Leben der neuen Polis tritt der Politik des alten Aeon als
Ankündigung eines neuen Reiches, ja: als Erweis für das Dasein dieses neuen Reiches

entgegen.» Von dieser Sicht aus kann auch die Bergpredigt ernst genommen werden.

Sachlich steht uns Religös-sozialen diese Grundhaltung und ihre theologische
Begründung aus dem dialektischen Lager (sofern man davon noch reden will!) näher
denn 'e- Albert Böhler.

462



Christoph Blumhardt: «Das heilige Abendmahl.»
August Vilmar: «Die Zukunft des Christentums.»
Ludwig Hofacher: «Das Heil in Christus.»

Alle drei: Gotthelf-Verlag, Zürich.

Die drei Broschüren gehören in eine Sammlung kürzerer Schriften zum Aufbau
der christlichen Gemeinde. Wir möchten hier vor allem auf Blumhardts Betrachtungen
über das heilige Abendmahl aufmerksam machen, die, soviel wir wissen, damit zum
erstenmal einem größeren Kreise zugänglich gemacht werden. Es ist schade, daß es
nicht die ganzen Ausführungen Blumhardts aus dem Jahre 1887 über das Abendmahl

sind oder sein konnten. Es ist doch kein Stück darunter, das nicht einer
Veröffentlichung wert gewesen wäre, denn Blumhardt vermag das Abendmahl zu erschließen

wie wenige und führt über allen Konfessionsstreit hinaus Christus entgegen, dessen

Mahl «eine Macht des Lebens» ohnegleichen ist. Vielleicht werden wir im nächsten
Jahrgang der «Neuen Wege» noch einige Stücke über das Abendmahl aus den
Briefblättern aus Bad Boll veröffentlichen. __,.

Johannes Fleischer: «Katholischer Wehrbeitrag gestern und heute.» «Was sagt der
Papst zum Massenmord an Unschuldigen im Kriege?» Verlag: Das Andere
Deutschland, Hannover.

Beide Broschüren beweisen auf das eindrüddidiste und gegen alle theologische,
politische und militärische Sophisterei jene Lage, vor der Christus im Angesicht des
Volkes stand: «Wenn er die Scharen sah, so erbarmte er sich ihrer; denn sie waren
mißhandelt und lagen da wie Schafe, die keine Hirten haben.» (Matth. 9, 36.) Immer
noch wird das Volk, werden die Völker dem Kriegsmoloch und Kriegsverbrechen
ausgeliefert von denen, die sich die «Seinen» oder gar seine «Stellvertreter auf Erden»
nennen, die bis jefet noch nie in neuerer Zeit die Verurteilung eines der zahllosen
erwiesenermaßen «ungerechten Kriege» auszusprechen wagten, wenn es wirklich um
deren Verurteilung und den Widerstand dagegen ging, sondern immer wieder die
Menschenseelen mit der aus dem Geist der Lüge stammenden These vom «gerechten
Kriege» verwirrten, verführten und dem gegenseitigen Morden auslieferten. Dieser
offiziellen «christlichen» Lüge, Heuchelei und Sophisterei geht Johannes Fleischer
anhand der «autoritativen» und kirchlich genehmigten Aussagen und Stellungnahmen
nach und zeigt den betrüblichen, aber unzweideutigen Tatbestand auf: Christus, seine
Sache, sein Gebot, sein Volk, sein Heilswille über den Völkern wird an Cäsar und
den Moloch Tod verraten, von denen, die sich nach seinem Namen nennen, seien sie
nun «konfessionell» eingestellt, wie sie wollen. «Ein Christentum, das sich (und fügen
wir hinzu alle wahren menschlichen Werte, auch die «Freiheit», entgegen dem klaren
Gebot und der Wegweisung seines Herrn) durch Kompromisse mit dem Cäsar retten
will, das über Leichen geht, weil es die Leichen der Unschuldigen sind, die Cäsar zu
morden befahl, trägt sein Gericht in sich.» „

463


	Buchbesprechungen : "Mein Weg" : Zeugnis und Bekenntnis eines Kampfes um das Reich Gottes : Teil I und II

