
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 11-12

Artikel: Die Irrlehre vom "gerechten" Krieg

Autor: Meyer-Klügel, Diedrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139822

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wänden auszuhöhlen, muß er sich aber auch darüber im klaren sein, daß
er damit an das Wesen des Christentums rührt und sich selbst als
Christusträger verleugnet. Dann ist es aber bei einem solchen weltlichen
Erfolgsdenken auch nur noch ein Schritt, bis er wieder zum selbstherrlichen

Tötungsredit seine Zuflucht nimmt und die Absolutheit weiterer
unabdingbarer Gebote Gottes unter irdische Maßstäbe zu zwingen sucht,
so daß statt der erlösenden geistigen Freiheit zum Guten nur das
Zwangsgesefy von Druk und Gegendruh gefördert wird und der
heidnische Machtgeist auf allen Gebieten des sozialen Daseins sogar noch
unter christlichem Namen sein verderbliches Wirken vollendet. Dann
kann sich ein solcher Namenschrist anderseits auch nicht darüber beklagen

und mit Gott rechten, wenn die Prinzipien seiner eigenen
Gottentfremdung sich lefetlich gegen ihn selbst auswirken. Denn auf der
einen Seite die uneingeschränkte Anerkennung des göttlichen Gesefees
verlangen, auf der anderen Seite jedoch selber das von Christus
befohlene Mittel zur Ausbreitung des göttlichen Gesefees aus Mangel an
Vertrauen und Opferbereitschaft sowie aus Weltangst preisgeben: darauf
kann der Segen Gottes nikt ruhen; das ist eben trofe allen nachdrücklichen

Beteuerungen und trofe aller Betonung des christlichen Namens
kein Christentum, das diesen Namen wirklich verdient. Denn vor Gott
vermögen wir nur zu bestehen, wenn wir ihm ganz gehören wollen.
Solange wir wähnen, dem Kreuz von Golgatha und der Herrlichkeit der
Welt, dem allmächtigen Gott und dem tönernen Göfeen, dem neuen
Gebot Christi und dem Gesefe der Welt zu gleicher Zeit huldigen zu
können, wird «die Nacht, da niemand mehr wirken kann», weiter auf
der Menschheit lasten, bis das Gericht bei uns seinen Anfang nimmt.

Johannes Fleischer

Die Irrlehre vom „gerechten" Krieg
Zur Zeit Augustins war die römische Zivilisation von den ostgermanischen

Stämmen der Goten und Vandalen bedroht. Im Jahre 410
eroberten die Westgoten Rom und brannten es nieder, im Jahre 455
zerstörten die Vandalen, was von der Stadt übriggeblieben war. In unserer
Gegenwart fühlt sich der Westen in ähnlicher Weise bedroht vom
Osten, und da ist es nicht überraschend, daß Kirchenführer des heutigen
Westens sich für ihre Haltung bei den Vätern der Alten Kirche Rat
zu holen suchen. Ihre Hauptquelle ist Augustin (354—430), Bischof
von Hippo (Nordafrika), bekannt vor allem durch sein berühmtes Werk
«Der Gottesstaat».

Aber bei Augustin ist Vorsicht geboten. Zweifellos war er ein großer
Denker und von gewaltigem Einfluß auf die Entwicklung des Kirchen-

450



Christentums, unglücklicherweise haben jedoch in einer Reihe von
entscheidenden Fragen die von ihm gewiesenen Wege in die Irre geführt.
Ganz besonders mit seiner Haltung zum Krieg hat er der Lehre Jesu
den Todesstreich versefet, und nichts hat sich in der Geschichte des
Christentums Verhängnis- und verderbensvoller erwiesen als diese augu-
stinischen Ideen von «gerechten Kriegen» und «dem kleineren Übel».
Zwei schreckliche Weltkriege und die Gefahr eines noch viel entsefe-
licheren Atom- und Bakterienkrieges sollten uns gelehrt haben, daß ganz
gewißlich in unserer Zeit, wo ganze Zivilisationen mit einem Schlag
vernichtet werden können, solche Ideen Wahnsinn sind. Die Situation ist
doch die eines Ameisenhaufens, bei dem ein Tritt genügt, um alles zu
zerstören.

Augustin war der erste Kirchenvater, der den Krieg offen
rechtfertigte. Jesus hatte vor der stärksten Versuchung gestanden, der Führer
seiner jüdischen Volksgenossen in einem «heiligen Kriege» gegen Rom
zu werden. Er lehnte ab und wurde darum von Judas verraten. In
Gethsemane verbot er ein für allemal seinen Jüngern und Nachfolgern,
Gewaltmethoden anzuwenden; der an Petrus gerichtete Verweis «Wer
das Schwert ergreift, wird durch das Schwert umkommen» verurteilt
jeden Krieg, auch den sogenannten «gerechten» Krieg. Denn es gibt
keine Sache, die je gerechter sein könnte als die der Jünger damals, die
ihren Meister, Gottes Messias, zu verteidigen suchten und so für das
Höchste und Edelste nicht nur auf Erden, sondern auch im Himmel,
nämlich das Reich Gottes, kämpfen wollten. Aber Jesus mit seinem
Leiden und Sterben zeigte seinen Nachfolgern einen andern Weg der
Überwindung des Bösen, den einzigen Weg, wie das Böse wirklich
überwunden werden kann, den Weg selbstaufopfernder, erduldender,
vergebender und erlösender Liebe. Seinem Beispiel folgend, verwarf die
Alte Kirche bis etwa zum Jahre 170 auf das strengste jeglichen Krieg
und alles Blutvergießen. Christen (ob Judenchristen oder Heidenchristen)
wurden nicht Soldaten, und wenn ein Soldat Christ werden wollte,
mußte er zuvor aus dem Heere ausscheiden. Die Kirche empfand ganz
richtig, daß die normalen Pflichten eines Soldaten in diametralem Gegensafe

zu der Lehre und dem Vorbild Jesu stehen. Der Fahneneid wurde
für absolut unvereinbar mit dem Gott geschuldeten Gehorsam gehalten.
Diese konsequente Haltung lockerte sich jedoch gegen Ende des 2.
Jahrhunderts, als die Kirche begann, sich der Welt gleichzuschalten, und es
geschah, daß'hier und da ein Christ Soldat wurde oder daß Soldaten
im Heeresdienst verblieben, nachdem sie Christen geworden waren.
Aber alle führenden Kirchenväter verurteilten diesen Zustand auf das
schärfste. Eins der klarsten Beispiele ist der Märtyrertod des jungen
Kriegsdienstverweigerers Maximilian von Thebeste, sein Zeugnis wurde
von der gesamten Kirche seiner Zeit einstimmig gebilligt und gepriesen,
und er wurde dafür in den Heiligenstand erhoben. Die Kirchengesefee,

451



überall, ließen keinen Zweifel: wer auch immer die Macht hatte zu
töten, durfte nicht töten, unter keinen Umständen, nicht einmal auf
höheren Befehl; Christen, die Soldaten wurden, wurden von den
Sakramenten ausgeschlossen oder exkommuniziert. Dies war die offizielle
kirchliche Haltung und Rechtslage bis zum Beginn des 4. Jahrhunderts.
Dann begann die radikale Wende mit Konstantin; mit Recht hat man
sie den Sündenfall des Christentums genannt.

Augustin vor allen anderen rechtfertigte diese Abkehr von der Lehre
und dem Beispiel Jesu, und unter seinem Einfluß wurden Gewalt und
Krieg kirchlich anerkannte Methoden, so wie Augustin auch auf anderen
Gebieten für Verdrehungen verantwortlich ist, die dann Orthodoxie
wurden. Wie für die meisten Menschen heutzutage — einerlei welcher
Nationalität — das Vaterland zuerst kommt, und Gott, wenn überhaupt,
höchstens an zweiter, dritter oder noch späterer Stelle, so war auch

Augustin zu seiner Zeit zuallererst Römer. Er sah, daß das Römische
Reich von Ostmächten bedroht war. Daß diese Ostgermanen zwar
Christen, aber «häretische» Arianer waren, die die Lehre von der Trinität

nicht anerkannten, machte sie für Augustin nur noch um so gefährlicher.

Denn nach Augustins Ansicht mußten Häretiker zum rechten
Glauben gezwungen werden, notfalls mit Gewalt und schweren Strafen
(cogite intrare, Lk. 14, 23), und der Staat hatte der Kirche in dieser
Beziehung zu helfen. Diese Idee wurde dann von der Inquisition der
Kirche des Mittelalters in vollste Praxis umgesefet.

Es ist wahr, Augustin liebte den Frieden und pries ihn sehr hoch, aber
er meinte den Frieden des Römischen Weltreiches, der für die unterjochten
Völker Sklaverei und imperialistische Ausbeutung bedeutete. Augustin
liebte auch Gerechtigkeit, wiederum die Gerechtigkeit von Roms Recht
und Ordnung. So glaubte er denn auch, daß Kriege recht und notwendig
seien, nämlich gegen ungerechte Nachbarvölker. Nun, wer ist gerecht
und wer ist ungerecht? Augustin definiert Gerechtigkeit ganz richtig als

«jedem das Seine geben», und wiederum sehr richtig betont er, daß vor
allem Gott das Seine zu geben sei. Aber dann vergißt er seine gute
Definition vollständig und gibt ein Beispiel für einen «gerechten Krieg»:
den Krieg, den die Römer gegen ihre Nachbarn, die Sabiner, hätten
führen können, wenn diese sich geweigert hätten, ihnen ihre Töchter

zur Ehe zu überlassen. Nun, wenn das ein «gerechter Grund» zum
Kriege gewesen wäre, dann ist jeder Grund gerecht, quod erat
demonstrandum. Und in der Tat, kein Staat wird je wagen, einen Krieg
anzufangen, ohne sich im Recht zu fühlen, und wenn es im Volke an der

nötigen Überzeugung in dieser Beziehung fehlen sollte, dann muß die

Propaganda eben nachhelfen, und da ist es, wo der Staat dann vor allem
auch die Kirche braucht.

Seit Augustin hat die Idee von «gerechten Kriegen» die christliche
Brüderlichkeit zerstört und unendliches Unheil über die Welt gebracht.

452



Statt wie ihr Meister Friedensmacher zu sein, haben die Christen einen
Krieg nach dem anderen geführt, untereinander und gegen die
nichtchristliche Welt, und alle Kirchen (mit Ausnahme der Quäker und einiger

anderer kleiner Sekten) lehren, daß das recht so ist. Thomas von
Äquin, der Normaltheologe der Römischen Kirche, stimmt völlig mit
Augustin überein, indem er sagt, daß ein Krieg, der auf Befehl der ge-
sefemäßigen Obrigkeit für eine gerechte Sache und in guter Absicht
geführt werde, ein «gerechter Krieg» sei. Demzufolge haben die römischen

Bischöfe stets jeweils der Seite, auf der sie sich befanden,
versichert, daß ihres die gerechte Sache sei. Die protestantischen Kirchenführer

der verschiedenen Nationen haben dasselbe getan mit gleicher
Begründung. Für die Englische Staatskirche sagt der 37. der 39
Glaubensartikel: «Es ist recht für Christenmänner, auf Befehl der Behörden
Waffen zu tragen und Kriegsdienst zu leisten.» Die Deutschen sind
immer besonders gründlich, und das war auch ihr Reformator Martin
Luther. Ein Nachfolger Augustins auch in anderen Beziehungen, zog er
die volle Konsequenz aus Augustins Lehre vom «gerechten Krieg» und
sagte: «Ynn solchem krieg ist es Christlich vn ein werde der liebe, die
feynde getrost würgen, rauben vn brennen, vn alles thun, was schedlich
ist, biß man sie vberwinde» — «Obs nu wol nicht scheinet, das würgen
und rauben ein werde der liebe ist, derhalben ein einfeitiger denckt, Es

sey nicht ein Christlich werde, zyme auch eym Christen nicht zu thun,
So ists doch ynn der warheit auch ein werck der liebe.» Dies war auch
keinesfalls bloß theoretisch gemeint, sondern Luther selbst sefete es in
Praxis, als er die Fürsten zum Abmorden der freiheitsliebenden Bauern
aufrief mit den Worten: «Drumb lieben herren loset hie, rettet hie,
helfft hie, Steche, schlahe, würge, hie wer da kan, bleybstu drüber
tod, wol dyr, seliglichern tod kanstu nymer mehr yberkomen. Denn du
stirbst ynn gehorsam göttlichs worts vnd befehls Ro. am 13. vnd ym
dienst der liebe deynen nehisten zuretten aus der hellen vnd des teuffels
banden.» Nach dem Abmorden der Bauern kamen dann die Wiedertäufer,

Antitrinitarier und andere «Schwarmgeister» an die Reihe.
Luthers Ideen, die nicht mehr weit entfernt vom totalen Krieg des zum
Wahnsinn gewordenen Nationalismus unserer Tage sind, gehen auf
Augustin und natürlich auf Macchiavelli zurück. Dies alles zeigt, auf
welche schrecklichen und gottlosen Abwege das Kirchenchristentum
geraten ist mit diesen Irrlehren vom «gerechten Krieg» und «kleineren
Übel».

«Breit und weit ist der Weg, der ins Verderben führt, und viele
sind, die auf ihm ins Verderben gehen. Denn eng ist die Pforte und
schmal der Weg, der zum Leben führt, und wenige sind es, die ihn
finden.»

September 1953. Diedrik Meyer-Klügel

453


	Die Irrlehre vom "gerechten" Krieg

