Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 11-12

Artikel: Die Irrlehre vom "gerechten” Krieg
Autor: Meyer-Klugel, Diedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139822

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139822
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

wianden auszuhShlen, muf} er sich aber auch dariiber im klaren sein, dafl
er damit an das Wesen des Christentums rithrt und sich selbst als
Christustrager verleugnet. Dann ist es aber bei einem soldhen weltlichen
Erfolgsdenken auch nur noch ein Schritt, bis er wieder zum selbstherr-
lichen T&tungsrecht seine Zuflucht nimmt und die Absolutheit weiterer
unabdingbarer Gebote Gottes unter irdische Mafistibe zu zwingen sudht,
so dall statt der erlésenden geistigen Freiheit zum Guten nur das
Zwangsgesets von Druck und Gegendruch geférdert wird und der heid-
nische Machtgeist auf allen Gebieten des sozialen Daseins sogar noch
unter christlichem Namen sein verderbliches Wirken vollendet. Dann
kann sich ein solcher Namenschrist anderseits auch nicht dariiber bekla~
gen und mit Gott rechten, wenn die Prinzipien seiner eigenen Gott-
entfremdung sich letstlich gegen ihn selbst auswirken. Denn auf der
einen Seite die uneingeschrinkte Anerkennung des géttlichen Geseges
verlangen, auf der anderen Seite jedoch selber das von Christus be~
fohlene Mittel zur Ausbreitung des gdttlichen Gesetses aus Mangel an
Vertrauen und Opferbereitschaft sowie aus Weltangst preisgeben: darauf
kann der Segen Gottes nicht ruhen; das ist eben trots allen nachdriick~
lichen Beteuerungen und trog aller Betonung des christlichen Namens
kein Christentum, das diesen Namen wirklich verdient. Denn vor Gott
vermdgen wir nur zu bestehen, wenn wir ihm ganz gehdren wollen.
Solange wir wihnen, dem Kreuz von Golgatha und der Herrlichkeit der
“Welt, dem allmadhtigen Gott und dem ténernen G&fen, dem neuen
- Gebot Christi und dem Gesets der Welt zu gleicher Zeit huldigen zu
kdnnen, wird «die Nacht, da niemand mehr wirken kann», weiter auf
der Menschheit lasten, bis das Gericht bei uns seinen Anfang nimmt.

Johannes Fleischer

Die Irrlehre vom ,gerechten” Krieg

Zur Zeit Augustins war die rdmische Zivilisation von den ostgerma-
nischen Stimmen der Goten und Vandalen bedroht. Im Jahre 410 er~
oberten die Westgoten Rom und brannten es nieder, im Jahre 455 zer-
stérten die Vandalen, was von der Stadt tibriggeblieben war. In unserer
Gegenwart fiihlt sich der Westen in dhnlicher Weise bedroht vom
Osten, und da ist es nicht tiberraschend, dafl Kirchenfiihrer des heutigen
Westens sich fiir ihre Haltung bei den Vitern der Alten Kirche Rat
zu holen suchen. Ihre Hauptquelle ist Augustin (354—430), Bischof
von Hippo (Nordafrika), bekannt vor allem durch sein berithmtes Werk
«Der Gottesstaats.

Aber bei Augustin ist Vorsicht geboten. Zweifellos war er ein grofier
Denker und von' gewaltigem Einflufl auf die Entwicklung des Kirchen-

450



christentums, ungliicklicherweise haben jedoch in einer Reihe von ent~
scheidenden Fragen die von ihm gewiesenen Wege in die Irre gefiihrt.
Ganz besonders mit seiner Haltung zum Krieg hat er der Lehre Jesu
den Todesstreich versetst, und nichts hat sich in der Geschichte des
Christentums verhdngnis~ und verderbensvoller erwiesen als diese augu~
stinischen Ideen von «gerechten Kriegens» und «dem kleineren Ubels.
Zwei schreckliche Weltkriege und die Gefahr eines noch viel entsets-
licheren Atom-~ und Bakterienkrieges sollten uns gelehrt haben, dafi ganz
gewillich in unserer Zeit, wo ganze Zivilisationen mit einem Schlag ver-
nichtet werden kdnnen, solche Ideen Wahnsinn sind. Die Situation ist
doch die eines Ameisenhaufens, bei dem ein Tritt geniigt, um alles zu
zerstSren.

Augustin war der erste Kirchenvater, der den Krieg offen recht-
fertigte. Jesus hatte vor der stirksten Versuchung gestanden, der Fithrer
seiner jiidischen Volksgenossen in einem <heiligen Kriege» gegen Rom
zu werden. Er lehnte ab und wurde darum von Judas verraten. In Geth-
semane verbot er ein fiir allemal seinen Jiingern und Nadhfolgern,
Gewaltmethoden anzuwenden; der an Petrus gerichtete Verweis «Wer
das Schwert ergreift, wird durch das Schwert umkommens» verurteilt
jeden Krieg, auch den sogenannten «gerechten» Krieg. Denn es gibt
keine Sache, die je gerechter sein kdnnte als die der Jiinger damals, die
ithren Meister, Gottes Messias, zu verteidigen suchten und so fiir das
Héchste und Edelste nicht nur auf Erden, sondern auch im Himmel,
nimlich das Reich Gottes, kimpfen wollten. Aber Jesus mit seinem
Leiden und Sterben zeigte seinen Nachfolgern einen andern Weg der
Uberwindung des Bdsen, den einzigen Weg, wie das Bse wirklich
iiberwunden werden kann, den Weg selbstaufopfernder, erduldender,
vergebender und erldsender Liebe. Seinem Beispiel folgend, verwarf die
Alte Kirche bis etwa zum Jahre 170 auf das strengste jeglichen Krieg
und alles Blutvergieflen. Christen (ob Judenchristen oder Heidenchristen)
wurden nicht Soldaten, und wenn ein Soldat Christ werden wollte,
mufite er zuvor aus dem Heere ausscheiden. Die Kirche empfand ganz
richtig, daf} die normalen Pflichten eines Soldaten in diametralem Gegen-
sats zu der Lehre und dem Vorbild Jesu stehen. Der Fahneneid wurde
fiir absolut unvereinbar mit dem Gott geschuldeten Gehorsam gehalten.
Diese konsequente Haltung lodkerte sich jedoch gegen Ende des 2. Jahr~
hunderts, als die Kirche begann, sich der Welt gleichzusd‘nalten, und es
geschah, dafi-hier und da ein Christ Soldat wurde oder dafl Soldaten
im Heeresdienst verblieben, nachdem sie Christen geworden waren.
Aber alle fithrenden Kirchenviter verurteilten diesen Zustand auf das
schirfste. Eins der klarsten Beispiele ist der Mairtyrertod des jungen
Kriegsdienstverweigerers Maximilian von Thebeste, sein Zeugnis wurde
von der gesamten Kirche seiner Zeit einstimmig gebilligt und gepriesen,
und er wurde dafiir in den Heiligenstand erhoben. Die Kirchengesese,

451



iiberall, lieBen keinen Zweifel: wer auch immer die Macht hatte zu
toten, durfte nicht tSten, unter keinen Umstinden, nicht einmal auf
hheren Befehl; Christen, die Soldaten wurden, wurden von den Sakra~
menten ausgeschlossen oder exkommuniziert. Dies war die offizielle
kirchliche Haltung und Redhtslage bis zum Beginn des 4. Jahrhunderts.
Dann begann die radikale Wende mit Konstantin; mit Recht hat man
sie den Siindenfall des Christentums genannt.

Augustin vor allen anderen rechtfertigte diese Abkehr von der Lehre
und dem Beispiel Jesu, und unter seinem Einflul wurden Gewalt und
Krieg kirchlich anerkannte Methoden, so wie Augustin auch auf anderen
Gebieten fiir Verdrehungen verantwortlich ist, die dann Orthodoxie
wurden. Wie fiir die meisten Menschen heutzutage — einerlei welcher
Nationalitit — das Vaterland zuerst kommt, und Gott, wenn {iberhaupt,
hschstens an zweiter, dritter oder noch spiterer Stelle, so war auch
Augustin zu seiner Zeit zuallererst Rmer. Er sah, dafl das Rémische
Reich von Ostmichten bedroht war. Dafl diese Ostgermanen zwar
Christen, aber <hiretisches Arianer waren, die die Lehre von der Trini~
tit nicht anerkannten, machte sie fiir Augustin nur noch um so gefihr~
licher, Denn nach Augustins Ansicht mufiten Hiretiker zum rechten
Glauben gezwungen werden, notfalls mit Gewalt und schweren Strafen
(cogite intrare, Lk. 14, 23), und der Staat hatte der Kirche in dieser
Bezichung zu helfen. Diese Idee wurde dann von der Inquisition der
Kirche des Mittelalters in vollste Praxis umgesetst.

Es ist wahr, Augustin liebte den Frieden und pries ihn sehr hodh, aber
er meinte den Frieden des R8mischen Weltreiches, der fiir die unterjochten
Vélker Sklaverei und imperialistische Ausbeutung bedeutete. Augustin
liebte auch Geredhtigkeit, wiederum die Gerechtigkeit von Roms Recht
und Ordnung. So glaubte er denn auch, daf} Kriege recht und notwendig
seien, nimlich gegen ungerechte Nachbarvslker. Nun, wer ist gerecht
und wer ist ungerecht? Augustin definiert Gerechtigkeit ganz richtig als
«jedem das Seine geben», und wiederum sehr richtig betont er, dafl vor
allem Gott das Seine zu geben sei. Aber dann vergifit er seine gute
Definition vollstindig und gibt ein Beispiel fiir einen «gerechten Krieg»:
den Krieg, den die Romer gegen ihre Nachbarn, die Sabiner, hitten
filhren kdnnen, wenn diese sich geweigert hitten, ithnen ihre T&chter
zur Ehe zu iiberlassen. Nun, wenn das ein «gerechter Grund» zum
Kriege gewesen wire, dann ist jeder Grund gerecht, quod erat demon-~
strandum. Und in der Tat, kein Staat wird je wagen, einen Krieg an~
zufangen, ohne sich im Recht zu fiihlen, und wenn es im Volke an der
notigen Uberzeugung in dieser Bezichung fehlen sollte, dann muf} die
Propaganda eben nachhelfen, und da ist es, wo der Staat dann vor allem

auch die Kirche braudht.

Seit Augustin hat die Idee von «gerechten Kriegen» die dhristliche
Briiderlichkeit zerstért und unendliches Unheil iber die Welt gebracht.

452



Statt wie ihr Meister Friedensmacher zu sein, haben die Christen einen
Krieg nach dem anderen gefithrt, untereinander und gegen die nicht-
christliche Welt, und alle Kirchen (mit Ausnahme der Quiker und eini~
ger anderer kleiner Sekten) lehren, dafl das recht so ist. Thomas von
Aquin, der Normaltheologe der Rémischen Kirche, stimmt véllig mit
Augustin {iberein, indem er sagt, daf} ein Krieg, der auf Befehl der ge-
sepmifigen Obrigkeit fiir eine gerechte Sache und in guter Absicht
gefiihrt werde, ein «gerechter Krieg» sei. Demzufolge haben die r&mi-
schen Bischdfe stets jeweils der Seite, auf der sie sich befanden, ver~
sichert, daf} ihres die gerechte Sache sei. Die protestantischen Kirchen~
fithrer der verschiedenen Nationen haben dasselbe getan mit gleicher
Begriindung. Fiir die Englische Staatskirche sagt der 37. der 39 Glau~
bensartikel: «Es ist recht fiir Christenminner, auf Befehl der Behdrden
Waffen zu tragen und Kriegsdienst zu leisten.» Die Deutschen sind im~
mer besonders griindlich, und das war auch ihr Reformator Martin
Luther. Ein Nachfolger Augustins auch in anderen Bezichungen, zog er
die volle Konsequenz aus Augustins Lehre vom «gerechten Krieg» und
sagte: «Ynn solchem krieg ist es Christlich vii ein werck der liebe, die
feynde getrost wiirgen, rauben vii brennen, vii alles thun, was schedlich
ist, bil man sie vberwindes — «Obs nu wol nicht scheinet, das wiirgen
und rauben ein werck der liebe ist, derhalben ein einfeltiger denckt, Es
sey nicht ein Christlich werdk, zyme auch eym Christen nicht zu thun,
So ists doch ynn der warheit auch ein werdk der liebe.» Dies war auch
keinesfalls blof theoretisch gemeint, sondern Luther selbst setste es in
Praxis, als er die Fiirsten zum Abmorden der freiheitsliebenden Bauern
aufrief mit den Worten: «Drumb lieben herren loset hie, rettet hie,
helift hie, ..., Steche, schlahe, wiirge, hie wer da kan, bleybstu driiber
tod, wol dyr, seliglichern tod kanstu nymer mehr yberkomen. Denn du
stirbst ynn gehorsam gottlichs worts vnd befehls Ro. am 13. vad ym
dienst der liebe deynen nehisten zuretten aus der hellen vnd des teuffels
banden.» Nach dem Abmorden der Bauern kamen dann die Wieder~
taufer, Antitrinitarier und andere «Schwarmgeisters> an die Reihe. Lu~
thers Ideen, die nicht mehr weit entfernt vom totalen Krieg des zum
Wahnsinn gewordenen Nationalismus unserer Tage sind, gehen auf
Augustin und natiirlich auf Macdhiavelli zurtick. Dies alles zeigt, auf
welche schredklichen und gottlosen Abwege das Kirchenchristentum ge-~
raten ist mit diesen Irrlehren vom «gerechten Krieg» und <kleineren
Ubels.

«Breit und weit ist der Weg, der ins Verderben fithrt, und viele
sind, die auf ihm ins Verderben gehen. Denn eng ist die Pforte und
?dﬁnal der Weg, der zum Leben fiihrt, und wenige sind es, die ihn
inden.»

September 1953. | Diedrich Meyer-Kliigel

453



	Die Irrlehre vom "gerechten" Krieg

