
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 11-12

Artikel: Das neue Gebot

Autor: Fleischer, Johannes

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das neue Gebot*
«Denkt nicht, daß ich gekommen sei, um das Gesefe oder die Propheten
aufzuheben; ich bin nicht gekommen, um aufzuheben, sondern um zu
erfüllen. Denn wahrlich, ich sage euch: bis Himmel und Erde vergehen,
wird vom Gesefe nicht der kleinste Buchstabe und kein Strichlein vergehen,
bis alles in Erfüllung gegangen ist.» (Matth. 5, 17-18)
«Darum ist die Liebe die Erfüllung des Gesetzes.» (Rom. 13,10)

Zur Zeit der ersten Christen herrschte im Römischen Weltreich die
Nacht des Heidentums. Überall galt das «Recht des Stärkeren» in seiner
ganzen Brutalität; die weltlichen Machthaber verschafften und sicherten
sich ihre Herrschaft durch alle Arten von Verbrechen, und das Motto
ihrer moralischen Grundsafelosigkeit lautete ganz einfach: Der Zweck
heiligt die Mittel, der Erfolg schafft Recht. Sie waren also alles andere
als «Diener Gottes», die doch nach der Gewaltenlehre des Völkerapostels

Paulus (Rom. 13) das göttliche Gesefe in der Gemeinschaft zur
Geltung bringen sollen, so daß die Gewaltübung dem Rechtschaffenen,
aber nicht dem «Übeltäter» ein Schüfe ist. Folgerichtig konnten sich die
Übeltäter ungestraft ihren Verbrechen hingeben, sofern diese mit dem

positiven Gesefe in Einklang standen. Dieses positive Gesefe jedoch
beruhte nicht auf den Vorschriften des Dekalogs und dem Gebot: Du
sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst!, war demnach nicht
Ausdrude des göttliken Willens und hatte als Maßstab für Gut und Böse
nicht das verpflichtende göttlike Gesefe, sondern sanktionierte ein soziales

Dasein, das auf der Mißachtung der fundamentalsten natürlichen
Rechte und Pflichten des Menschen beruhte. Hier genügt allein schon
der Hinweis, daß ein beträchtlicher Teil der Menschheit in positiv-rechtlicher

Hinsicht nicht einmal zu den Menschen gerechnet, sondern zur
bloßen Sache entwürdigt wurde. Indem durch die positive Gesefegebung
zahlreiche Rechtsbrüche sanktioniert und so ganz im Gegensafe zum
Wesen der «höheren Gewalt» die Rechtschaffenen bestraft und die Übeltäter

durch das Gesefe geschüfet wurden, war die Ausübung der natür-
liken Rektsgewalt — der sogenannten «Staatsgewalt» - in ihr genaues
Gegenteil verkehrt.

Wie sollte da die heidnische Nacht von der göttlichen Wahrheit
durchdrungen und die Furcht vor dem «Recht des Stärkeren» durch die

freiwillige Bereitschaft, dem göttlichen Gesefe zu dienen, überwunden
werden? Der «natürlichste» Weg schien doch der zu sein, daß die Christen

mit aller Kraft den Besife einer Machtstellung erstrebten, die die
äußere Voraussefeung für die Ausübung der Staatsgewalt und für eine
gesefegeberische Tätigkeit bildet. Als Inhaber der Staatsgewalt besaßen

sie dann das auch von Christus niht in Abrede gestellte Recht, notfalls

* Dieser Beitrag eines katholischen Laien zeigt, wie lebendig und selbständig im
Katholizismus das Laienelement geworden ist.

440



äußere Zwangsmittel gegen die ihrer «höheren Gewalt» Unterworfenen
anzuwenden und das göttliche Gesefe gegen Widerstrebende zur
Geltung zu bringen. Nun haben aber weder Christus noch seine Apostel
den ersten Christengemeinden das Beispiel gegeben oder den Vorschlag
gemacht, die äußere Macht im Römischen Weltreich zu erstreben. Während

die «Fürsten der Welt» nach äußerer Macht strebten und eine
«höhere Gewalt» beanspruchten, ohne sie jedoch ihrem Wesen nach zu
besifeen, da sie gegen das göttliche Gesefe handelten, nahm Christus die
Staatsgewalt nicht für sich in Anspruch, sondern gab der Wahrheit
Zeugnis, spendete Gerechten und Ungerechten Wohltaten ohne Zahl
und ließ sich widerstandslos ans Kreuz heften. Seine Apostel und Jünger
folgten seinem Beispiel, verkündeten die Wahrheit, bewiesen «nichts
als Sanftmut gegen alle Menschen» (Tit. 3, 2) und erlitten zum
überwiegenden Teil gleichfalls den Martertod. Und das Reich der Wahrheit
breitete sich trofedem immer mehr aus. Obwohl das Bestehende die
Verneinung jeder Menschenwürde in sich begriff und ein blutiger Hohn auf
die elementarsten Menschenrechte war, dachten die Christen auch nicht
im entferntesten daran, das Bestehende durch einen gewaltsamen
Umsturz zu beseitigen, sondern folgten dem Befehl des Völkerapostels: «Ein
jeder, liebe Brüder, möge in dem Stande, in dem er berufen worden ist,
bei Gott verbleiben!» (1. Kor. 7, 24.)

Aber hatten die Christen, auch wenn sie sich nicht nach dem Besife
der Staatsgewalt drängten, nicht wenigstens das Recht, wenn nicht gar
die Pflicht, gewaltsamen Widerstand gegen Gewaltgleihe zu leisten, die
ihre natürliche Rechtssphäre ohne Übereinstimmung mit dem positiven
Gesefe zu beeinträchtigen suchten, ihnen nicht nach dem Gebot der
Nächstenliebe, deren Maßstab die Selbstliebe ist, Gerechtigkeit zuteil
werden ließen und sogar die Freiheit und das Leben bedrohten? Dieses
Selbstverteidigungsrecht für sich oder Dritte gegenüber Gewaltgleichen,
das als «Notwehrrekt» bezeidinet wird, ließ sich nicht einfach unter
Berufung auf das Alte Testament leugnen; dort war wohl das
selbstherrliche Tötungsrecht, aber nicht der gewaltsame Widerstand als sol-
her zu einem strafwürdigen Verbrechen gestempelt. Stand aber den
Christen das Notwehrrecht prinzipiell zu, waren sie auch befugt, sich

gegen die weltlichen Machthaber gewaltsam zur Wehr zu sefeen, sobald
diese ihre Macht dazu benufeten, Böses statt Gutes zu tun, weil in
diesem Falle ja gar keine «höhere Gewalt» ausgeübt wurde, der sich der
Mensch nach der Lehre des Völkerapostels unterwerfen soll. Wo jedoch
gerade diejenigen, die kraft ihrer äußeren Machtstellung die Übeltäter
bestrafen und die Reditschaffenen schüfeen sollten, selber «Übeltäter»
im paulinischen Sinne waren, da sie sich an die Unantastbarkeit der
gottgewollten Rechtssphäre des einzelnen nicht kehrten, schienen wohl die
Christen schon um der bloßen Selbsterhaltung willen die Befugnis zu
einem tatkräftigen Widerstand gegenüber allen ungerechten Angriffen

441



zu besifeen, auch wenn diese durch das positive Gesefe sanktioniert
waren - zumal bei der Christenheit ein ausgeprägtes Rechtsbewußtsein
vorhanden war, das sie klar zwischen Gut und Böse, Recht und Unrecht
unterscheiden ließ. Und mußte in Hinsicht auf die Existenzberechtigung
und Wirkungsmöglichkeit dieser wertvollen Ordnungsträger, wie die
Christen sie nun einmal waren, nicht auch die Allgemeingültigkeit des
Tötungsverbotes, wonach nur auf ausdrückliche Anordnung Gottes ein
Mensdi getötet werden darf, zurückstehen, wo alle Welt dieses Verbot
mißachtete? Konnte es denn in Gottes Ratschluß liegen, daß das Wertvolle

dem Minderwertigen ausgeliefert blieb? Das war aber offenbar
so lange der Fall, als die Christenheit nicht das Notwehrrecht und die
selbstherrliche Tötungsbefugnis in der Notwehr in Anspruch nahm.

*

All diese Überlegungen scheinen so «natürlich» und «wirklidikeits-
nah»; und doch müssen wir bei dem Verhalten der ersten Christen
gegenüber Gewaltgleihen folgendes feststellen: Wo immer ihre elementarsten

Menschenrechte auf dem Spiel standen, beanspruhten die Christen

niht nur nikt das selbstherrliche Tötungsrekt, sondern setzten sik
überhaupt nikt «mit Gewalt» dagegen zur Wehr, um auf diese Weise
ihre naturgegebene Rechtssphäre vor jeder Beeinträchtigung zu schützen.

Wie konnte dann aber eine natürliche Gesellschaftsordnung
entstehen, in der die natürlichen Rechte aller Menschen gleichermaßen
geachtet werden, wenn die Christenheit als das Salz der gottgewollten
Ordnung in einer erbsündlich belasteten Welt es offenbar zuließ, daß
das Böse weiterhin Triumphe feierte? Und sofern diese materielle
Wehrlosigkeit tatsächlich zum Wesensinhalt der neuen Lehre gehörte,
hatten doch wohl diejenigen, denen es um Recht und Ordnung in der
Welt zu tun war, alle Veranlassung, diesen Spuk weit von sich zu weisen

und dafür zu sorgen, daß den Schwarmgeistern, die sich Christen
nannten, auf schnellstem Wege die Möglichkeit genommen wurde, die
bestehenden Gemeinschaften mit solchen anarchistischen Ideen zu infizieren.

Denn diese Überlegung schien doch schlüssig: Wenn der Gute dem
Bösen deshalb nicht mit materiellen Machtmitteln widersteht, weil er
deren Anwendung von einer äußeren Machtstellung in der Gemeinschaft

abhängig macht, die er bei einem Festhalten an seinen Prinzipien
gar nicht zu erlangen vermag, läßt er dem Übeltäter, der durch materielle

Machtmittel seinen verbrecherischen Willen durchzusefeen sucht,
völlig freie Hand. Das wiegt um so schwerer, wenn der weltliche Machthaber

und seine beauftragten Organe selber die Reditsverlefeung billigen

und sie gar befehlen. Also siegt das Böse in der Welt, und alle
Worte von Recht und Gerechtigkeit sind für die Übeltäter nur Grund
zu billigem Spott. Wenn ein solches Verhalten allgemein zum Rat und
gar zum Gebot gemacht würde, so muß sich ja eine lebenbedrohende
Gefährdung und Unterwühlung der öffentlichen Sicherheit ergeben; es

442



wäre ganz einfach eine Ermutigung, ja eine Lebensversicherung für alle
Arten von Verbrediergesindel. Und ausgerechnet Christus, der Sohn
Gottes, welcher der Welt den Frieden bringen wollte, soll mit der
Verkündung seiner Friedenslehre die Gläubigen auf diese selbstzerstörerische

Gewaltlosigkeit verpflichtet haben? Wozu hat er dann seine
Lehre überhaupt verkündet, wenn sie die sichere Niederlage ihrer
Anhänger bedeutet?

Aber es steht nun einmal unwiderlegbar fest, daß die ersten Christen,

allen voran die Apostel, die im Geiste der Wahrheit Christus
verkündeten, sich der materiellen Gewaltlosigkeit gegenüber Gewaltgleichen

verschrieben hatten. Beugten sie sich etwa nur widerwillig der
Tatsache, daß sie nicht nach ihrer Ansicht, die noch dazu mit dem
göttlichen Gesefe harmonierte, die Geschicke ihrer Umgebung gestalten
konnten? Hinderte sie also nur die «Politik des kleineren Übels» daran,
im Bewußtsein ihrer Weltsendung gegen jede Beeinträchtigung ihres
Gemeinschaftslebens mit materiellen Machtmitteln sich zur Wehr zu
sefeen? Aus all diesen Gründen läßt sich aber das gewaltlose Verhalten
der Christenheit, das ja bis zur Preisgabe des eigenen Lebens führte, in
keiner Weise vernünftig erklären. Es bleibt die Alternative des
Entweder-Oder. Entweder haben die Apostel sowie die von ihnen geführten

Christen das Evangelium gründlich mißverstanden und sich in
gottentfremdeter Schwarmgeisterei verloren; oder sie haben durch ihr
Verhalten der verpflichtenden Wahrheit gedient. War dieses Verhalten
also tatsächlich ein allgemeingültiges Gebot?

Im Alten Testament zwar konnte das «Gottesvolk» mit dem Psalmi-
sten (18. Psalm) sprechen: «Mit Deiner Kraft stürme ich wider feindliche

Scharen. Ich folgte meinen Feinden und packte sie und kehrte
nicht heim, bis ich sie vernichtet. Ich schlug sie, daß sie sich nicht mehr
erhoben, unter die Füße fielen sie mir.» Doch «Gott hat seinen Sohn
nicht dazu in die Welt gesandt, daß er die Welt richte, sondern daß die
Welt durch ihn gerettet werde.» (Joh. 3, 17.) Und der Sohn Gottes
sagt: «Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch; niht
wie die Welt ihn gibt, gebe ich ihn euch.» (Joh. 14, 27.) Deshalb sandte
Christus seine Jünger «wie Lämmer mitten unter die Wölfe» (Matth.
10, 16) und verkündete ihnen und allen denen, die durch ihr Wort an
ihn glauben, sein Neues Gebot: «Ein neues Gebot gebe ich euch, daß
ihr einander liebet, daß, wie ich euch geliebt habe, so auch ihr einander
liebet. Daran sollen alle erkennen, daß ihr meine Jünger seid, wenn ihr
Liebe untereinander habt.» (Joh. 13, 14.) «Das ist mein Gebot, daß ihr
euch einander so liebet, wie ich euch geliebt habe!» (Joh. 15, 12.) «Ein
Vorbild habe ich euch gegeben, damit ihr es so macht, wie ih euh getan

habe.» (Joh. 13, 15.)

443



Und wie hat Christus die Seinen geliebt? Welches Vorbild hat er
ihnen als verbindlichen Maßstab, als «Gebot» gegeben? Hat er für ihre
«Sicherheit» gesorgt? Hat er sich und die Seinen vor ungerechten
Angriffen durch gewaltsamen Widerstand zu schüfeen gesucht? Nikts
dergleichen! Hat er seine Jünger wenigstens ein einziges Mal darauf
hingewiesen, daß die Art seiner Liebe, freiwillig sich opfernd, ohne
gewaltsame Gegenwehr und nicht mit der leisesten Absicht, denjenigen,
die ihn zu töten suchten, Gleiches mit Gleichem zu vergelten, von
besonderen Umständen abhängt und sein Verhalten nicht etwa als
allgemeingültiger Maßstab aufgefaßt werden darf? Nikts dergleichen!
Hat er dem Tempeldiener, der ihm ins Gesicht schlug, mit Gewalt
gewehrt oder gar Gleiches mit Gleichem vergolten? Nein, sondern er hat
ihm nur auf seine Frage geantwortet und im freiwilligen Leiden noch
seine Lehrgewalt ausgeübt, indem er sagte: «Wenn ich ungehörig
gesprochen habe, so gib an, was ungehörig daran gewesen ist; wenn ich
aber richtig gesprochen habe, warum schlägst du midi?» (Joh. 18, 23.)
Dann aber reichte er nicht nur «die andere Wange» hin, sondern gab
seinen gesamten heiligsten Leib widerstandslos, ohne den geringsten
Versuch, materielle Gewalt gegen materielle Gewalt zu sefeen, allen
erdenklichen Martern bis zum Tode am Kreuze preis und ließ sich «wie
ein Lamm zur Schlachtbank» führen. Christus hat also sein eigenes, in
der Bergpredigt verkündetes Gebot: «Ich dagegen sage euch: Ihr sollt
der Bosheit keinen Widerstand leisten; sondern wer dich auf die rechte
Wange schlägt, dem halte auch die andere hin!» (Matth. 5, 39) so
buchstäblich wie nur irgend denkbar befolgt und sich nicht etwa als ein
Schwarmgeist erwiesen, der seine eigenen Worte entgegen ihrem klaren

Wortlaut und unmißverständlichen Sinn verleugnet, wenn er sie
selber befolgen soll. So hat er seinen Jüngern auch nicht einmal
andeutungsweise geboten, daß sie gar mit der Absicht zu töten dem Übeltäter
entgegentreten sollten. Wie er ein für alle Male den gewaltsamen
Widerstand gegen den ungerechten, und zwar sogar gegen den
infamsten ungerechten Angriff der gesamten Weltgeschichte durch den
Befehl: «Stecke dein Schwert in die Scheide!» (Matth. 26, 52) verbot,
so hat er auch den Seinen — weil es eben sonst nicht mit seiner Lehre
und seinem Beispiel zu vereinbaren ist — keinerlei Rat zum gewaltsamen

Widerstand gegen Gewaltgleiche erteilt, als er ihnen ihr
zukünftiges Opfer für die Wahrheit und damit ihren Gegensafe zur
«Welt» voraussagte: «Man wird euch aus den Synagogen stoßen; ja es
kommt die Zeit, da jeder, der euch tötet, Gott einen Dienst zu erweisen
meint.» (Joh. 16, 2.) Und die Tatsache, daß Christus die Wechsler und
Händler aus dem Tempel trieb (Joh. 2, 15-16), konnten die Christen
nicht dafür in Anspruch nehmen, sich mit Gewalt gegen den ungerechten

Angreifer zur Wehr zu sefeen; denn hier handelte Christus ja
offensichtlich in der ihm zukommenden höchstrichterlichen göttlichen Gewalt,

444



so daß niemals die «Notwehr» gegeben sein konnte, da dieser sowohl
der gewaltsame Widerstand gegen Gleikrangige wie die Abwesenheit
eines zuständigen Richters wesenseigen ist.

Die Liebe Christi, welher das Unrektleiden wesentlich zugehört,
ist somit der verpflihtende Maßstab für die Liebe der Christen. Der
Apostel Petrus kennzeichnet diesen von abgründiger Weisheit
getragenen und niemals rückgängig gemachten christlichen Auftrag gegenüber

dem Nächsten: Unreht zu leiden und durh dieses Leiden zu
heiligen, aber niht dem Bösen zu widerstehen oder ihn gar zu ver-
nikten! mit folgenden Worten: «Denn auch Christus ist einmal für uns
um der Sünden willen gestorben, ein Gerechter für Ungerechte, um uns
zu Gott zu führen, er, der nach dem Fleische zwar getötet worden ist,
aber zum Leben erweckt nach dem Geiste.» (1. Petr. 3, 18.) «Weil nun
Christus leiblidi für uns gelitten hat, so wappnet auch ihr euch mit der
gleiken Gesinnung!» (1. Petr. 4, 1.) «Wenn ihr geduldig aushaltet, wo
ihr trofy eurem guten Verhalten leiden müßt, das ist wohlgefällig bei
Gott. Denn dazu seid ihr berufen, weil auch Christus für euch gelitten
und euch dadurch ein Vorbild hinterlassen hat, damit ikr in seine
Fußstapfen tretet.» (1. Petr. 3, 20-21). Dementsprechend erhebt der Völkerapostel

Paulus die Forderung: «Tritt als tapferer Streiter Jesu Christi
in die Leidensgemeinskaft ein!» (2. Tim. 2, 3.) Und derselbe Völkerapostel,

der die Notwendigkeit der «höheren Gewalten» darlegt, deren
Trägern das Richteramt über die Rechtschaffenen und die Missetäter
gemäß dem göttlichen Gesefe zukommt, tadelt es sogar, wenn die
Christen dem Unrechtleiden dadurch auszuweichen suchen, daß sie sich
an die Gerichte wenden: «Es ist das überhaupt schon ein sittliker
Mangel bei euch, daß ihr Rechtshändel miteinander habt. Warum laßt
ihr euch nicht lieber Unrekt zufügen? Warum nicht lieber übervorteilen?»

(l.Kor. 6, 7.)
Die Christen sind also berufen, durh ihre Teilnahme an der

Wirksamkeit der weiterneuernden und weltüberwindenden Kraft des Leidens
Christi den Mangel an Nächstenliebe bei den Übeltätern auszugleihen
und dadurch nach dem Vorbilde Christi der gottentfremdeten, an das
Recht des Stärkeren appellierenden Menschheit jene Freiheit der
Gotteskindschaft zu vermitteln, ohne deren Vorhandensein jegliche
Gemeinschaftsgestaltung ihren einigenden Mittelpunkt, das lebenspendende
Gesefe Gottes, einbüßt und lefetlich von ordnungszerstörenden Extremen
bestimmt werden muß, die auf der Selbstherrlichkeit der irrtumverhafteten

Vernunft beruhen: entweder vom Terror des Herrschenden oder

von der Zügellosigkeit aller. Dabei konnte die durch das Leiden
herbeizuführende geistige Erneuerung auch nicht für einen Augenblick die
Anarchie herbeiführen oder die bestehende noch vermehren. Denn die
ersten Christen als die Träger dieser Neugestaltung hatten ja gerade

445



der Ursahe jeder Anarhie, der Selbstherrlihkeit des Menshen,
prinzipiell entsagt, indem sie sich dem Grundpfeiler jeder Ordnung und
jeder Gemeinschaft, dem unwandelbaren göttlichen GeSefe, in allen
Lebensbereichen verpflichteten. Denjenigen Befehlen, die den Christen
Unrecht zufügten, folgten diese zwar ebenso wie solchen, die kein
gottwidriges Tun vorschrieben; doch nicht deshalb, weil diese Gesefee etwa
von dem Inhaber einer «höheren Gewalt» erlassen waren und deshalb

zum Gehorsam verpflichteten, sondern weil einmal — in Hinsicht auf
die ungerechten und gottwidrigen Befehle der weltlichen Machthaber —

das Gebot Christi, Unrecht zu leiden, verpflichtende Kraft besaß und
außerdem — soweit es Anordnungen betraf, die mit dem christlichen
Sittengesefe übereinstimmten — jener Geist in der christlichen Gemeinschaft

herrschte, dem der Apostel Petrus mit folgenden Worten
Ausdruck gibt: «Denn das ist der Wille Gottes, daß ihr durch gutes
Verhalten den Unverstand der törichten Mensdien zum Schweigen bringt,
und zwar als wahrhaft Freie, nicht als solche, welche die Freiheit zum
Deckmantel der Bosheit machen, sondern als Knechte Gottes.» (l.Petr.
2, 15-16.) Die Christen lebten sonach gemäß ihrem Gesefe, das das

Gesefe Christi war, und wurden, obwohl und gerade weil sie geistig
Getrennte gegenüber der damaligen Gesellschaft waren, die auf dem
Recht des Stärkeren fußte, zum «Salz der Erde», dessen welterneuernde
Kraft allmählich in alle Schichten der Menschheit dringen sollte.

Käme das frei gewollte Leiden nur dem Leidenden zugute und
vermöchte es keine über alle Maßen gewaltige soziale Wirkkraft zu
entfalten, bliebe es auch völlig unverständlich, wie Christus sagen kann:
«Eine größere Liebe kann niemand haben als die, daß er sein Leben
für seine Freunde hingibt.» (Joh. 15, 13.) Denn welche Liebestat
erweist denn derjenige seinen Freunden, der durch seinen Opfertod, den

er in keiner Weise durch gewaltsamen Widerstand zu verhindern
suchte, nur sich selbst zu heiligen vermag? Dieses Wort Christi hat
doch nur dann einen Sinn, wenn ein solches Opfer die Herzen seiner
Freunde in der Nachfolge Christi bestärkt, den Unwissenden das Licht
der Wahrheit und den Willen zum Guten vermittelt und sogar die
Bosheit des Übeltäters zu überwinden vermag. Das Unrechtleiden um
Christi willen ist eben nicht beziehungslose Selbstüberwindung, müde
Resignation vor der Macht des Bösen in der Welt oder heroischer
Nihilismus, sondern trägt gemäß dem Urbild des innergöttlichen Opfers
des dreieinigen Gottes, das am Kreuz von Golgatha in der Zeit sichtbar

geworden ist, wesentlich sozialen Charakter und birgt eine
überwältigende ordnungsbildende Kraft in sidi. Wie im übernatürlichen, so
sollte auch im natürlichen Bereich das freiwillige Opfer Mittelpunkt
alles Wirkens sein und durch seine göttliche Wirkkraft das gottgewollte
hristlihe Menskenkind, das Ebenbild des Gottmensken, in den Mensken

Gestalt gewinnen. Würde das von Christus befohlene und vor-

446



gelebte Zeugnisgeben für die Wahrheit, dem das frei gewollte Leiden
wesenseigen ist, keine Frucht gebracht haben, die den Gewaltgläubigen
und Gottentfremdeten erkennen ließ, welche segensreichen Auswirkungen

mit der Anerkennung des unteilbaren göttlichen Gesefees
verbunden sind, wäre das Wort hinfällig: «An ihren Früchten sollt ihr sie
erkennen!» (Matth. 7, 16), daß nämlich die Christen Diener Gottes und
Tempel des Heiligen Geistes sind, der machtvoll das Gute wirkt.

Also niht die Notwehr, erst recht nicht die Vernichtung des

ungerechten Angreifers in der Notwehr, sondern das von Christus befohlene

und mit seinem heiligsten Blut besiegelte «neue Gebot», gegenüber
Gewaltgleichen Unrecht zu leiden, ist damit das allein zulässige Mittel,
damit die Herzen der Menschen von ungeheuchelter Bruderliebe
entflammt und die sozialen Beziehungen aller Bereiche in der göttlichen
Wahrheit geläutert werden. Es ist der Eckstein des «vollkommenen
Gesetzes der Freiheit» (Jak. 1, 25), zu dem alle Menschen durch die
Erlösungstat Christi berufen sind. In diesem Zeichen sollte jeder, der auf
Christus getauft war, zum Wachstum des Leibes Christi beitragen, die
Knechtschaft der Sünde in sich und in der Welt überwinden und der
gottgewollten Gewaltenordnung den Weg bereiten.

Von diesem Leidensgebot und dem Verzidit, materiellen Zwang
gegen solche Übeltäter anzuwenden, über die er keine «höhere Gewalt»
beanspruchen kann, die ihn um des Allgemeinwohles willen zu
materiellen Zwangsmaßnahmen berechtigt, ist also niemand ausgenommen,
der auf Christus getauft ist, weil hiermit das Gebot: Du sollst deinen
Näksten lieben wie dich selbst! seine durh Christus bewirkte Erfüllung

gefunden hat: der Sklave nicht, dem sein Gebieter und das Gesefe
der «Welt» jede Menschenwürde aberkennen; der Freie nicht, dem von
einem sozial Gleichgestellten nicht gemäß der Nächstenliebe, deren
Maßstab die Selbstliebe ist, wiedervergolten wird; und auch derjenige
nicht, der die natürliche Rechtsgewalt - die sogenannte «Staatsgewalt» -
im Dienste einer Gemeinschaft ausüben soll und dem Bösen nicht mit
jenen Mitteln und unter jenen Voraussetzungen wehren kann, die den
unabdingbaren Vorschriften entsprechen, welche der Völkerapostel in
der Gewaltenlehre des 13. Kapitels seines Römerbriefes festgelegt hat
und mit welchen vor allem die selbstherrliche Aufhebung des Gebotes:
Du sollst nicht töten! und die Inanspruchnahme der Strafgewalt über
Gewaltgleiche und sozial Gleichrangige unvereinbar ist. Demnah sind
auch die «Staaten» und deren Regierungen in ihrem Verhältnis zu anderen

«Staaten» und Regierungen an das «neue Gebot» gebunden, da die
innerhalb der naturgegebenen Menschheitsfamilie vorhandenen «Staaten»

und deren Regierungen demselben sozialen Zweck, dem allgemeinen

Wohl der Menschheit dienen sollen und daher einander nicht
übergeordnet, sondern gleihrangig sind. Wo immer also eine Regierung
eine sogenannte «Wehrhoheit» beansprucht und den Christen zur per-

447



sonellen und materiellen «Wehrhaftigkeit» zu zwingen sucht, gilt auch

aus diesem Grunde das Apostelwort: «Man muß Gott mehr gehorchen
als den Menschen!» (Apg. 5, 29.) Mag der allmächtige Gott es auch
zulassen, daß unter der Herrschaft der «Übeltäter», die nur oder in lefeter
Hinsicht ihr eigenes Ermessen und damit überhaupt keinen verpflichtenden

Maßstab für Gut und Böse anerkennen, der einzelne und jegliche
Art von Gemeinschaft die Nachfolge Christi eine Zeit bis zum äußersten

auf sich nehmen, ja — wie es im Hebräerbrief heißt (Hebr. 12, 4) —

«bis aufs Blut widerstehen» sollen: Das Leidensgebot bleibt für jeden
Christen und in jedem Stande immer und überall verpfliktend.

Daß die Bosheit der «Welt» durch die Teilnahme am Leiden Christi
je vollkommen überwunden werde, hat Christus, haben seine Apostel
allerdings ebensowenig vorausgesagt wie die Gewißheit materieller
Sicherheit. Denn bis zum Ende der Zeiten ist Satan der «Fürst der Welt»
— und die Christenheit lebt in der Welt, wenn sie auch «nicht zu der
Welt gehört» (Joh. 17, 16). Es ist das «Geheimnis der Bosheit», von
dem der Völkerapostel spricht (2. Thess. 2, 7) und über das die
Christenheit selbst im ausweglos und unerträglich erscheinenden Leiden
nicht zu rechten hat, da es eben Geheimnis ist. Die Aussicht auf den
sichtbaren Erfolg ist demnach — wenn das Wort: «Seid klug wie die
Schlangen!» dazu mißbraucht wird, Gottes Gesefe und die Mittel seiner
Anerkennung und Verbreitung unter irdische Maßstäbe zu zwingen —

als entscheidendes Kriterium für das Verhalten der Christenheit nicht
nur durchaus unannehmbar, sondern törichtes Weltdenken, das den
Teufel durch Beelzebub austreiben zu können vermeint, dem machtvollen

Wirken Gottes keinen Raum mehr gibt und den Glauben an die
soziale Kraft des Leidens um der Wahrheit willen im Innersten
erschüttert.

Wie jedes Gebot Gottes, so trägt auch das «neue Gebot» absoluten
und damit allgemeinverpflichtenden Charakter. Nur dort, wo das Gebot
Christi rückhaltlos und ohne Einschränkung befolgt wird, kann auch
«alles in Christus erneuert» und damit der christliche Missionsauftrag
erfüllt werden. In Seiner Kraft des Leidens soll die Christenheit als die
Gemeinschaft der «Freien», als eine vollkommene Liebesgemeinskaft
ihren göttlichen Erneuerungsauftrag in die «Welt» tragen; das Dunkel
der blinden Macht erhellen durch die Gerechtigkeit, die das Werk der
Liebe ist; und die Angst durch die Freiheit im göttlichen Gesefe von
einer verirrten Menschheit nehmen. Denn der Missionsauftrag Christi
trägt ja gleichfalls absoluten Charakter und erschöpft sich nicht darin,
daß die Gemeinschaft der Gläubigen, die «Kirche», selbstgenügsam
neben der «Welt» bestehen soll. Sein bleibendes, von Christus gesefetes
Ziel, das in der Erlösungstat für alle Mensdien offenbar wurde, ist
vielmehr: die «Welt» soll in Christus hineinwadisen, an der Neusköpfung

448



Christi teilhaben, so «dem Verderben entrinnen und Anteil an der gött-
liken Natur erhalten» (2. Petr. 1, 4).

Wer «weltlich» gesinnt bleibt, das Gesefe Gottes relativieren zu dürfen

meint, die Macht der Wahrheit an die Ohnmacht der toten Materie
ketten zu müssen glaubt und seine Rechtsauffassung dem Nächsten unter

Zuhilfenahme materiellen Zwanges aufzudrängen sucht, dem müssen

die Träger dieser geistigen Erneuerung allerdings ein Greuel sein.
Denn wenn er von vornherein weiß: Derjenige, der sich mit Recht
Christ nennt, ist kein Menschenknecht, sondern ein Knecht Gottes, der
kein Gebot Christi um weltlicher Ziele willen preisgibt; ihn kann ich
nicht als Mittel meiner Selbstsucht mißbrauchen, und würde ich mich
seiner Gesinnung anpassen, dann liefe ich ja selber Gefahr, Unrecht zu
leiden! so kann er in diesem nur einen Feind erblicken, der seinem
gottentfremdeten Verhalten entgegensteht und dieses als böse bloßstellt.
Diese Feindschaft gegenüber der christlichen Vollkommenheit ist eben
das «Gesefe der Welt»; deshalb mahnt schon der Evangelist: «Wundert
euch nikt, liebe Brüder, wenn die Welt euch haßt.» (1. Joh. 3, 13.)
Wenn die Christenheit selber aber, wie sie es seit Jahrhunderten in
ihrer überwiegenden Mehrheit bewiesen hat, dem Gesefe der Welt
folgt, das «neue Gebot» als Torheit, zumindest als ganz unverbindlichen
Rat zur Selbstheiligung erachtet, um der äußeren Sicherheit willen eine
«Politik des kleineren Übels» oder eine «Politik der Stärke» bis zur
Selbstzerfleischung der Glieder Christi untereinander betreibt und mit
diesem christlich verbrämten Materialismus und Egoismus zu verstehen
gibt, daß ihr das Leiden um der Gerechtigkeit willen als sinnlos
erscheint und das Wort des Apostels: «Aber wenn ihr auch um der
Gerechtigkeit willen leiden müßtet — selijj seid ihr zu preisen!» (1. Petr.
3, 14) vielleicht im ganz privaten Bereich, doch nie und nimmer im
«öffentlichen Leben» zu gelten hat und aus diesem als verschrobene
«Leidensmystik» verbannt werden muß: Wie soll da noch der christliche
Missionsauftrag, der ja gerade die weltweite «Öffentlichkeit»
durchdringen soll, erfüllt und einer Gottesordnung der Weg bereitet
werden? Wie soll dann die «Welt» durk das Verhalten der Christenheit
Christus als den Sohn Gottes erkennen und zum Glauben an ihn und
seine Botschaft des Friedens gelangen, wenn sie auch bei dem Verhalten
der Christenheit immer nur das «Recht des Stärkeren» als entscheidendes
Argument zu finden vermag? Gilt da nicht in vollem Umfange das

Apostelwort: «Ihr gottentfremdeten Seelen! Wißt ihr nicht, daß die
Freundschaft mit der Welt Feindschaft gegen Gott ist? Wer also ein
Freund der Welt sein will, macht sich zum Feind Gottes.» (Jak. 4, 4.)

So trägt jeder einzelne Christ, in welcher Stellung er auch immer
sein mag, eine gewaltige Verantwortung vor Gott und den Menschen.
Lehnt er das «neue Gebot» ab oder versucht er es unter allerlei Vor-

449



wänden auszuhöhlen, muß er sich aber auch darüber im klaren sein, daß
er damit an das Wesen des Christentums rührt und sich selbst als
Christusträger verleugnet. Dann ist es aber bei einem solchen weltlichen
Erfolgsdenken auch nur noch ein Schritt, bis er wieder zum selbstherrlichen

Tötungsredit seine Zuflucht nimmt und die Absolutheit weiterer
unabdingbarer Gebote Gottes unter irdische Maßstäbe zu zwingen sucht,
so daß statt der erlösenden geistigen Freiheit zum Guten nur das
Zwangsgesefy von Druk und Gegendruh gefördert wird und der
heidnische Machtgeist auf allen Gebieten des sozialen Daseins sogar noch
unter christlichem Namen sein verderbliches Wirken vollendet. Dann
kann sich ein solcher Namenschrist anderseits auch nicht darüber beklagen

und mit Gott rechten, wenn die Prinzipien seiner eigenen
Gottentfremdung sich lefetlich gegen ihn selbst auswirken. Denn auf der
einen Seite die uneingeschränkte Anerkennung des göttlichen Gesefees
verlangen, auf der anderen Seite jedoch selber das von Christus
befohlene Mittel zur Ausbreitung des göttlichen Gesefees aus Mangel an
Vertrauen und Opferbereitschaft sowie aus Weltangst preisgeben: darauf
kann der Segen Gottes nikt ruhen; das ist eben trofe allen nachdrücklichen

Beteuerungen und trofe aller Betonung des christlichen Namens
kein Christentum, das diesen Namen wirklich verdient. Denn vor Gott
vermögen wir nur zu bestehen, wenn wir ihm ganz gehören wollen.
Solange wir wähnen, dem Kreuz von Golgatha und der Herrlichkeit der
Welt, dem allmächtigen Gott und dem tönernen Göfeen, dem neuen
Gebot Christi und dem Gesefe der Welt zu gleicher Zeit huldigen zu
können, wird «die Nacht, da niemand mehr wirken kann», weiter auf
der Menschheit lasten, bis das Gericht bei uns seinen Anfang nimmt.

Johannes Fleischer

Die Irrlehre vom „gerechten" Krieg
Zur Zeit Augustins war die römische Zivilisation von den ostgermanischen

Stämmen der Goten und Vandalen bedroht. Im Jahre 410
eroberten die Westgoten Rom und brannten es nieder, im Jahre 455
zerstörten die Vandalen, was von der Stadt übriggeblieben war. In unserer
Gegenwart fühlt sich der Westen in ähnlicher Weise bedroht vom
Osten, und da ist es nicht überraschend, daß Kirchenführer des heutigen
Westens sich für ihre Haltung bei den Vätern der Alten Kirche Rat
zu holen suchen. Ihre Hauptquelle ist Augustin (354—430), Bischof
von Hippo (Nordafrika), bekannt vor allem durch sein berühmtes Werk
«Der Gottesstaat».

Aber bei Augustin ist Vorsicht geboten. Zweifellos war er ein großer
Denker und von gewaltigem Einfluß auf die Entwicklung des Kirchen-

450


	Das neue Gebot

