Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 11-12

Artikel: Das neue Gebot

Autor: Fleischer, Johannes

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139821

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das neue Gebot*

«Denkt nicht, dafl ich gekommen sei, um das Gesets oder die Propheten
aufzuheben; ich bin nicht gekommen, um aufzuheben, sondern um zu
erfiillen. Denn wahrlich, ich sage euch: bis Himmel und Erde vergehen,
wird vom Geset; nicht der kleinste Buchstabe und kein Strichlein vergehen,
bis alles in Erfiillung gegangen ist.» (Matth. 5, 17-18)

<Darum ist die Liebe die Erfiillung des Gesetzes.> (Rém. 13, 10)

Zur Zeit der ersten Christen herrschte im R&mischen Weltreich die
Nacht des Heidentums. Ulberall galt das «Recht des Stirkeren» in seiner
ganzen Brutalitit; die weltlichen Machthaber verschafften und sicherten
sich ihre Herrschaft durch alle Arten von Verbrechen, und das Motto
ihrer moralischen Grundsatslosigkeit lautete ganz einfach: Der Zweck
heiligt die Mittel, der Erfolg schafft Recht. Sie waren also alles andere
als «Diener Gottes», die doch nach der Gewaltenlehre des Vdlker~
apostels Paulus (Rm. 13) das gdttliche Gesets in der Gemeinschaft zur
Geltung bringen sollen, so daf} die Gewaltiibung dem Rechtschaffenen,
aber nicht dem «Ubeltiter» ein Schuts ist. Folgerichtig konnten sich die
Ubeltater ungestraft ihren Verbrechen hingeben, sofern diese mit dem
positiven Gesets in Einklang standen. Dieses positive Gesets jedoch be-~

ruhte nicht auf den Vorschriften des Dekalogs und dem Gebot: Du
sollst deinen Nichsten lieben wie dich selbst!, war demnach nicht Aus~
druck des géttlichen Willens und hatte als Mafistab fiir Gut und Bdse
nicht das verpflichtende géttliche Gesets, sondern sanktionierte ein sozia~
les Dasein, das auf der Mifachtung der fundamentalsten natiirlichen
Rechte und Pflichten des Menschen beruhte. Hier geniigt allein schon
der Hinweis, dafB ein betrichtlicher Teil der Menschheit in positiv-recht-
licher Hinsicht nicht einmal zu den Menschen gerechnet, sondern zur
bloBen Sache entwiirdigt wurde. Indem durch die positive Gesetsgebung
zahlreiche Rechtsbriiche sanktioniert und so ganz im Gegensat zum
Wesen der <hdheren Gewalts die Redhtschaffenen bestraft und die Ubel-
tater durch das Gesets geschiist wurden, war die Ausiibung der natiir-
lichen Rechtsgewalt — der sogenannten «Staatsgewalts — in ihr genaues
Gegenteil verkehrt,

Wie sollte da die heidnische Nacht von der géttlichen Wahrheit
durchdrungen und die Furcht vor dem «Recht des Stirkerens durch die
freiwillige Bereitschaft, dem gottlichen Gesets zu dienen, iiberwunden
werden? Der «natiirlichste» Weg schien doch der zu sein, dafl die Chri~
sten mit aller Kraft den Besits einer Madhtstellung erstrebten, die die
duBere Vorausseung fiir die Ausiibung der Staatsgewalt und fiir eine
gesesgeberische Titigkeit bildet. Als Inhaber der Staatsgewalt besaflen
sie dann das auch von Christus nicht in Abrede gestellte Recht, notfalls

: * Dieser Beitrag eines katholischen Laien zeigt, wie lebendig und selbstindig im
Katholizismus das Laienelement geworden ist.

440



dufere Zwangsmittel gegen die ihrer «<héheren Gewalts Unterworfenen
anzuwenden und das géttliche Gesets gegen Widerstrebende zur Gel-
tung zu bringen. Nun haben aber weder Christus noch seine Apostel
den ersten Christengemeinden das Beispiel gegeben oder den Vorschlag
gemadcht, die duflere Macht im Rémischen Weltreich zu erstreben. Wih-
rend die «Fiirsten der Welt> nach suflerer Macht strebten und eine
<h8here Gewalt» beanspruchten, ohne sie jedoch ihrem Wesen nach zu
besitsen, da sie gegen das géttliche Gesets handelten, nahm Christus die
Staatsgewalt nicht fiir sich in Anspruch, sondern gab der Wahrheit
Zeugnis, spendete Gerechten und Ungerechten Wohltaten ohne Zahl
und lief sich widerstandslos ans Kreuz heften. Seine Apostel und Jiinger
folgten seinem Beispiel, verkiindeten die Wahrheit, bewiesen «nichts
als Sanftmut gegen alle Menschens (Tit. 3, 2) und erlitten zum {iber~
wiegenden Teil gleichfalls den Martertod. Und das Reich der Wahrheit
breitete sich trotsddem immer mehr aus. Obwohl das Bestehende die Ver-
neinung jeder Menschenwiirde in sich begriff und ein blutiger Hohn auf
die elementarsten Menschenrechte war, dachten die Christen auch nicht
im entferntesten daran, das Bestehende durch einen gewaltsamen Um-
sturz zu beseitigen, sondern folgten dem Befehl des Vélkerapostels: «Ein
jeder, liebe Briider, mdge in dem Stande, in dem er berufen worden ist,
bei Gott verbleiben!s (1. Kor. 7, 24.) -

Aber hatten die Christen, auch wenn sie sich nicht nach dem Besifs
der Staatsgewalt dringten, nicht wenigstens das Recht, wenn nicht gar
die Pflicht, gewaltsamen Widerstand gegen Gewaltgleiche zu leisten, die
ihre natiirliche Rechtssphire ohne Ubereinstimmung mit dem positiven
Gesets zu beeintrichtigen suchten, ihnen nicht nach dem Gebot der
Nichstenliebe, deren Mafistab die Selbstliebe ist, Gerechtigkeit zuteil
werden lielen und sogar die Freiheit und das Leben bedrohten? Dieses
Selbstverteidigungsrecht fiir sich oder Dritte gegeniiber Gewaltgleichen,
das als «Notwehrrechts bezeichnet wird, liefl sich nicht einfach unter
Berufung auf das Alte Testament leugnen; dort war wohl das selbst~
herrliche TStungsrecht, aber nicht der gewaltsame Widerstand als sol-
dher zu einem strafwiirdigen Verbrechen gestempelt. Stand aber den
Christen das Notwehrrecht prinzipiell zu, waren sie auch befugt, sich
gegen die weltlichen Machthaber gewaltsam zur Wehr zu setsen, sobald
diese ihre Macht dazu benutsten, Bdses statt Gutes zu tun, weil in die~
sem Falle ja gar keine <hShere Gewalts ausgelibt wurde, der sich der
Mensch nach der Lehre des Vélkerapostels unterwerfen soll. Wo jedoch
gerade diejenigen, die kraft ihrer dufleren Madhtstellung die Ubeltdter
bestrafen und die Rechtschaffenen schiisen sollten, selber «Ulbeltiters
im paulinischen Sinne waren, da sie sich an die Unantastbarkeit der gott-
gewollten Rechtssphire des einzelnen nicht kehrten, schienen woh! die
Christen schon um der bloflen Selbsterhaltung willen die Befugnis zu
einem tatkréftigen Widerstand gegeniiber allen ungerechten Angriffen

441



zu besiien, auch wenn diese durch das positive Gesets sanktioniert
waren — zumal bei der Christenheit ein ausgeprigtes Rechtsbewufitsein
vorhanden war, das sie klar zwischen Gut und B&se, Recht und Unrecht
unterscheiden liefS. Und mufite in Hinsicht auf die Existenzberechtigung
und Wirkungsmdglichkeit dieser wertvollen Ordnungstriger, wie die
Christen sie nun einmal waren, nicht auch die Allgemeingiiltigkeit des
Tétungsverbotes, wonach nur auf ausdriickliche Anordnung Gottes ein
Mensch getstet werden darf, zuriickstehen, wo alle Welt dieses Verbot
miflachtete? Konnte es denn in Gottes Ratschluf} liegen, dafl das Wert~
volle dem Minderwertigen ausgeliefert blieb? Das war aber offenbar
so lange der Fall, als die Christenheit nicht das Notwehrrecht und die
selbstherrliche TStungsbefugnis in der Notwehr in Anspruch nahm,

*

All diese Uberlegungen scheinen so «natiirlich» und «wirklichkeits-
nah»; und doch miissen wir bei dem Verhalten der ersten Christen ge-
geniiber Gewaltgleichen folgendes feststellen: Wo immer ihre elemen~
tarsten Menschenrechte auf dem Spiel standen, beanspruchten die Chri-
sten nicht nur nicht das selbstherrliche Tdtungsrecht, sondern sefsten sich
iiberhaupt nicht «mit Gewalts dagegen zur Wehr, um auf diese Weise
ihre naturgegebene Rechtssphire vor jeder Beeintrdchtigung zu schiit~
zen. Wie konnte dann aber eine natiirliche Gesellschaftsordnung ent-~
stehen, in der die natiirlichen Rechte aller Menschen gleichermaflen ge-~
achtet werden, wenn die Christenheit als das Salz der gottgewollten
Ordnung in einer erbsiindlich belasteten Welt es offenbar zuliefl, dafl
das B&se weiterhin Triumphe feierte? Und sofern diese materielle
Wehrlosigkeit tatsichlich zum Wesensinhalt der neuen Lehre gehdrte,
hatten doch wohl diejenigen, denen es um Recht und Ordnung in der
Welt zu tun war, alle Veranlassung, diesen Spuk weit von sich zu wei-
sen und dafiir zu sorgen, dall den Schwarmgeistern, die sich Christen
nannten, auf schnellstem Wege die Mdglichkeit genommen wurde, die
bestehenden Gemeinschaften mit solchen anarchistischen Ideen zu infizie~
ren. Denn diese Uberlegung schien doch schliissig: Wenn der Gute dem
Bdsen deshalb nicht mit materiellen Madhtmitteln widersteht, weil er
deren Anwendung von einer dufleren Madhtstellung in der Gemein~
schaft abhingig macht, die er bei einem Festhalten an seinen Prinzipien
gar nicht zu erlangen vermag, lift er dem Ubeltiter, der durch mate-~
rielle Machtmittel seinen verbrecherischen Willen durchzuseten sudht,
véllig freie Hand. Das wiegt um so schwerer, wenn der weltliche Macht-
haber und seine beauftragten Organe selber die Rechtsverlesung billi-
gen und sie gar befehlen. Also siegt das B&se in der Welt, und alle
Worte von Recht und Gerechtigkeit sind fiir die Ubeltiter nur Grund
zu billigem Spott. Wenn ein solches Verhalten allgemein zum Rat und
gar zum Gebot gemacht wiirde, so mufl sich ja eine lebenbedrohende
Gefihrdung und Unterwiihlung der &ffentlichen Sicherheit ergeben; es

442



wire ganz einfach eine Ermutigung, ja eine Lebensversicherung fiir alle
Arten von Verbrechergesindel. Und ausgerechnet Christus, der Sohn
Gottes, welcher der Welt den Frieden bringen wollte, soll mit der Ver-~
kiindung seiner Friedenslehre die Glaubigen auf diese selbstzerstSre-
rische Gewaltlosigkeit verpflichtet haben? Wozu hat er dann seine
Lehre iiberhaupt verkiindet, wenn sie die sichere Niederlage ihrer An-
hinger bedeutet? ‘

Aber es steht nun einmal unwiderlegbar fest, dafl die ersten Chri~
sten, allen voran die Apostel, die im Geiste der Wahrheit Christus ver-
kiindeten, sich der materiellen Gewaltlosigkeit gegeniiber Gewaltglei~
chen verschrieben hatten. Beugten sie sich etwa nur widerwillig der
Tatsache, daf8 sie nicht nach ihrer Ansicht, die noch dazu mit dem gétt~
lichen Gesets harmonierte, die Geschicke ihrer Umgebung gestalten
konnten? Hinderte sie also nur die «Politik des kleineren Ulbels» daran,
im BewuBtsein ihrer Weltsendung gegen jede Beeintrichtigung ihres
Gemeinschaftslebens mit materiellen Machtmitteln sich zur Wehr zu
setsen? Aus all diesen Griinden 1488t sich aber das gewaltlose Verhalten
der Christenheit, das ja bis zur Preisgabe des eigenen Lebens fiihrte, in
keiner Weise verniinftig erklaren. Es bleibt die Alternative des Ent-
weder-Oder. Entweder haben die Apostel sowie die von ihnen gefiihr-
ten Christen das Evangelium griindlich mifiverstanden und sich in gott~
entfremdeter Schwarmgeisterei verloren; oder sie haben durch ihr Ver~
halten der verpflichtenden Wahrheit gedient. War dieses Verhalten
also tatsdachlich ein allgemeingiiltiges Gebot?

*

Im Alten Testament zwar konnte das «Gottesvolks mit dem Psalmi-
sten (18.Psalm) sprechen: «Mit Deiner Kraft stiirme ich wider feind-
liche Scharen. Ich folgte meinen Feinden und packte sie und kehrte
nicht heim, bis ich sie vernichtet. Ich schlug sie, daf} sie sich nicht mehr
erhoben, unter die Fiile fielen sie mir.» Doch «Gott hat seinen Sohn
nicht dazu in die Welt gesandt, daBl er die Welt richte, sondern dafl die
Welt durch ihn gerettet werde.» (Joh. 3, 17.) Und der Sohn Gottes
sagt: «Frieden hinterlasse ich euch, meinen Frieden gebe ich euch; nicht
wie die Welt ihn gibt, gebe ich thn euch.» (Joh. 14, 27.) Deshalb sandte
Christus seine Jiinger «wie Limmer mitten unter die Wolfe» (Matth.
10, 16) und verkiindete ihnen und allen denen, die durch ithr Wort an
ihn glauben, sein Neues Gebot: <Ein neues Gebot gebe ich euch, dafl
ihr einander liebet, dafi, wie ich euch geliebt habe, so auch ihr einander
liebet. Daran sollen alle erkennen, dafl ihr meine Jiinger seid, wenn ihr
Liebe untereinander habt.» (Joh. 13, 14.) «Das ist mein Gebot, daf} ihr
euch einander so liebet, wie ich euch geliebt habe!» (Joh. 15, 12.) «Ein
Vorbild habe ich euch gegeben, damit ihr es so macht, wie ich euch ge-~
tan habe.» (Joh. 13, 15.)

443



Und wie hat Christus die Seinen geliebt? Welches Vorbild hat er
ihnen als verbindlichen Mafistab, als «Gebot» gegeben? Hat er fiir ihre
«Sicherheit» gesorgt? Hat er sich und die Seinen vor ungerechten An~
griffen durch gewaltsamen Widerstand zu schiisen gesucht? Nichts der~
gleichen! Hat er seine Jiinger wenigstens ein einziges Mal darauf hin-
gewiesen, dafl die Art seiner Liebe, freiwillig sich opfernd, ohne ge-~
“ waltsame Gegenwehr und nicht mit der leisesten Absicht, denjenigen,
die thn zu tdten suchten, Gleiches mit Gleichem zu vergelten, von be-~
sonderen Umstinden abhingt und sein Verhalten nicht etwa als all-
gemeingiiltiger Mafistab aufgefaflt werden darf? Nichts dergleichen!
Hat er dem Tempeldiener, der ihm ins Gesicht schlug, mit Gewalt ge~
wehrt oder gar Gleiches mit Gleichem vergolten? Nein, sondern er hat
ihm nur auf seine Frage geantwortet und im freiwilligen Leiden noch
seine Lehrgewalt ausgeiibt, indem er sagte: «Wenn ich ungehdrig ge-
sprochen habe, so gib an, was ungehdrig daran gewesen ist; wenn i
aber richtig gesprochen habe, warum schliagst du mich?» (Joh. 18, 23.)
Dann aber reichte er nicht nur «die andere Wange» hin, sondern gab
seinen gesamten heiligsten Leib widerstandslos, ohne den geringsten
Versuch, materielle Gewalt gegen materielle Gewalt zu setsen, allen
erdenklichen Martern bis zum Tode am Kreuze preis und lief sich «wie
ein Lamm zur Schlachtbanks fithren. Christus hat also sein eigenes, in
der Bergpredigt verkiindetes Gebot: «Ich dagegen sage euch: Ihr sollt
der Bosheit keinen Widerstand leisten; sondern wer dich auf die rechte
Wange schligt, dem halte auch die andere hinl» (Matth. 5, 39) so
buchstiblich wie nur irgend denkbar befolgt und sich nicht etwa als ein
Schwarmgeist erwiesen, der seine eigenen Worte entgegen threm kla~
ren Wortlaut und unmifiverstindlichen Sinn verleugnet, wenn er sie
selber befolgen soll. So hat er seinen Jiingern auch nicht einmal andeu-
tungsweise geboten, dafl sie gar mit der Absicht zu tSten dem Ubeltiter
entgegentreten sollten. Wie er ein fiir alle Male den gewaltsamen
Widerstand gegen den ungerechten, und zwar sogar gegen den in~
famsten ungerechten Angriff der gesamten Weltgeschichte durch den
Befehl: «Stecke dein Schwert in die Scheide!» (Matth. 26, 52) verbot,
so hat er auch den Seinen — weil es eben sonst nicht mit seiner Lehre
und seinem Beispiel zu vereinbaren ist — keinerlei Rat zum gewalt-
samen Widerstand gegen Gewaltgleiche erteilt, als er ihnen ihr zu-~
kiinftiges Opfer fiir die Wahrheit und damit ihren Gegensas zur
«Welt» voraussagte: «Man wird euch aus den Synagogen stoflen; ja es
kommt die Zeit, da jeder, der euch t&tet, Gott einen Dienst zu erweisen
meint.» (Joh. 16, 2.) Und die Tatsache, dafl Christus die Wechsler und
Handler aus dem Tempel trieb (Joh. 2, 15-18), konnten die Christen
nicht dafiir in Anspruch nehmen, sich mit Gewalt gegen den ungerech~
ten Angreifer zur Wehr zu sesen; denn hier handelte Christus ja offen~
sichtlich in der thm zukommenden h3chstrichterlichen gdttlichen Gewalt,

444



so daB niemals die «Notwehr» gegeben sein konnte, da dieser sowohl
der gewaltsame Widerstand gegen Gleichrangige wie die Abwesenheit
eines zustindigen Richters wesenseigen ist.

b3

Die Liebe Christi, welcher das Unrechtleiden wesentlich zugehdrt,
ist somit der verpflichtende Mafistab fiir die Liebe der Christen. Der
Apostel Petrus kennzeichnet diesen von abgriindiger Weisheit getra~
genen und niemals riickgingig gemadhten christlichen Auftrag gegen-
iiber dem Ndchsten: Unrecht zu leiden und durch dieses Leiden zu
heiligen, aber nicht dem Bdsen zu widerstehen oder ihn gar zu ver-
nichten! mit folgenden Worten: «<Denn auch Christus ist einmal fiir uns
um der Stinden willen gestorben, ein Gerechter fiir Ungerechte, um uns
zu Gott zu fiihren, er, der nach dem Fleische zwar getStet worden ist,
aber zum Leben erweckt nach dem Geiste.» (1. Petr. 3, 18.) «Weil nun
Christus leiblich fiir uns gelitten hat, so wappnet auch ihr euch mit der
gleichen Gesinnung!» (1. Petr, 4, 1.) «Wenn ihr geduldig aushaltet, wo
ihr tros eurem guten Verhalten leiden miifit, das ist wohlgefillig bei
Gott., Denn dazu seid ihr berufen, weil auch Christus fiir euch gelitten
und euch dadurch ein Vorbild hinterlassen hat, damit ihr in seine Fuf~
stapfen tretet.» (1. Petr. 3, 20—21). Dementsprechend erhebt der Valker~
- apostel Paulus die Forderung: «Tritt als tapferer Streiter Jesu Christi
in die Leidensgemeinschaft einl» (2. Tim. 2, 3.) Und derselbe Vilker-
apostel, der die Notwendigkeit der «hsheren Gewalten» darlegt, deren
Trigern das Richteramt iiber die Rechtschaffenen und die Missetiter
gemil dem géttlichen Gesets zukommt, tadelt es sogar, wenn die
Christen dem Unrechtleiden dadurch auszuweichen suchen, dafl sie sich
an die Gerichte wenden: «Es ist das tiberhaupt schon ein sittlicher
Mangel bei euch, dafl ihr Rechtshindel miteinander habt, Warum lafit
ithr euch nicht lieber Unrecht zufiigen? Warum nicht lieber iibervor-
teilen?» (1. Kor. 6, 7.)

Die Christen sind also berufen, durch ihre Teilnahme an der Wirk-
samheit der welterneuernden und weltiiberwindenden Kraft des Leidens
Christi den Mangel an Ndchstenliebe bei den Ubeltitern auszugleichen
und dadurch nach dem Vorbilde Christi der gottentfremdeten, an das
Recht des Stirkeren appellierenden Menschheit jene Fretheit der Gottes-
kindschaft zu vermitteln, chne deren Vorhandensein jegliche Gemein-~
schaftsgestaltung ihren einigenden Mittelpunkt, das lebenspendende
Gesets Gottes, einbiiflt und letstlich von ordnungszerstdrenden Extremen
bestimmt werden mufl, die auf der Selbstherrlichkeit der irrtumverhaf-
teten Vernunft beruhen: entweder vom Terror des Herrschenden oder
von der Ziigellosigkeit aller. Dabei konnte die durch das Leiden herbei-
zufithrende geistige Erneuerung auch nicht fiir einen Augenblick die
Anarchie herbeifiihren oder die bestehende noch vermehren. Denn die
ersten Christen als die Triger dieser Neugestaltung hatten ja gerade

445



der Ursache jeder Anarchie, der Selbstherrlichkeit des Menschen, prin-
zipiell entsagt, indem sie sich dem Grundpfeiler jeder Ordnung und
jeder Gemeinschaft, dem unwandelbaren gdttlichen Gesets, in allen
Lebensbereichen verpflichteten, Denjenigen Befehlen, die den Christen
Unrecht zufiigten, folgten diese zwar ebenso wie solchen, die kein gott~
widriges Tun vorschrieben; doch nicht deshalb, weil diese Gesese etwa
von dem Inhaber einer «hSheren Gewalt» erlassen waren und deshalb
zum Gehorsam verpflichteten, sondern weil einmal — in Hinsicht auf
die ungerechten und gottwidrigen Befehle der weltlichen Machthaber —
das Gebot Christi, Unrecht zu leiden, verpflichtende Kraft besafl und
auferdem — soweit es Anordnungen betraf, die mit dem christlichen
Sittengesets iibereinstimmten — jener Geist in der christlichen Gemein~
schaft herrschte, dem der Apostel Petrus mit folgenden Worten Aus~
druck gibt: <Denn das ist der Wille Gottes, dafll ihr durch gutes Ver-
halten den Unverstand der t3richten Menschen zum Schweigen bringt,
und zwar als wahrhaft Freie, nicht als solche, welche die Freiheit zum
Deckmantel der Bosheit machen, sondern als Knechte Gottes.» (1. Petr.
2, 15—16.) Die Christen lebten sonach gemifl ihrem Gesets, das das
Gesets Christi war, und wurden, obwohl und gerade weil sie geistig
Getrennte gegeniiber der damaligen Gesellschaft waren, die auf dem
Recht des Stirkeren fufite, zum «Salz der Erdes, dessen welterneuernde
Kraft allmihlich in alle Schichten der Menschheit dringen sollte.

Kime das frei gewollte Leiden nur dem Leidenden zugute und ver~
mdchte es keine {iber alle Maflen gewaltige soziale Wirkkraft zu ent~
falten, bliebe es auch vdllig unverstindlich, wie Christus sagen kann:
«Eine gréflere Liebe kann niemand haben als die, dafl er sein Leben
fiir seine Freunde hingibt.» (Joh. 15, 13.) Denn welche Liebestat er~
weist denn derjenige seinen Freunden, der durch seinen Opfertod, den
er in keiner Weise durch gewaltsamen Widerstand zu verhindern
suchte, nur sich selbst zu heiligen vermag? Dieses Wort Christi hat
doch nur dann einen Sinn, wenn ein solches Opfer die Herzen seiner
Freunde in der Nachfolge Christi bestirkt, den Unwissenden das Licht
der Wahrheit und den Willen zum Guten vermittelt und sogar die
~ Bosheit des Ubeltiters zu {iberwinden vermag. Das Unredhtleiden um
Christi willen ist eben nicht bezichungslose Selbstiiberwindung, miide
Resignation vor der Macht des B&sen in der Welt oder heroischer Nihi~
lismus, sondern trigt gemifi dem Urbild des innergsttlichen Opfers
des dreieinigen Gottes, das am Kreuz von Golgatha in der Zeit sicht-
bar geworden ist, wesentlich sozialen Charakter und birgt eine tiber-
wiltigende ordnungsbildende Kraft in sich. Wie im {ibernatiirlichen, so
sollte auch im natiirlichen Bereich das freiwillige Opfer Mittelpunkt
alles Wirkens sein und durch seine gdttliche Wirkkraft das gottgewollte
christliche Menschenkind, das Ebenbild des Gottmenschen, in den Men- .

schen Gestalt gewinnen. Wiirde das von Christus befohlene und vor~

446



gelebte Zeugnisgeben fiir die Wahrheit, dem das frei gewollte Leiden
wesenseigen ist, keine Frucht gebracht haben, die den Gewaltgliubigen
und Gottentfremdeten erkennen lieff, welche segensreichen Auswir-
kungen mit der Anerkennung des unteilbaren gdttlichen Gesetses ver-
bunden sind, wire das Wort hinfillig: «An ihren Friichten sollt ihr sie
erkennenl» (Matth. 7, 16), dafl ndmlich die Christen Diener Gottes und
Tempel des Heiligen Geistes sind, der machtvoll das Gute wirkt.

Also nicht die Notwehr, erst recht nicht die Vernichtung des un-
gerechten Angreifers in der Notwehr, sondern das von Christus befoh-~
lene und mit seinem heiligsten Blut besiegelte «neue Gebot», gegeniiber
Gewaltgleichen Unrecht zu leiden, ist damit das allein zulissige Mitiel,
damit die Herzen der Menschen von ungeheuchelter Bruderliebe ent~
flammt und die sozialen Beziehungen aller Bereiche in der géttlichen
Wahrheit geldutert werden. Es ist der Eckstein des «vollkommenen Ge-
setses der Freiheits (Jak. 1, 25), zu dem alle Menschen durch die Er-
I8sungstat Christi berufen sind. In diesem Zeichen sollte jeder, der auf
Christus getauft war, zum Wachstum des Leibes Christi beitragen, die
Knechtschaft der Siinde in sich und in der Welt {iberwinden und der
gottgewollten Gewaltenordnung den Weg bereiten.

Von diesem Leidensgebot und dem Verzicht, materiellen Zwang
gegen solche Ubeltiter anzuwenden, iiber die er keine «hShere Gewalt»
beanspruchen kann, die thn um des Allgemeinwohles willen zu mate-~
riellen Zwangsmafinahmen berechtigt, ist also niemand ausgenommen,
der auf Christus getauft ist, weil hiermit das Gebot: Du sollst deinen
Ndchsten lieben wie dich selbst! seine durch Christus bewirkte Erfiil-
lung gefunden hat: der Sklave nicht, dem sein Gebieter und das Gesets
der «Welts jede Menschenwiirde aberkennen; der Freie nicht, dem von
einem sozial Gleichgestellten nicht gem3f der Nadhstenliebe, deren
Mafistab die Selbstliebe ist, wiedervergolten wird; und auch derjenige
nicht, der die natiirliche Rechtsgewalt — die sogenannte «Staatsgewalt» —
im Dienste einer Gemeinschaft ausiiben soll und dem B&sen nicht mit
jenen Mitteln und unter jenen Voraussetzungen wehren kann, die den
unabdingbaren Vorschriften entsprechen, welche der Valkerapostel in
der Gewaltenlehre des 13. Kapitels seines Rémerbriefes festgelegt hat
und mit weldhen vor allem die selbstherrliche Aufhebung des Gebotes:
Du sollst nicht tSten! und die Inanspruchnahme der Strafgewalt iiber
Gewaltgleiche und sozial Gleichrangige unvereinbar ist. Demnach sind
auch die «Staatens und deren Regierungen in ihrem Verhiltnis zu ande-
ren «Staatens und Regierungen an das «neue Gebots gebunden, da die
innerhalb der naturgegebenen Menschheitsfamilie vorhandenen «Staa~
ten»> und deren Regierungen demselben sozialen Zwedk, dem allgemei-
nen Wohl der Menschheit dienen sollen und daher einander nicht {iber-
geordnet, sondern gleichrangig sind. Wo immer also eine Regierung
eine sogenannte «Wehrhoheits beansprucht und den Christen zur per~

447



sonellen und materiellen «Wehrhaftigkeits zu zwingen sucht, gilt auch
aus diesem Grunde das Apostelwort: «Man mufl Gott mehr gehorchen
als den Menschen!s (Apg. 5, 29.) Mag der allmichtige Gott es auch zu~
lassen, dafl unter der Herrschaft der «Ubeltiter», die nur oder in legter
Hinsicht ihr eigenes Ermessen und damit {iberhaupt keinen verpflichten-
den MaBstab fiir Gut und B&se anerkennen, der einzelne und jegliche
Art von Gemeinschaft die Nachfolge Christi eine Zeit bis zum dufler-
sten auf sich nehmen, ja — wie es im Hebrierbrief heifit (Hebr. 12, 4) —
«bis aufs Blut widerstehen» sollen: Das Leidensgebot bleibt fiir jeden
Christen und in jedem Stande immer und tiberall verpflichtend.

Daf} die Bosheit der «Welts> durch die Teilnahme am Leiden Christi
je vollkommen {iberwunden werde, hat Christus, haben seine Apostel
allerdings ebensowenig vorausgesagt wie die Gewiflheit materieller
Sicherheit. Denn bis zum Ende der Zeiten ist Satan der «Fiirst der Welt»
— und die Christenheit lebt in der Welt, wenn sie auch «nicht zu der
Welt gehsrts (Joh. 17, 16). Es ist das «Geheimnis der Bosheits, von
dem der Volkerapostel spricht (2. Thess. 2, 7) und tiber das die Chri~
stenheit selbst im ausweglos und unertriglich erscheinenden Leiden
nicht zu rechten hat, da es eben Geheimnis ist, Die Aussicht auf den
sichtbaren Erfolg ist demnach — wenn das Wort: «Seid klug wie die
Schlangen!» dazu mifibraucht wird, Gottes Geses und die Mittel seiner
Anerkennung und Verbreitung unter irdische Mafistabe zu zwingen —
als entscheidendes Kriterium fiir das Verhalten der Christenheit nicht
nur durchaus unannehmbar, sondern tdrichtes Weltdenken, das den
Teufel durch Beelzebub austreiben zu kénnen vermeint, dem machtvol-
len Wirken Gottes keinen Raum mehr gibt und den Glauben an die
soziale Kraft des Leidens um der Wahrheit willen im Innersten er~
schiittert.

Wie jedes Gebot Gottes, so tragt auch das «neue Gebots absoluten
und damit allgemeinverpflichtenden Charakter. Nur dort, wo das Gebot
Christi riidkhaltlos und ohne Einschrinkung befolgt wird, kann auch
«alles in Christus erneuerts und damit der christliche Missionsauftrag
erfiillt werden. In Seiner Kraft des Leidens soll die Christenheit als die
Gemeinschaft der «Freien», als eine wvollkommene Liebesgemeinschaft
ihren géttlichen Erneuerungsauftrag in die «Welt» tragen; das Dunkel
der blinden Madht erhellen durch die Geredhtigkeit, die das Werk der
Liebe ist; und die Angst durch die Freiheit im g&ttlichen Gesets von
einer verirrten Menschheit nehmen. Denn der Missionsauftrag Christi
tragt ja gleichfalls absoluten Charakter und erschdpft sich nicht darin,
dafl die Gemeinschaft der Gliubigen, die «Kirche», selbstgeniigsam
neben der «Welts bestehen soll. Sein bleibendes, von Christus gesegtes
Ziel, das in der Erlsungstat fiir alle Menschen offenbar wurde, ist viel-
mehr: die «Welts soll in Christus hineinwachsen, an der Neuschépfung

448



Christi teilhaben, so «dem Verderben entrinnen und Anteil an der gott-
lichen Natur erhalten» (2. Petr. 1, 4).

*

Wer «weltlich» gesinnt bleibt, das Gesets Gottes relativieren zu diir-
fen meint, die Macht der Wahrheit an die Ohnmadht der toten Materie
ketten zu miissen glaubt und seine Rechtsauffassung dem Nichsten un~
ter Zuhilfenahme materiellen Zwanges aufzudringen sucht, dem miis~
sen die Triger dieser geistigen Erneuerung allerdings ein Greuel sein.
Denn wenn er von vornherein weill: Derjenige, der sich mit Recht
Christ nennt, ist kein Menschenknedht, sondern ein Knecht Gottes, der
kein Gebot Christi um weltlicher Ziele willen preisgibt; ihn kann ich
nicht als Mittel meiner Selbstsucht mifilbrauchen, und wiirde ich mich
seiner Gesinnung anpassen, dann liefe ich ja selber Gefahr, Unrecht zu
leiden! so kann er in diesem nur einen Feind erblicken, der seinem gott~
entfremdeten Verhalten entgegensteht und dieses als bdse blofstellt.
Diese Feindschaft gegeniiber der christlichen Vollkommenheit ist eben
das «Gesets der Welts; deshalb mahnt schon der Evangelist: «Wundert
euch nicht, liecbe Briider, wenn die Welt euch haft.» (1. Joh. 3, 13.)
Wenn die Christenheit selber aber, wie sie es seit Jahrhunderten in
ihrer {iberwiegenden Mehrheit bewiesen hat, dem Gesets der Welt
folgt, das «neue Gebots als Torheit, zumindest als ganz unverbindlichen
Rat zur Selbstheiligung erachtet, um der Zufleren Sicherheit willen eine
«Politik des kleineren Ulbelss oder eine «Politik der Stirke» bis zur
Selbstzerfleischung der Glieder Christi untereinander betreibt und mit
diesem christlich verbrimten Materialismus und Egoismus zu verstehen
gibt, dafl ihr das Leiden um der Gerechtigkeit willen als sinnlos er-
scheint und das Wort des Apostels: «Aber wenn ihr auch um der Ge-
rechtigkeit willen leiden miifitet — selig seid ihr zu preisenl» (1. Petr.
3, 14) vielleicht im ganz privaten Bereich, doch nie und nimmer im
«ffentlichen Lebens zu gelten hat und aus diesem als verschrobene
«Leidensmystik» verbannt werden muf: Wie soll da noch der christliche
Missionsauftrag, der ja gerade die weltweite «Offentlichkeit» durch~
dringen soll, erfiillt und einer Gottesordnung der Weg bereitet wer~
den? Wie soll dann die «Welts durch das Verhalten der Christenheit
Christus als den Sohn Gottes erkennen und zum Glauben an ihn und
seine Botschaft des Friedens gelangen, wenn sie auch bei dem Verhalten
der Christenheit immer nur das «Recht des Stirkeren» als entscheidendes
Argument zu finden vermag? Gilt da nicht in vollem Umfange das
Apostelwort: «lhr gottentfremdeten Seelen! Wifit ihr nicht, dafl die
Freundschaft mit der Welt Feindschaft gegen Gott ist? Wer also ein
Freund der Welt sein will, macht sich zum Feind Gottes.» (Jak. 4, 4.)

So trigt jeder einzelne Christ, in welcher Stellung er auch immer
sein mag, eine gewaltige Verantwortung vor Gott und den Menschen.
Lehnt er das «neue Gebot» ab oder versucht er es unter allerlei Vor-

449



wianden auszuhShlen, muf} er sich aber auch dariiber im klaren sein, dafl
er damit an das Wesen des Christentums rithrt und sich selbst als
Christustrager verleugnet. Dann ist es aber bei einem soldhen weltlichen
Erfolgsdenken auch nur noch ein Schritt, bis er wieder zum selbstherr-
lichen T&tungsrecht seine Zuflucht nimmt und die Absolutheit weiterer
unabdingbarer Gebote Gottes unter irdische Mafistibe zu zwingen sudht,
so dall statt der erlésenden geistigen Freiheit zum Guten nur das
Zwangsgesets von Druck und Gegendruch geférdert wird und der heid-
nische Machtgeist auf allen Gebieten des sozialen Daseins sogar noch
unter christlichem Namen sein verderbliches Wirken vollendet. Dann
kann sich ein solcher Namenschrist anderseits auch nicht dariiber bekla~
gen und mit Gott rechten, wenn die Prinzipien seiner eigenen Gott-
entfremdung sich letstlich gegen ihn selbst auswirken. Denn auf der
einen Seite die uneingeschrinkte Anerkennung des géttlichen Geseges
verlangen, auf der anderen Seite jedoch selber das von Christus be~
fohlene Mittel zur Ausbreitung des gdttlichen Gesetses aus Mangel an
Vertrauen und Opferbereitschaft sowie aus Weltangst preisgeben: darauf
kann der Segen Gottes nicht ruhen; das ist eben trots allen nachdriick~
lichen Beteuerungen und trog aller Betonung des christlichen Namens
kein Christentum, das diesen Namen wirklich verdient. Denn vor Gott
vermdgen wir nur zu bestehen, wenn wir ihm ganz gehdren wollen.
Solange wir wihnen, dem Kreuz von Golgatha und der Herrlichkeit der
“Welt, dem allmadhtigen Gott und dem ténernen G&fen, dem neuen
- Gebot Christi und dem Gesets der Welt zu gleicher Zeit huldigen zu
kdnnen, wird «die Nacht, da niemand mehr wirken kann», weiter auf
der Menschheit lasten, bis das Gericht bei uns seinen Anfang nimmt.

Johannes Fleischer

Die Irrlehre vom ,gerechten” Krieg

Zur Zeit Augustins war die rdmische Zivilisation von den ostgerma-
nischen Stimmen der Goten und Vandalen bedroht. Im Jahre 410 er~
oberten die Westgoten Rom und brannten es nieder, im Jahre 455 zer-
stérten die Vandalen, was von der Stadt tibriggeblieben war. In unserer
Gegenwart fiihlt sich der Westen in dhnlicher Weise bedroht vom
Osten, und da ist es nicht tiberraschend, dafl Kirchenfiihrer des heutigen
Westens sich fiir ihre Haltung bei den Vitern der Alten Kirche Rat
zu holen suchen. Ihre Hauptquelle ist Augustin (354—430), Bischof
von Hippo (Nordafrika), bekannt vor allem durch sein berithmtes Werk
«Der Gottesstaats.

Aber bei Augustin ist Vorsicht geboten. Zweifellos war er ein grofier
Denker und von' gewaltigem Einflufl auf die Entwicklung des Kirchen-

450



	Das neue Gebot

