Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 11-12

Artikel: Zwischen Religion und Philosophie
Autor: Buber, Martin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139819

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zwischen Religion und Philosophie*

Hugo Bergmann hat in seiner Besprechung meines Buches ~Gottes~
finsternis»** nachdriickliche Bedenken gegen meine scharfe Scheidung
zwischen dem, was der Religion — genauer: dem Glauben — und dem,
was der Philosophie — genauer: dem begrifflichen Denken — zuginglich
ist, geduflert. Der Gegenstand ist so wichtig, dafl ich mich verpflichtet
fihle, einige Hinweise zu seiner Klirung aufzuzeichnen.

Dafl, wie Bergmann sagt, «in der Wirklichkeit des Lebens Ich-Du
und Ich-Es unentwirrbar in verschiedenen Stufen untereinander ver-
wobens sind, gebe ich nicht bloff zu: ich habe seit dem ersten Buch, in
dem ich den Unterschied zwischen diesen beiden Grundhaltungen des
Menschen darzulegen versucht habe, seit «Ich und Du» (1923), immer
wieder betont, daf} es keineswegs um Zustinde geht, die einander stets
«reinlich abldsen», dafl vielmehr in Wirklichkeit unser Dasein gerade in
dieser Hinsicht «oft ein in tiefer Zwiefalt wire verschlungenes Ge-~
schehen» ist («Ich und Du» S. 25), Deshalb habe ich ja in dem neuen
Buch das von Bergmann angefiihrte Beispiel vom Kinde gebracht, dem
die Mutter in einem bestimmten Augenblick das angerufene hilfreiche
Gegeniiber, aber schon im allernichsten, etwa weil sie ein neues, buntes
Seidentuch um den Kopf schlingt, ein Gegenstand der Neugier ist. Und
mit aller erwiinschten Prizision sage ich auch hier («Gottesfinsternis»
S. 152) von den beiden Relationen: «Das ist das Leben des Mensdhen,
dal man an sich beides zu kennen bekommt und immer wieder
beides.» Aber die strenge Scheidung zwischen den beiden Haltungen
scheint mir dennoch unerliflich; unerldBlich, zu zeigen, was beim Ulber~
gang von der Ich-Du-Haltung zur andern verlorengeht: die Aktualitit
einer Lebensbeziehung, und freilich auch, was dabei gewonnen wird, eine
objektiv charakterisierte Apperzeption.

Wie verhilt es sich in diesem Belange zwischen der Glaubenshand-
lung und dem begrifflichen Denken, und zwar gerade «im wirklichen
Leben», an das Bergmann appelliert? Jeder Beter, dem von der vollen
Gebetserfahrung nichts versagt, aber auch nichts erspart geblieben ist,
weil um den furchtbaren Moment, da Gott, der eben erst, wie die
Mutter zu dem hilflos am Boden kauernden Kinde, sich zu ihm herab-~
neigte und ihn emporhob, unversehens sich ihm entzieht. Ich schrecke
aus der Inbrunst meines Gebets auf, die meinem Selbstwissen nach bis
zu diesem Augenblick angehalten hatte, und alsbald spinnt sich der Ge-~
danke an: Gott ist gut, also kann er mich meiner Not nicht preisgeben.
Aber zunichst dndert sich nichts; ich bleibe meiner Not preisgegeben.
All das vollzieht sich innerhalb der religiSsen Sphire, aber das be-~

* Wir freuen uns, dafl Professor Martin Buber das Gesprich mit Professor Hugo
Bergmann aufgenommen hat. D.R.
** Septemberheft der «Neuen Weges.

436



griffliche Denken ist eingedrungen, das einen allgemeinen Sat; iiber
Gott (Gott ist gut) vortrigt und daraus folgert. Aber Gott gibt sich
nicht zum Subjekt eines Satses her, aus dem etwas abzuleiten ist; Attri-
bute offenbart er nur, damit es uns leichter werde, zu ihm aufzuschen
und ihm nachzufolgen; er 138}t sich dem logischen Sats vom Widerspruch
nicht unterwerfen; mit «Also» ist ihm gegeniiber nichts anzufangen. In
der Glaubenswirklichkeit vertraut man Gott nicht deshalb, weil er einem
theologischen Sats nach so und so ist, sondern weil «<Du da bists. Der
Begriff des so und so zu definierenden Guten, welcher das so und so zu
definierende Nichtgute ausschlieBt, wie a das non-a, erliegt der nicht
begrifflich zu definierenden, nicht syllogistisch zu handhabenden Ahnung
eines unseren Maflstiben entriickten Uberguten, dessen Urstrahl sich
auch im haddchsten Menschenethos nicht spiegelt, sondern bricht.

«Das Gebet zu Gotts, sagt Bergmann, «und das Denken iiber Gott
werden [von Buber] auseinandergerissen.» In Wahrheit reifit das fak~
tische Denken tiber Gott, das thn den Gesetsen der menschlichen Logik
unterwirft, das faktische Gebet auseinander. Von hier aus verdeutlicht
sich die Auseinandersesung zwischen Religion und Philosophie.

«Gott kann vom Philosophen nicht erkannt werden», [afit Bergmann
mich sagen. Aber das ist nicht meine Meinung. Was ich meine, ist, daf}
Gott philosophisch — das heifit gegenstindlich-begrifflich auf Grund der
logischen Gesetse — nicht erkannt werden kann. Es hat immer wieder
Philosophen gegeben, die aus tiefer Erfahrung der gesefsten Grenze auf
die Gefahr ihrer Uberschreitung hingewiesen haben. Die stirkste War-
nung hat wohl, am Eingang des modernen Denkens, Nikolaus von Cues
ausgesprochen: Gott sei nicht ein Etwas (aliquid), zu dem ein Gegensats
und Widerspruch denknotwendig ist, sondern tibergegensislich, woraus
sich ergibt, daf} er dem Sats vom Widerspruch nicht untertan ist. Es ist
das hohe Recht der Philosophie, aber auch ihre Pflicht, die Grenze, die
ihre Grundgesetie ihr ziehen, in klarem Wissen innezuhaben und die~
sem Wissen gemifl zu tun und zu lassen. Freilich hat nicht bloff die
nachcusanische Philosophie, sondern zuweilen auch Cusanus selber sich
gegen diese Maxime vergangen; und bekanntlich hat sogar der Denker,
der auf der Warnung sein kritisches System erbaut hat, Kant, in dem
langen, schweren und vergeblichen Ringen um sein Alterswerk, das ein-
«System der reinen Philosophie in ihrem ganzen Inbegriffs werden
sollte, immer wieder, und in wechselnder Begrifflichkeit, Gott als ein
“so und nicht anders beschaffenes Aliquid zu fassen gesudht.

Wir dirfen, dem verschiedenen Grundsinn des Verbums in zwei
groflen Sprachstimmen entsprechend, zwei Arten des Erkennens unter~
scheiden. Das eine, von der griediischen Philosophie klassisch konsti~
tuierte, bedeutet (nach Bultmanns vortrefflicher Definition) das distanz~
nehmende «Einsehen» eines gegenstindlich Verfiigbaren; ein solches
aber ist uns Gott eben nie. Kein Erschlieflen kann hier Ersats schaffen;

437



denn aus dem Sein des Relativen, der durch einander bedingten Dinge
und Wesen, auch aus dem Sein alles Relativen insgesamt, laft sich das
Sein eines Absoluten, einzig durch sich selber Bedingten und somit
Unbedingten, nur als «Postulat», als Idee im kantischen Sinne, nicht aber
als Tatsache erschlieflen; alle Gottesbeweise triigen als solche, mag man
sie auch mit Jaspers als «Vergewisserung des Glaubens in Gedanken-
gingen» gelten lassen. Das andere «Erkennens, von den heiligen Schrif-
ten des Volkes Israel giiltig ausgesagt, bedeutet nicht ein Einsehen, son~
dern einen unmittelbaren Kontakt, fiir den im Gegensaty zu jenem — wo
das Erkannte am Vorgang nicht aktiv beteiligt ist, sondern ihn nur an
sich geschehen lafit — die Wedhselseitigkeit wesentlich ist. Wie Mann
und Weib ihren vertrauten Umgang als ein «Erkennens erfahren, so
erkennt Gott Israel, dafl es ihn erkenne (Amos 3, 2; Hosea 6, 6), und
das ungetreue Israel ist eben eines, das, von Gott «erkannt», dessen
Erkennen nicht erwidert (Hosea 5, 3f). Man mufd sich diese Gottes~
spriiche als im Anfang der Schriftprophetie verlautbart gegenwirtig hal-
ten; aber noch bei Paulus wirkt, in eigentiimlicher Verquickung mit
gnostischem Sprachgebrauch, die Korrelation nach. Im Kontakt mit Gott
beharren, an ihm festhalten liegt dem Glaubensbegriff der hebraischen
Bibel zugrunde. Hier tritt nicht ein erkennendes Subjekt einem erkann-
ten Objekt gegeniiber, sondern die Person begegnet der Person —
meinem Verstindnis nach: der um des Umgangs mit seiner Kreatur
willen je und je Person werdende Gott begegnet je und je dem person-
haften Menschenwesen —, und das Glaubensverhiltnis ist ein Geschehen
zwischen ihnen. Die Aggada weist emphatisch darauf hin, dafl Gott
jedem seiner Offenbarungsempfianger in anderer Persongestalt er~
scheine; aber keiner von ihnen hat die Erscheinung mit thm identifiziert.
Die Philosophen identifizieren immer wieder ihre objektivierenden Per-
spektiven des Absoluten mit ihm selber; ich ziehe hier nicht den Ur-
sprung aus der Erfahrung in Zweifel, wchl aber die rechte Treue der
Erfahrung gegeniiber.

Selbstverstindlich ist dem gliubigen Philosophen nicht zuzumuten,
daf} er die Auswirkung seiner Glaubenserfahrung an der Schwelle seiner
Philosophie haltmachen lasse. Weit entfernt davon, von thm, wie Berg~
mann mir zuschreibt, zu verlangen, daf} er «sich jedes Urteils in der
entscheidendsten Frage enthaltes, habe ich ihm sogar ausdriicklich («Got~
tesfinsternis» S. 57) das Redht zugebilligt, jeweils Kritik an einem «un~
glaubhaft> gewordenen Gottesbild zu iiben, in welcher Kritik, wenn sie
legitim geiibt wird, ich sogar, im Anschlufl an ein Wort Rosenzweigs,
eine Art «Gebet des Philosophen an den wieder unbekannt gewordenen
Gott» erblickt habe, ein implizites Gebet um eine neue Offenbarung, die
eine neue Gottesschau ermdgliche. «Wenn sie legitim geiibt wirds, sage
ich: Nietssches waghalsiges Spiel mit assoziationsreichen Gdtternamen,
wie Dionysos, oder Gebilden dichterischer Anschauung, wie Goethes

438



«Ubermensch», kann ich freilich nicht als legitim anerkennen und noch
weniger Heideggers radikal-phianomenoclogische Verheiflung einer den-
kerischen Wandlung, die dazu fithren werde, dafl «das Erscheinen des
Gottes und der Gétter» (der Plural entzieht hier dem Singular allen echt
ontischen Gehalt) wieder beginne. Worauf es ankommt, ist, daf der
Philosoph, wenn er sich anschickt, von Gott zu reden, von Grund aus
dessen innewerde, dafl er eben damit die Grenze seiner Methode er-
reicht hat. Ich will ihm gewil nicht verwehren, in seinem System den
Gottesnamen durch einen Begriff zu ersesen; aber rechtmiflig wird er
das nur tun kdnnen, wenn er sich zuvor vor das Angesicht des lebendi~
gen Gottes gestellt, ihn angesprochen und sich seinem Anspruch aus~
gesetst hat; dann und dann allein wird in dem «Er» oder «Es», das er zu
determinieren unternimmt, das Du der Begegnung nachzittern und wie
die zitternde Magnetnadel Zeugnis ablegen. Ich fordere meinen Freund
Bergmann auf, sich die Philosophen und ihre Systeme erneut, mit stren~
ger Intuition, daraufhin anzusehen. Martin Buber

In letzter Stunde

Nie rang ich heifler um des Wortes Gnade
als jetst, da mir die Qual das Auge feuchtet,
da Angst und Graun auf blutiger Fassade
gespenstig durch das Zeitgeschehen leudhtet,

nie ward ich stirker von der Macht getrieben
die Herzen meiner Nidhsten zu berithren,
sie schicksalhaft in ihrer Not zu lieben,

die Flamme ihres wachen Seins zu schiiren,

dafl ihre Augen jene Schatten sehen,

die schwarz sich heben aus des Todes Garten,

die lauernd hinter offnen Grabern stehen

und auf des Landes junge SShne warten.

«Kriegls schreit der Satan, und die Welt bleibt stumm?
O Mensch an deinem Abgrund — kehre um.

Erna Hints-Vonthron

439



	Zwischen Religion und Philosophie

