
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 11-12

Artikel: Zwischen Religion und Philosophie

Autor: Buber, Martin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139819

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139819
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zwischen Religion und Philosophie*

Hugo Bergmann hat in seiner Besprechung meines Buches 'Gotfes-
finsternis»** nachdrückliche Bedenken gegen meine scharfe Scheidung
zwisdien dem, was der Religion — genauer: dem Glauben — und dem,
was der Philosophie — genauer: dem begrifflichen Denken — zugänglich
ist, geäußert. Der Gegenstand ist so wichtig, daß ich mich verpflichtet
fühle, einige Hinweise zu seiner Klärung aufzuzeichnen.

Daß, wie Bergmann sagt, «in der Wirklichkeit des Lebens Idi-Du
und Ich-Es unentwirrbar in verschiedenen Stufen untereinander
verwoben» sind, gebe ich nicht bloß zu: ich habe seit dem ersten Buch, in
dem ich den Unterschied zwischen diesen beiden Grundhaltungen des
Menschen darzulegen versucht habe, seit «Ich und Du» (1923), immer
wieder betont, daß es keineswegs um Zustände geht, die einander stets
«reinlich ablösen», daß vielmehr in Wirklichkeit unser Dasein gerade in
dieser Hinsicht «oft ein in tiefer Zwiefalt wirr verschlungenes
Geschehen» ist («Ich und Du» S. 25). Deshalb habe ich ja in dem neuen
Buch das von Bergmann angeführte Beispiel vom Kinde gebracht, dem
die Mutter in einem bestimmten Augenblidc das angerufene hilfreiche
Gegenüber, aber schon im allernächsten, etwa weil sie ein neues, buntes
Seidentuch um den Kopf schlingt, ein Gegenstand der Neugier ist. Und
mit aller erwünschten Präzision sage ich auch hier («Gottesf'nsternis»
S. 152) von den beiden Relationen: «Das ist das Leben des Menschen,
daß man an sich beides zu kennen bekommt und immer wieder
beides.» Aber die strenge Scheidung zwischen den beiden Haltungen
scheint mir dennoch unerläßlich; unerläßlich, zu zeigen, was be'm Ober-
gang von der Ich-Du-Haltung zur andern verlorengeht: die Aktualität
einer Lebensbeziehung, und freilich auch, was dabei gewonnen wird, eine
objektiv charakterisierte Apperzeption.

Wie verhält es sich in diesem Belange zwischen der Glaubenshandlung

und dem begrifflichen Denken, und zwar gerade «im wirklichen
Leben», an das Bergmann appelliert? Jeder Beter, dem von der vollen
Gebetserfahrung nichts versagt, aber auch nichts erspart geblieben ist,
weiß um den furchtbaren Moment, da Gott, der eben erst, wie die
Mutter zu dem hilflos am Boden kauernden Kinde, sich zu ihm herabneigte

und ihn emporhob, unversehens sich ihm entzieht. Ich sdiredee
aus der Inbrunst meines Gebets auf, die meinem Selbstwissen nach bis
zu diesem Augenblick angehalten hatte, und alsbald spinnt sich der
Gedanke an: Gott ist gut, also kann er mich meiner Not nicht preisgeben.
Aber zunächst ändert sich nichts; ich bleibe meiner Not preisgegeben.
All das vollzieht sich innerhalb der religiösen Sphäre, aber das be-

* Wir freuen uns, daß Professor Martin Buber das Gespräch mit Professor Hugo
Bergmann aufgenommen hat. D. R.

** Septemberheft der «Neuen Wege».

436



griffliche Denken ist eingedrungen, das einen allgemeinen Safe über
Gott (Gott ist gut) vorträgt und daraus folgert. Aber Gott gibt sich
nicht zum Subjekt eines Safees her, aus dem etwas abzuleiten ist; Attribute

offenbart er nur, damit es uns leichter werde, zu ihm aufzusehen
und ihm nachzufolgen; er läßt sich dem logischen Safe vom Widerspruch
nicht unterwerfen; mit «Also» ist ihm gegenüber nichts anzufangen. In
der Glaubenswirklichkeit vertraut man Gott nicht deshalb, weil er einem
theologischen Safe nach so und so ist, sondern weil «Du da bist». Der
Begriff des so und so zu definierenden Guten, welcher das so und so zu
definierende Nichtgute ausschließt, wie a das non-a, erliegt der nicht
begrifflich zu definierenden, nicht syllogistisch zu handhabenden Ahnung
eines unseren Maßstäben entrückten Oberguten, dessen Urstrahl sich
auch im höchsten Menschenethos nicht spiegelt, sondern bricht.

«Das Gebet zu Gott», sagt Bergmann, «und das Denken über Gott
werden [von Buber] auseinandergerissen.» In Wahrheit reißt das
faktische Denken über Gott, das ihn den Gesefeen der menschlichen Logik
unterwirft, das faktische Gebet auseinander. Von hier aus verdeutlicht
sich die Auseinandersefeung zwischen Religion und Philosophie.

«Gott kann vom Philosophen nicht erkannt werden», läßt Bergmann
mich sagen. Aber das ist nicht meine Meinung. Was ich meine, ist, daß
Gott philosophisk — das heißt gegenständlich-begrifflich auf Grund der
logischen Gesefee — nicht erkannt werden kann. Es hat immer wieder
Philosophen gegeben, die aus tiefer Erfahrung der gesefeten Grenze auf
die Gefahr ihrer Überschreitung hingewiesen haben. Die stärkste Warnung

hat wohl, am Eingang des modernen Denkens, Nikolaus von Cues
ausgesprochen: Gott sei nicht ein Etwas (aliquid), zu dem ein Gegensafe
und Widerspruch denknotwendig ist, sondern übergegensäfelich, woraus
sich ergibt, daß er dem Safe vom Widerspruch nicht Untertan ist. Es ist
das hohe Recht der Philosophie, aber auch ihre Pflicht, die Grenze, die
ihre Grundgesefee ihr ziehen, in klarem Wissen innezuhaben und
diesem Wissen gemäß zu tun und zu lassen. Freilich hat nicht bloß die
nachcusanische Philosophie, sondern zuweilen auch Cusanus selber sich

gegen diese Maxime vergangen; und bekanntlich hat sogar der Denker,
der auf der Warnung sein kritisches System erbaut hat, Kant, in dem
langen, schweren und vergeblichen Ringen um sein Alterswerk, das ein
«System der reinen Philosophie in ihrem ganzen Inbegriff» werden
sollte, immer wieder, und in wechselnder Begrifflichkeit, Gott als ein
so und nicht anders beschaffenes Aliquid zu fassen gesucht.

Wir dürfen, dem verschiedenen Grundsinn des Verbums in zwei
großen Sprachstämmen entsprechend, zwei Arten des Erkennens
unterscheiden. Das eine, von der griechischen Philosophie klassisch
konstituierte, bedeutet (nach Bultmanns vortrefflicher Definition) das
distanznehmende «Einsehen» eines gegenständlich Verfügbaren; ein solches
aber ist uns Gott eben nie. Kein Erschließen kann hier Ersafe schaffen;

437



denn aus dem Sein des Relativen, der durch einander bedingten Dinge
und Wesen, auch aus dem Sein alles Relativen insgesamt, läßt sich das
Sein eines Absoluten, einzig durch sich selber Bedingten und somit
Unbedingten, nur als «Postulat», als Idee im kantischen Sinne, nicht aber
als Tatsache erschließen; alle Gottesbeweise trügen als solche, mag man
sie auch mit Jaspers als «Vergewisserung des Glaubens in Gedankengängen»

gelten lassen. Das andere «Erkennen», von den heiligen Schriften

des Volkes Israel gültig ausgesagt, bedeutet nicht ein Einsehen,
sondern einen unmittelbaren Kontakt, für den im Gegensafe zu jenem — wo
das Erkannte am Vorgang nicht aktiv beteiligt ist, sondern ihn nur an
sich geschehen läßt — die Wechselseitigkeit wesentlich ist. Wie Mann
und Weib ihren vertrauten Umgang als ein «Erkennen» erfahren, so
erkennt Gott Israel, daß es ihn erkenne (Amos 3, 2; Hosea 6, 6), und
das ungetreue Israel ist eben eines, das, von Gott «erkannt», dessen
Erkennen nicht erwidert (Hosea 5, 3f). Man muß sich diese
Gottessprüche als im Anfang der Schriftprophetie verlautbart gegenwärtig halten;

aber noch bei Paulus wirkt, in eigentümlicher Verquidcung mit
gnostischem Sprachgebrauch, die Korrelation nach. Im Kontakt mit Gott
beharren, an ihm festhalten liegt dem Glaubensbegriff der hebräischen
Bibel zugrunde. Hier tritt nicht ein erkennendes Subjekt einem erkannten

Objekt gegenüber, sondern die Person begegnet der Person —

meinem Verständnis nach: der um des Umgangs mit seiner Kreatur
willen je und je Person werdende Gott begegnet je und je dem personhaften

Menschenwesen —, und das Glaubensverhältnis ist ein Geschehen

zwischen ihnen. Die Aggada weist emphatisch darauf hin, daß Gott
jedem seiner Offenbarungsempfänger in anderer Persongestalt
erscheine; aber keiner von ihnen hat die Erscheinung mit ihm identifiziert.
Die Philosophen identifizieren immer wieder ihre objektivierenden
Perspektiven des Absoluten mit ihm selber; ich ziehe hier nicht den

Ursprung aus der Erfahrung in Zweifel, wohl aber die rechte Treue der

Erfahrung gegenüber.
Selbstverständlich ist dem gläubigen Philosophen nicht zuzumuten,

daß er die Auswirkung seiner Glaubenserfahrung an der Schwelle seiner
Philosophie haltmachen lasse. Weit entfernt davon, von ihm, wie
Bergmann mir zuschreibt, zu verlangen, daß er «sidi jedes Urteils in der
entscheidendsten Frage enthalte», habe ich ihm sogar ausdrücklidi
(«Gottesfinsternis» S. 57) das Recht zugebilligt, jeweils Kritik an einem
«unglaubhaft» gewordenen Gottesbild zu üben, in welcher Kritik, wenn sie
legitim geübt wird, ich sogar, im Anschluß an ein Wort Rosenzweigs,
eine Art «Gebet des Philosophen an den wieder unbekannt gewordenen
Gott» erblickt habe, ein implizites Gebet um eine neue Offenbarung, die
eine neue Gottesschau ermögliche. «Wenn sie legitim geübt wird», sage
ich: Niefesches waghalsiges Spiel mit assoziationsreichen Götternamen,
wie Dionysos, oder Gebilden dichterischer Anschauung, wie Goethes

438



«Übermensch», kann ich freilich nicht als legitim anerkennen und noch

weniger Heideggers radikal-phänomenologische Verheißung einer
denkerischen Wandlung, die dazu führen werde, daß «das Erscheinen des
Gottes und der Götter» (der Plural entzieht hier dem Singular allen echt
ontischen Gehalt) wieder beginne. Worauf es ankommt, ist, daß der
Philosoph, wenn er sich anschickt, von Gott zu reden, von Grund aus
dessen innewerde, daß er eben damit die Grenze seiner Methode
erreicht hat. Ich will ihm gewiß nicht verwehren, in seinem System den
Gottesnamen durch einen Begriff zu ersefeen; aber rechtmäßig wird er
das nur tun können, wenn er sich zuvor vor das Angesicht des lebendigen

Gottes gestellt, ihn angesprochen und sich seinem Anspruch
ausgesefet hat; dann und dann allein wird in dem «Er» oder «Es», das er zu
determinieren unternimmt, das Du der Begegnung nachzittern und wie
die zitternde Magnetnadel Zeugnis ablegen. Ich fordere meinen Freund

Bergmann auf, sich die Philosophen und ihre Systeme erneut, mit strenger

Intuition, daraufhin anzusehen. Martin ßubcr

In letzter Stunde

Nie rang ich heißer um des Wortes Gnade
als jefet, da mir die Qual das Auge feuchtet,
da Angst und Graun auf blutiger Fassade

gespenstig durch das Zeitgeschehen leuchtet,

nie ward ich stärker von der Macht getrieben
die Herzen meiner Nächsten zu berühren,
sie schicksalhaft in ihrer Not zu lieben,
die Flamme ihres wachen Seins zu schüren,

daß ihre Augen jene Schatten sehen,
die schwarz sich heben aus des Todes Garten,
die lauernd hinter offnen Gräbern stehen
und auf des Landes junge Söhne warten.
«Krieg!» schreit der Satan, und die Welt bleibt stumm?
O Mensch an deinem Abgrund — kehre um.

Erna Hing-Vonthroit

439


	Zwischen Religion und Philosophie

