
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 10

Artikel: Eine Vorkämpferin für soziale Frauenemanzipation : Mary
Wollstonecraft

Autor: Radine, Serge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139813

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139813
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Eine Vorkämpferin für soziale
Frauenemanzipation: Mary Wollstonecraft

Frankreich ist zweifellos eines der Länder, wo die Hinrichtung der
beiden Rosenberg am lebhaftesten nachempfunden wurde und wo sie in
den verschiedensten und weitesten Kreisen wie eine Affäre Dreyfus
erschien, in der schließlich das gute Recht der Opfer nicht genügend
anerkannt worden ist. Es soll auch gleich hinzugefügt werden, daß die
französische Meinung schon lange nicht einen solchen seltenen Beweis
der Einstimmigkeit geliefert hat. Mehr noch als ein Zeichen feindseliger
Haltung gegenüber Amerika äußerte sich eine tiefe Besorgnis um die
Justiz, machte sich die Furcht spürbar, daß in diesem schrecklichen
Drama, das sich nun vollzogen hat — zumindest, was die physische
Person der beiden Opfer betrifft —, das Recht der Staatsraison
untergeordnet wurde und daß der Richtspruch nicht unabhängig, sondern
unter dem Druck der öffentlichen Meinung gefällt wurde, die durch die
demagogische und gehässige Kampagne eines MacCarthy vergiftet war,
der naiverweise glaubt, die Sicherheit des Landes dadurch zu gewährleisten,

daß. er eine «Jagd auf Hexen» veranstaltet. Trofe seinen gegenwärtig

zutage tretenden eigenen Fehler und Schwächen hatte Frankreich
das Empfinden, daß es in einem solchen Falle, der weit über die Grenzen
eines Staates hinausreicht und die ganze Menschheit angeht, berechtigt
sei, seine Stimme zu erheben, weil es jenseits und über seine heutige
internationale Stellung hinaus das Land der Verkündung der Menschenrechte

ist und bleibt, das Land der Revolutionen von 1789, von 1830,
von 1848 und der Pariser Kommune!

Übrigens hat sich in diesen Tagen in den meisten Ländern Europas
(mit Ausnahme vielleicht von Francos Spanien und dem Bonner Deutschland)

das gleiche Mitgefühl, wenn auch manchmal in anderer Form,
geregt, und darum ist es gerade diese moralische Isoliertheit Amerikas,
die uns tief beeindruckt, weil sie uns hinter dem zur Schau getragenen
durchaus konventionellen Optimismus gegenüber dem Leben und seinen
Problemen das Bild einer ganz anderen Existenz offenbart, das der große
Schriftsteller Herman Melville am Beginn des 19. Jahrhunderts mit sich

herumtrug und das am Ende des gleichen Jahrhunderts Theodore Dreiser
in seinem berühmten Roman «Das tragische Amerika» veranschaulichte.
Und wie sollte man verschweigen, daß Präsident Eisenhower, der mit der
Überlieferung brach, indem er die Zusammenkünfte seiner Minister mit
einem Gebet beginnen läßt, der nämliche ist, der so schwer gegen das

Erste Gebot des Evangeliums verstoßen hat? Man müßte nichts wissen
von Individual- und Völkerpsychologie, um nicht zu ahnen, daß die
unvermeidlichen Folgen eines derart krassen, derart schreienden Widerspruchs

nicht ausbleiben können, auch wenn sie sich nicht gleich im

40C



grellen Licht, sondern nur allmählich zeigen, aber eben doch so offenbar
sind wie das Sonnenlicht am hellen Mittag.

Während wir auf die Reifung und Vertiefung des amerikanischen
Gewissens warten, an der auf die Dauer zu zweifeln wir nicht berechtigt
sind, mag es pikant sein, darauf hinzuweisen, daß einige intellektuelle
Amerikaner ihre liberalen Ansichten in der Weise von sich geben, daß
sie auf die Vergangenheit zurückgreifen, was ihnen manchmal ermöglicht,

in einem anderen Lande und in einer andern Epoche den nämlichen
Geist der Unduldsamkeit, des Fanatismus und Obskurantismus zu
denunzieren, von dem ihre eigene Nation gegenwärtig so schwer
betroffen ist.

Wie dem auch sei, das sehr schöne und mit großem Interesse und
Nufeen gelesene Buch von Ralph M. Wardle, Professor an der Universität

von Omaha, das dieser über Mary Wollstonecraft kürzlich im
Verlag der Kansas-Universität veröffentlicht hat, verstärkte in uns noch
diesen Eindruck. Allen, die Englisch können, wird es möglich sein, einer
wirklich faszinierenden Persönlichkeit zu begegnen, von der wir noch
viel zu lernen haben. Wardle hat das Buch in charmanter Weise seiner
Frau mit den Worten gewidmet: «Einer andern Marie Wollstonecraft.»
Es ist mit ebensoviel Objektivität wie Teilnahme geschrieben und wirkt
ungemein fesselnd, indem es die unerwarteten, wechselvollen Ereignisse
des romanhaften, meist tragischen, jedenfalls außergewöhnlichen Schicksals

derjenigen schildert, die ihm Veranlassung zu diesem Buch gab und
dessen Heldin sie auch ist. Es sei gleich bemerkt, daß Wardle sich auf
solide Unterlagen stufet, denn zahlreiche Briefe und in Zeitschriften
veröffentlichte Artikel waren ihm zugänglich, welchen die bisherigen
Biographien von Mary Wollstonecraft keine Aufmerksamkeit geschenkt
hatten.

Als Tochter eines jähzornigen, despotischen Vaters, der hart seinen
Lebensunterhalt verdiente, entbehrte sie von frühester Kindheit an der
Liebe, denn ihre Mutter, eine unscheinbare und sehr willfährige Natur,
gab den Brüdern und Schwestern Marys den Vorzug. Ganz aus eigener
Kraft gelang es dieser, sich allmählich in einem Maße durchzusetzen,
so daß sie Stufe um Stufe überschritt, von der untergeordneten Stellung
einer Gouvernante und Gesellschaftsdame bis hinauf zur allgemein
anerkannten Journalistin und schließlich — eine Neuheit für die damalige
Epoche! — zur Schriftstellerin. So erscheint 1786 ihr erstes Werk
«Gedanken über die Erziehung junger Mädchen», das schon ihr «Plädoyer
zugunsten der Rechte der Frau» ankündigte, dieses Hauptwerk, mit dem
für immer der Name und das Andenken Mary Wollstonecrafts
verknüpft bleibt. Schon in ihrem ersten Buch stellte sie die Forderung auf,
die jungen Mädchen wirklich ernsthaft zu erziehen, um sie zu geschulten
Frauen und Müttern heranzubilden, die später fähig sein würden, ihre
eigenen Kinder zu führen und zu leiten, statt von den Männern lediglich
ihrer leiblichen Schönheit wegen, gewissermaßen als Zierpuppen geschäfet

401



zu werden. Mary beklagte laut die Leichtfertigkeit und die geistige
Oberflächlichkeit, in welchen man die Vertreterinnen ihres Geschlechtes
beharren ließ, wobei man sich lediglich darum kümmerte, ihren
Geschmack für gute Manieren, Toiletten und großen Aufwand zu
entwickeln. Im Verlaufe ihrer demütigenden Lehrjahre als Gouvernante
oder Gesellschaftsdame war sie, wie kaum eine andere, berufen, die
bitteren Früchte einer solchen Erziehung, die Dummheit, den Mangel an
Herzensbildung und oft sogar auch die Unsittlichkeit vieler Frauen
wahrzunehmen, die man nach diesen Regeln in Reichtum und Nichtstun
erzogen hatte. Mary sah gerade darin die Ursachen des Mißlingens
zahlreicher Ehen, die auf der Ungleichheit und völligen Abhängigkeit der
Frau vom Mann beruhten, während doch die beiden Geschlechter
offensichtlich dazu bestimmt sind, sich gegenseitig zu fördern und zu
ergänzen. Wie sollte man nicht von Staunen und Begeisterung ergriffen
werden angesichts der Kühnheit und zugleich der Richtigkeit solcher
Ideen, wenn man an die Epoche denkt, in der sie formuliert wurden und
die noch heute nichts von ihrer Aktualität eingebüßt haben, ganz im
Gegenteil!

Ihrer Neigung folgend, die sie antrieb, das zu wagen, wovor damals
so mancher Mann zurückgeschreckt wäre — mit wieviel größerer
Berechtigung also jedwede Frau —, zögerte sie nicht, einen von seinen
Zeitgenossen anerkannten englischen Historiker, Edmond Burke,
anzugreifen, der, ungeachtet seiner liberalen Ideen, in der Angst vor der
Ansteckungsgefahr, die Frankreich mit seinen 1789 der Welt verkündeten

Grundsätzen für England bedeutete, im November 1790 ein sehr
parteiisches, im Geist konservatives Geschichtswerk veröffentlicht hatte,
das in England großen Widerhall fand: «Betrachtungen über die
Französische Revolution». In ihrem «Plädoyer zugunsten der Menschenrechte»
griff Mary Wollstonecraft mit dem ihr eigenen Ungestüm Burke an, den
sie als tendenziösen Historiker und Anwalt der privilegierten Klassen
darstellte.

Die- «Plädoyers zugunsten der Rechte der Frau» waren eine logische
Folgerung des vorhin zitierten Werkes. Den natürlichen Vorwand hierzu

lieferte ihr der Bericht Talleyrands, den die revolutionäre französische
Regierung beauftragt hatte, ein nationales Erziehungsprojekt für die
neue in Ausarbeitung befindliche Konstitution zu unterbreiten. Dieser
Bericht verkannte völlig die liberalen und großzügigen Ansichten eines
Condorcet. So sah Talleyrand vor, daß die kleinen Mädchen nur bis zu
ihrem achten Jahre gemeinsam mit ihren Brüdern in den öffentlichen
Schulen unterrichtet werden sollten, um sich dann bis zu ihrer Verheiratung

und selbst noch nach dieser im Hause zu verschanzen. Da war es

Mary Wollstonecraft, die sich gegen eine derartige Unlogik auflehnte,
der selbst ein Jean-Jacques Rousseau, einer der fortschrittlichsten Geister

402



seiner Zeit, nicht entgehen sollte, gab er doch seinem «Emile» «Sophie»
zur Gefährtin, die er ganz nadi antifeministischen, absolut altvaterischen
Prinzipien erzog. In wenigen Monaten hatte Mary ihr «Plädoyer
zugunsten der Rechte der Frau» vollendet. Sie widmete es Talleyrand mit
einem Vorwort, in dem sie in einem an ihn persönlich gerichteten Brief
ihn und seine Landsleute beschwört, die Frauen nicht ihrer ordentlichen
Rechte zu berauben. «Wenn», so schrieb sie, um ihren Gedanken
verständlicher zu machen, «die abstrakten Rechte des Mannes im Prinzip
und moralisch anerkannt werden, so folgt daraus, daß das gleiche auch
für die Rechte der Frau gelten muß.» Shelley, der die Tochter dieser
außergewöhnlichen Frau, die auch Marie hieß, zur Gefährtin wählte
(in einem seiner berühmten Verse bekannte der Dichter, welchen
Eindruck und unauslöschlichen Einfluß Mary Wollstonecraft seit seiner
Jünglingszeit bei ihm für immer hinterlassen hatte), ruft aus: «Wie
könnte der Mann frei sein, wenn die Frau Sklavin ist?»

Sich auf den Boden uns näherliegender Grundsätze und Tatsachen
begebend, die ich in einem kürzlich erschienenen Buch dargelegt habe,
dem hier eine ausgezeichnete Besprechung zuteil geworden ist, hat der
große italienische Historiker und Geschichtsphilosoph Guglielmo Ferrerò
wiederholt in meisterhafter Weise aufgezeigt, daß die Forderungen der
Frauenrechtlerinnen und besonders die Forderung des Frauenstimmrechts
die direkte und unabweisbare Folgerung jeder echten parlamentarischen
Demokratie sind. Nur jene Männer können ihre Gegnerschaft
rechtfertigen, die zugleich auch unerbittliche Gegner des allgemeinen Wahlrechtes

sind.
Dieses Werk «Plädoyer zugunsten der Rechte der Frau» hatte einen

ungeheuren Widerhall und beträchtliche Rückwirkungen auf die
Zeitgenossen, von denen wir uns heute nur schwer eine Vorstellung machen
können. Sehr bald ins Französische übersefet, wurde das Buch so viel
gekauft, daß es sofort vergriffen war. Alle englischen Zeitschriften
widmeten ihm lange Besprechungen. Niemals hatte man ein ähnliches
Ereignis erlebt: eine Frau schrieb ein Buch über soziale und politische
Philosophie und vermochte sich in den weitesten Kreisen Gehör zu
verschaffen. In dieser Hinsicht ist es besonders charakteristisch, daß Talleyrand,

der einige Jahre später in diplomatischer Mission nach London
reisen mußte, ausdrücklich darauf bestand, die ungestüme Briefschrei-
berin kennenzulernen und ihr einen Besuch abzustatten. Die Nachwelt
sollte übrigens die Berühmtheit des Werkes bestätigen. Tatsächlich hat
das bekannte Pamphlet endgültig Bürgerrecht erworben, denn es figuriert

nunmehr am richtigen Ort im englischen «Everyman»-Verlag, wo
ausschließlich die großen Klassiker der englischen Literatur veröffentlicht
werden.

Aus dem Gesagten geht klar hervor, daß die Französische Revolution
Marys intellektuelle Bildung entscheidend beeinflußt hatte, stellte doch
für sie diese große historische Umwälzung die Versöhnung Voltaires mit

403

/



Rousseau dar, die Verschmelzung des Nationalismus mit der Begeisterung,

die beide in ihr selbst aufeinanderstießen, so daß sie gleicherweise
die Forderungen ihrer Intelligenz und den Ruf ihres Herzens befolgen
konnte. Es besteht kein Zweifel, daß sie, die zeitlebens für Not und
soziale Ungerechtigkeiten empfänglich war, im Sozialismus das einzige
logische und harmonische Endergebnis der Französischen Revolution
gesehen hätte, wenn ihr ein längeres Dasein beschieden gewesen wäre,
genau so wie später Shelley dies bekennen sollte. Es ist jedoch nicht der
Zufall, daß sie am Ende eines allzu kurzen Lebens, in welchem sie sich
den gemeinsten Verleumdungen ausgesefet sah, schließlich während der
lefeten Monate, die sie auf Erden weilte, das Glück an der Seite William
Godwins erleben durfte, dem damals berühmten Verfasser von «Inquiry
on Political Justice» (Enquête über die politische Gerechtigkeit). Es sei
hier daran erinnert, daß Godwin am Vorabend der Französischen
Revolution einer der ersten Theoretiker des aufkommenden Anarchismus war.

Auf einem ganz anderen Gebiete hat Mary Wollstonecraft als
Literaturkritikerin 15 Jahre lang in der Zeitschrift «Analytical» die
mannigfaltigsten Sujets behandelt; Romane, Bücher über Erziehungsfragen,
Philosophie, Metaphysik und andere immer in sehr persönlicher und
origineller Art, die keinen Leser gleichgültig ließ. Noch eine andere Form
ihres vielfältigen Talents offenbart sie uns in ihren während eines kurzen
Aufenthaltes in Schweden, Norwegen und Dänemark verfaßten «Briefen»,

die eine wahrhaft diditerische und bei ihr außergewöhnliche
Begabung und Unmittelbarkeit der Eingebung ankündigen. Einer ihrer
Zeitgenossen schrieb 1797 in bezug auf diese Veröffentlichungen:
«Haben Sie je die Briefe gelesen, die Mary Wollstonecraft aus Schweden,

Norwegen und Dänemark geschrieben hat? Sie haben mich
versöhnt; sie haben mich das kalte Klima und das vom nordischen Mond
erhellte Glatteis und den Schnee lieben gelehrt.» In Wirklichkeit sind
diese Briefe Vorboten der Romantik, vor allem des Dichters Wordsworth,

den sie anzukündigen scheinen.
Betrachtet man von hoher Warte aus die Existenz dieser ungewöhnlichen

Frau, so muß man in erster Linie ihre unerschöpfliche Güte und
Großzügigkeit bewundern. Sie war für die Ihrigen, die sie weder geliebt
noch verstanden haben, wirklich die gute Vorsehung. Sie unterstützte sie
in der Folge, ohne zu erlahmen und auf die verschiedenste Art, wie sie
es auch andern Frauen und Mädchen gegenüber tat, jenen Opfern von
Vorurteil und sozialen Verhältnissen der damaligen Zeit, die ohne
Unterlaß, aber nie vergebens an ihre Türe pochten. Ein menschliches
Gemüt, das aus irgendeinem Grunde litt, vermochte immer wieder Mary
zutiefst zu bewegen, sie, die ihre Mitmenschen nie mehr geliebt hat, als

wenn sie sie in Mißgeschick und Unglück wußte. Darin beruht, unserer
Meinung nach, das große Geheimnis ihres Lebens, ihres Denkens und
ihrer Fortdauer.

404

\



Es ist durchaus nicht von ungefähr, wenn die «Briefe», die sie während

eines kurzen Aufenthaltes in Schweden, Norwegen und Dänemark
schrieb und die sie verfaßte, um für sich und ihr Kind den
Lebensunterhalt zu bestreiten, ihr bestes Werk darstellen, in dem sie sich uns
in ihrer vollen Reife offenbart, und wenn diese nämlichen «Briefe» auf
Godwin einen starken Eindruck machten, der in der Folge Marys künftiges

Schicksal entscheidend beeinflussen sollte.
Am Ende dieses so interessanten Werkes von Wardle wird der Leser

nicht zögern, sich zu dessen Schlußfolgerung zu bekennen, denn nicht
weniger als das Werk trägt auch die Persönlichkeit Marys dazu bei, ihre
Erinnerung wach zu halten. «Sie war», sagte Wardle, «vor allem eine
Frau mit großem persönlichem Charme. Dieser Charme war aber nicht
nur der äußere Charme einer hübschen und anmutigen Frau, sondern
die schöpferische Ausstrahlung einer mutigen Frau, die der Menschheit
zu dienen suchte.» Sie selbst hat einmal in ihren «Briefen aus Schweden»
geschrieben: «Etwas pocht in diesem Herzen, was unvergänglich ist.»
Und gerade das ist es, was uns Mary Wollstonecraft auch heute noch

so staunenswert aktuell, ja unserer Zeit angehörend und als Vorhut
geistiger und sozialer Errungenschaften unserer Epoche erscheinen läßt,
wie sie dies für ihre eigene Zeit gewesen ist. Und wie soll man beim
Lesen der schmerzlich aufwühlenden «Briefe aus dem Hause der Toten»
nicht von einer gewissen unerschütterlichen Standhaftigkeit im Unglück
und von einer bestimmten Seelenbeschaffenheit berührt werden, die Mary
Wollstonecraft und Ethel Rosenberg eigen waren? So sehr ist wahr, daß
sich die großen Seelen auf den Höhen wieder zusammenfinden.

Serge Radine

Nakskrift: Die Leser der «Neuen Wege» werden sicher mit
Vergnügen diese Würdigung Francis Stuarts vernehmen, des Verfassers
von «Die Feuersäule», «Erlösung», «Taufe der Nacht», auf den ich sie
aufmerksam gemacht habe und der mir in bezug auf unsere Zeitschrift
folgendes mitteilt: «Beim Durchblättern der Zeitschrift ,Neue Wege'
habe ich es als Trost empfunden, in ihr das Zentrum einer Gruppe unter
andern in Europa dort und da verstreuten Gruppen zu entdecken, die
inmitten unseres heutigen Chaos für die Wahrheit eintreten. Es sind
in Wirklichkeit diese wenigen Stätten eines christlichen Glaubens, der
alles überdauert und wie ihn ein Dostojewskij, ein Léon Bloy aufgefaßt
haben, der allein uns ermöglicht, unseren Glauben zu stärken.»

Serge Radine

405


	Eine Vorkämpferin für soziale Frauenemanzipation : Mary Wollstonecraft

