
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 10

Artikel: Minderheiten

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139810

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Minderheiten

Vorbemerkung der Redaktion: Wir bringen diese Betrachtung von
Leonhard Ragaz aus dem Jahrgang 1923 der «Neuen Wege», weil sie im
tiefsten Sinne aktuell ist und in der heutigen Weltsituation gar sehr der
Beherzigung bedarf. Wir leben in der «Wiederholung» des Kampfes, der
durch all die Kämpfe der lefeten dreißig bis fünfzig Jahre noch lange nicht
zum Ziele gekommen ist. Die Gegenrevolution beherrscht das Kampffeld,
sicher im wesentlichen infolge des Versagens der wahren Revolution. Dodi
gerade jefet heißt es, nicht müde werden, sich nicht «fürchten», die Gabe
und den Willen Gottes festhalten : denn «Du allein bist Gott, der du Wunder

tust». «Die rechte Hand des Höchsten kann alles ändern.»

Fürchte dich nicht, du kleine Herde, denn
es ist eures Vaters Wohlgefallen, euch das Reich
zu geben. Luk. 12, 32.

Wir sind eine Minderheit, sind über die ganze Welt hin überall
Minderheiten, oft ganz kleine — wir alle, die wir ungefähr das, was die
«Neuen Wege» vertreten, glauben und wollen. Darin haben wir uns zu
finden und uns dies klar vor Augen zu halten. Wir sind eine Minderheit,
sind Minderheiten, sind oft nur kleine «Gruppen», werden von all den
Leuten, die in der Mehrheit sind oder doch große, jederzeit aufzubietende

Massen hinter sich haben, gering geschäfet, und hören es jeden Tag
höhnisch aus dem Munde der Vielen uns zurufen, daß wir wenige seien —
wobei immerhin schon merkwürdig ist, daß diese stolzen Vielen sich vor
uns armen Wenigen so sehr fürchten und den ganzen Apparat ihrer
Macht, zu dem vor allem die Lüge und Verleumdung gehört, spielen
lassen, um uns unschädlich zu machen.

Nun ist es an sich nichts Schlimmes, in der Minderheit zu sein. Dem,
der dies schreibt, ist es immer als die schönere Rolle erschienen. Die paar
Male, wo er sich zufällig in der Gesellschaft der Mehrheit befand, war es
ihm nur halb wohl dabei. Es besdilich ihn früher wohl etwa eine stille
Angst bei dem Gedanken, eines Tages bei denen zu stehen, die obenauf
seien —- eine unnötige Angst freilich, denn er wäre dort doch bald wieder
in irgendeine oppositionelle Minderheit geraten. Es ist schön, in der
Minderheit zu sein. Wer so, wie wir, gegen alle Gewalt gestimmt und so
von Mißtrauen gegen Besife und Macht jeder Art erfüllt ist, kann sich
unmöglich in irgendeiner Lage, wo man beatus possidens ist, ruhig
fühlen. Alle Siege, die irgendwie Machtsiege sind, machen uns zu schaffen,

Niederlagen gegen die Macht sind unserer Seele doch tiefere Freude.
Und doch ist es nicht immer ein leichtes Los, in der Minderheit zu

sein. Man kann und darf daraus so wenig als aus irgendeiner andern
Wahrheit einen Sport machen. Jede Überzeugung, die ernsthaft ist,
erhebt irgendwie den Anspruch, Wahrheit für alle zu sein und darum
auch allgemein herrschend zu werden. Je weniger sie mit dem eigenen
Interesse zu tun und je mehr sie das Wohl der andern im Auge hat,

381



desto größer muß ihre Sehnsucht sein, zu vielen, zu allen zu gelangen.
Das Gegenteil wäre unwahr, unlogisch. Er, der der kleinen Herde das
Reich verheißt, hat doch auch gesprochen: «Ich bin gekommen, ein Feuer
anzuzünden auf Erden, und wie wollte ich, es brennete schon!» Wenn
man für gewisse Ziele kämpft, will man sie auch durchsefeen; es wäre ein
schlechter Kämpfer, der dies nicht mit ganzer Seele begehrte. Überhaupt
liegt in uns allen das Bedürfnis nach Gemeinschaft; wir möchten mit den
Menschen auch durch ähnliche Gedanken und Gefühle verbunden sein.
Gerade wer sich den Menschen verpflichtet fühlt, für sie arbeiten, ihnen
dienen möchte, empfindet es am stärksten als Schmerz, wenn er sich von
ihnen durch hohe Mauern der Denkverschiedenheit, aus der gewöhnlich
Mißverständnis, Haß und Lüge hervorgehen, gehemmt sieht. Das katholische

Ideal — in diesem ganz weiten Sinn verstanden — ist so notwendig
wie das protestantische. Ein Mensch, sagt Novalis irgendwo, sieht

seine eigene Überzeugung sofort unendlich verstärkt, sobald er erfährt,
daß auch nur ein einziger Mensch sie mit ihm teilt. So herrlich dieses
Erleben ist, so bitter ist das umgekehrte. Es ist darum doch wieder ein
schweres Los, in der Minderheit, vielleicht sogar ganz einsam zu sein.

Dieses Los wird vielleicht gerade dann am schwersten, wenn es sich
nicht um die allerlefeten und allerintimsten Dinge handelt, sondern um
Kämpfe von mehr äußerlicher Art, um politische, soziale Ziele, also um
Dinge, bei denen der Natur der Sache nach die Machtfrage eine Rolle
spielt. Mit den ewigen Wahrheiten kann man leichter allein sein und auf
ihr Offenbarwerden warten, als wo es sich um schlimme Zustände handelt,

die wir geändert sehen möchten. Sich in der Minderheit zu sehen,
wird besonders hart, wo gewisse Siege, die von leidenden und kämpfenden

Minderheiten lange vorbereitet und in den Bereich der nahen Erreichbarkeit,

ja Gewißheit gerückt scheinen, nun doch wieder in die Ferne
weichen. Es ist ja nicht so schwer, für neue, den Menschen noch unvertraute

Dinge in der Minderheit zu sein; es ist dann sogar selbstverständlich,

daß man dies sein muß; aber es ist schwer, wieder in der
Minderheit zu sein, wo man in der Mehrheit zu sein glaubte. Es ist schwer,
wenn eine soziale Umwälzung neue Lebens- und Arbeitsmöglichkeiten
für die, die darauf gewartet, geschafft zu haben schien, sich auf einmal
mitten in der Herrschaft der schwärzesten Reaktion zu sehen. Es ist
schwer, nachdem man geglaubt, daß der Weltkrieg dem Kriege moralisch
ein Ende bereitet, zu erfahren, daß die Masse unseres Volkes diesen

Krieg offenbar gar nicht erlebt hat — außer darin, daß sie dadurch sehr
viel gemeiner geworden ist. Und auch das ist schwer, nachdem man
vielleicht auf eine gewisse Reinigung der Welt durch Ernst und Leid
furchtbarster Zeiten gehofft, sich von Schmufe und Laster, tobender Ausgelassenheit

stärker umringt zu sehen als je. Es ist schwer, wenn man ein Recht
— etwa das gleiche Recht der Frauen — durch viele Jahre erstrebte,
Schritt für Schritt vorwärts zu kommen glaubte und am Ende weiter
davon entfernt scheint als beim Beginn des Kampfes, in hoffnungsloser

382



Minderheit. Wenn man vollends an die Sitten der Demokratie gewöhnt
ist, wo man eben immerfort um Mehrheit und Mehrheiten ringt, dann
gerät man um so leichter in diesen Bann des Mehrheitsdurstes, des
Mehrheitswahns, des Zahlenbetruges. Man ist zulefet vielleicht ganz gelähmt,
verdüstert, verbittert dadurch, daß man in der Minderheit ist.

In solchen Lagen kommt das viel zitierte Wort des Meisters von der
«kleinen Herde», der das Reich gegeben werde, zu uns und enthüllt uns
seine trostvolle Wahrheit und Herrlichkeit. Der dies schreibt, muß
gestehen, daß dieses Wort ihm lange nicht so ganz überzeugend in den
Ohren klang. Trofedem das Hüten von Herden vielleicht das Schönste

war, was ihm seine Jugend geschenkt, sind ihm diese biblischen Bilder
von der Herde und den Schafen nie so ganz sympathisch gewesen.
Vielleicht fließt auch in seinen Adern zu viel demokratisches Blut von langen
Reihen von Vorfahren her, als daß er sich mit der Rolle der hoffnungslosen

Minderheit so leicht zufrieden geben könnte. Vielleicht auch ist er
zu sehr auf das Ganze, auf das Wirken auf alle eingestellt, als daß er
sich je mit der Wahrheit in den engen Kreis eines Konventikels irgendeiner

Art einschließen könnte. Diesen Klang hat ja das Wort durch
falschen Gebrauch erhalten. Der Pietismus jeder Art (es gibt auch einen
hochmodernen, gar nicht so weit von uns weg) faßt es ja immer so auf,
als ob das Reich der «kleinen Herde» für sie allein gegeben werde, weil
sie eben allein es verstehe und es aufzunehmen bereit sei, während es
der Masse verschlossen bleiben müsse. Diese Denkweise liegt dem ganzen
Geist Jesu fern. Das Wort bedeutet bloß, daß die Jünger Jesu Christi,
die Bürger des Reiches Gottes, sich nicht durch den Umstand sollen
erschrecken lassen, daß sie nur wenige, nur so eine kleine Herde sind.
Denn trofedem kann und will Gott ihnen das Reich geben, das heißt, er
will es ihnen geben für alle, er will sie zu Werkzeugen und Pionieren
seines Sieges machen. Er braucht gar nicht viele, er kann es ebensogut,
ja noch besser, mit wenigen machen.

So gewinnt das Wort einen gar heldenhaften, herzstärkenden Sinn,
gerade für die heutige Stunde. Das Bild von der Herde wird auf einmal
äußerst zutreffend, ja das einzig mögliche. Erinnere dich daran, wie du
etwa eine solche Herde von Schafen oder Jungvieh zusammengedrängt
sahst vor einem Gewitter, einem Hagelschlag, einer strengen Kälte,
einem Sturzregen — furchtsam, zitternd, in engem Zusammenstehen
Schüfe suchend. Genau dies ist die Lage solcher Minderheiten, die als
Vertreter eines Neuen sich von den übermächtigen Gewalten einer feindlichen

Welt umgeben und umtost sehen. Aber gerade ihnen wurde je und
je das Reich gegeben; von verachteten, verfolgten, armseligen Minderheiten

sind alle großen Siege des Guten ausgegangen.
Den Minderheiten, nicht den Mehrheiten, gehört die Welt; das ist

die wunderbare Paradoxie. Davon hat, wie von andern Wahrheiten des
Christus, auch der Antichrist eine starke Empfindung gehabt. «Der Tau
fällt auf das Gras, wenn die Nacht am verschwiegensten ist... Die still-

383



sten Worte sind es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die mit
Taubenfüßen kommen, lenken die Welt... Nicht um die Erfinder von
neuem Lärm, um die Erfinder von neuen Werten dreht sich die Welt:
unhörbar dreht sie sich.» (Niefesche.) Aber es ist, wie angedeutet, vor
allem eine Wahrheit Christi, und ihr größtes Beispiel bleibt die
Geschichte seiner Gemeinde. Wir sollten nur einmal versuchen, uns die
Tatsachen in ihrer ganzen Paradoxie klar zu machen. Was sind die paar
Leute, zu denen er unser Wort spricht, anders als ein armes, kleines,
verlorenes Häuflein von Menschen, die mit einer völlig unglaublichen
Botschaft einer ganzen festgefügten, glänzenden, gewaltigen Welt
gegenübertreten sollen! Wir, die wir jefet die ganze Geschichte der Christenheit

vor uns sehen, all diese Millionen und Millionen von «Christen»,
wir sehen auch jene Anfänge in diesem Lichte und sehen sie darum
falsch; wir verstehen unser Wort nicht in seiner ganzen Unglaublichkeit:
daß diesen paar armen furchtsamen Bauern, Fischern und Zöllnern die
Welt gehören soll. Aber etwas anderes verstehen wir gut: daß diese paar
Menschen unerhört viel ausgerichtet haben, während die sehr vielen
Christen von später und jefet unerhört wenig ausrichten. Jenen Wenigen
wird das Reich gegeben, diese Vielen haben es fahren lassen. Wohin wir
auch blicken, überall wiederholt sich in der Geschichte des Reiches Gottes
das gleiche: die kleinen Minderheiten sind's, denen das Reich gegeben
wird. Ein einziger Mann wie Paulus schafft einen größeren Weltumsturz
als alle Revolutionäre aller Zeiten miteinander. Die winzigen von den
römischen Generälen und Ministern verachteten Gruppen von Sklaven,
Frauen, Auswürflingen der Gesellschaft, die die ersten Christengemeinden

bilden, besiegen das Imperium Romanum. Die Häuflein von
«Armen», «Gottesfreunden», «Täufern», «Quäkern», «Brüdern» und
wie sie alle heißen, die Verfolgten, Zerstampften, haben die Wahrheiten
empfangen und vertreten, die jefet die Welt bewegen. Ein Mann wie
Pestalozzi — wie elend, verspottet, enttäuscht ist sein Leben gewesen,
aber eine ganze Welt ist aus ihm gewachsen, während seine Verächter
vergessen sind und ihre Welt versunken. Die Sklaverei ist von ein paar
Männern und Frauen und ihren Freunden durch Verfolgung, Hohn,
Martyrium hindurch so lange bekämpft worden, bis Kriegsflotten und
Millionenheere, aus dem Willen dieser Wenigen, Schwachen erstanden,
ihr ein Ende bereiteten.

Nicht die Vielen machen es, sondern die Wenigen. Das ist paradox,
weil es göttlik ist und Gott immer paradox ist. Es ist göttlich: denn
gerade darin tut sich Gott kund, daß er nicht Macht und Glanz und Zahl
braucht, sondern bloß Wahrheit —¦ Wahrheit freilich, die durch Menschen

vertreten wird, Menschen, die ganz treu sind, bis zum Kreuz, aber
die nur wenige zu sein brauchen. Die Wahrheit ist «von dieser Welt».
Sie imponiert durch weltliche Macht. Es laufen ihr auch sofort viele zu,
die es nicht sachlich und lauter meinen, sondern bloß irgendein Interesse
suchen. Wo viele sind, da handelt es sich gewöhnlich um leichtere Dinge,

384



um Dinge von mehr weltlicher Art, um Dinge, die genau darum, weil
sie so gut einleuchten, fast von selber kämen. Aber wo Gott neue Wahrheit

kundtut, da können im Anfang nur wenige sie ganz fassen. Gottes
Wahrheit ist der Welt Torheit; es liegt in der Natur der Sache, daß
namentlich die, welche irgendwie in dieser Welt mächtig und wohlverankert

sind, sie am schwersten fassen können. Diese wenigen aber, die
sie fassen, «müssen durch viele Trübsale ins Reich Gottes eingehen». Die
Wahrheit, die sie vertreten, und sie selbst als ihre Träger müssen immer
wieder durch Feuer geläutert werden, damit sie echtes Gottesgold bleibe
und alle Verunreinigung von ihr abgestreift und ferngehalten werde.
Später, wenn sie gesiegt hat, ist diese Gefahr der Verderbnis ungeheuer
groß; darum müssen wenigstens die Anfänge ganz lauter sein, damit an
dieser Lauterkeit alle spätere Trübung sie immer wieder reinige. Und
es ist endlich eine Notwendigkeit, daß das Große, das der Menschheit
von Gott her wird, ihr nicht zu leicht in den Schoß falle. Sie würde es

sonst nicht zu schäfeen wissen. Wir vermögen den Wert des Großen bloß

zu erkennen, wenn er verbunden ist mit dem Gedanken an Helden und
Märtyrer, an Glauben und Kampf und Treue bis zum Tod. So ist es auf
alle Weise eine Gottesordnung, und zwar eine verständliche, große,
herrliche, daß der kleinen Herde das Reich gegeben wird — nicht aus
dem Wohlgefallen der Welt, die es der Masse gäbe, sondern aus dem
Wohlgefallen Gottes, der als Vater auch der Herr ist. Soli Deo gloria!

Den Minoritäten gehört die Welt. Das soll uns auch heute trösten.
Es gibt heute über die ganze Welt hin solche glaubenden, schaffenden,
kämpfenden, bedrängten Minoritäten, die die Vorhut einer neuen
Menschheit bilden. Sie sind scheinbar machtlos, wehrlos. Die Regierungen,

die kleinen und großen, die Minister, die Generäle, die Bundesräte
und andere Räte, die großen Finanzherren am wenigsten zu vergessen,
regieren die Welt. Aber das Reich gehört jenen andern, vorausgesefet,
daß sie treu bleiben. Von ihnen geht aus, was die Zukunft gestaltet und
einst — fast möchte ich sagen, so seltsam es heute klingt — nur zu früh,
allgemein anerkannt und — verraten sein wird und dann von neuen
Minderheiten gereinigt und weitergeführt werden muß. Schon in der
Gegenwart können sie vielleicht mehr, als sie ahnen. Sie können keine
Friedensarmeen an die Ruhr senden, um von dort die Kriegsarmeen zu
vertreiben, aber wer weiß, sie können mit ihren Mitteln doch den neuen
Weltkrieg verhindern und die Reparationsfrage lösen. Gott gibt es ihnen!
Wenn sie nur lernen, die wirklich göttlichen Mittel zu gebrauchen. Wenn
sie nur wissen, daß Gott durch eine leichte Handbewegung Türme, die
bis an den Himmel reichen, stürzen kann — «ein Wörtlein kann ihn
fällen». Wenn sie nur jene Lektion lernen, die im «Verlorenen Paradiese»
Miltons (der sie ebenfalls in gewaltigen Kämpfen für das Reich Gottes
und entsprechenden Enttäuschungen gelernt hat) der Engel dem ersten
Menschenpaare gibt:

385



«Durch Gutes
Das Böse zu besiegen und durch kleine Dinge
Große zu vernichten — durch das scheinbar Schwache
Das weltlich Starke zu zerstören und das Weltlich-Weise
Durch schlichte Güte; daß das Leiden aber
Für die Wahrheit höchsten Sieges Bürgschaft ist
Und für den Glauben auch der Tod das Tor zum Leben.
Das alles durch das Beispiel dessen dargestellt,
Den ich als Erlöser ewig preise.»

Den Minoritäten gehört die Welt, der kleinen Herde gibt der Vater
das Reich. Bedeutet das wohl, daß wir uns hochmütig in unsere Minderheiten

und kleinen Kreise einschließen und die «Massen» verachten
sollen? Daß wir uns, als die Wenigen, pharisäisch über die Vielen erheben
wollen? (Pharisäer heißt ja auf deutsch: ein Abgeschlossener; ein Pharisäer

ist ein Separatist.) Das hieße vergessen, in welchem Zusammenhang
und zu welchem Zwecke Jesus dieses Wort spricht. Er sagt: «Fürchte dich
nicht, du kleine Herde!» Nicht daß wir hochmütig werden, ist sein Zweck,
sondern daß wir nicht verzagen. Wer wirklich dem Reiche Gottes dient,
der weiß, daß man da nie einem aristokratischen Zirkel von selbstsichern
Leuten gleicht —¦ das tun nur solche, die für eine Religion, eine Sektensache,

eine Theologie, eine Richtung, ein Ich kämpfen —, sondern einer
schwer bedrohten, furchtsamen kleinen Herde. Zu solchem Menschen
kommt das Wort und richtet sie auf zu sieghafter Kraft.

Aber die Demokratie? Nun, die Demokratie bedarf der Ergänzung
durch die Aristokratie, die Vielen haben die Wenigen nötig. Auf dem
Reformationsdenkmal zu Genf steht das Wort eines der geistigen
Begründer der neueren Demokratie: «Ein Mann mit Gott ist stärker als
die ganze Welt.» Leonhard Ragaz

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 4.—11. OKT. 1953

Das Ringen um den Frieden in der Weltpolitik
1. Die weltpolitische Entwiklung seit 1945

Der Zweite Weltkrieg hatte den größten Teil der modernen Welt
mehr oder weniger stark in seinen Bann gezogen und zu ungeheuren
Anstrengungen gezwungen. Als endlich Deutschland und Japan zusammenbrachen,

verbreitete sich in der Weltöffentlichkeit das Gefühl, nun sei der
Störenfried endgültig vernichtet und der Weltfrieden angebrochen. Die
Kriegsverbrecherprozesse sollten die Vergangenheit bereinigen. Die
UNO entstand als Instrument der Völkerverständigung und des Friedens,

386


	Minderheiten

