Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 10

Artikel: Minderheiten

Autor: Ragaz, Leonhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139810

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139810
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Minderheiten

Vorbemerkung der Redaktion: Wir bringen diese Betrachtung von
Leonhard Ragaz aus dem Jahrgang 1923 der «Neuen Wege», weil sie im
tiefsten Sinne aktuell ist und in der heutigen Weltsituation gar sehr der
Beherzigung bedarf. Wir leben in der «Wiederholung» des Kampfes, der
durch all die Kimpfe der leiten dreiflig bis fiinfzig Jahre noch lange nicht
zum Ziele gekommen ist. Die Gegenrevolution beherrscht das Kampffeld,
sicher im wesentlichen infolge des Versagens der wahren Revolution. Doch
gerade jett heifdt es, nicht miide werden, sich nicht <«fiirchten», die Gabe
und den Willen Gottes festhalten: denn «Du allein bist Gott, der du Wun~
der tusts. «Die rechte Hand des Hdchsten kann alles indern.»

Firrchte dich nicht, du kleine Herde, denn
es ist eures Vaters Wohlgefallen, euch das Reich
zu geben. Luk. 12, 32.

Wir sind eine Minderheit, sind iiber die ganze Welt hin iiberall
Minderheiten, oft ganz kleine — wir alle, die wir ungefihr das, was die
«Neuen Weges vertreten, glauben und wollen. Darin haben wir uns zu
finden und uns dies klar vor Augen zu halten. Wir sind eine Minderheit,
sind Minderheiten, sind oft nur kleine «Gruppens, werden von all den
Leuten, die in der Mehrheit sind oder doch grofle, jederzeit aufzubie~
tende Massen hinter sich haben, gering geschitst, und héren es jeden Tag
h&hnisch aus dem Munde der Vielen uns zurufen, dafl wir wenige seien —
wobei immerhin schon merkwiirdig ist, dafl diese stolzen Vielen sich vor
uns armen Wenigen so sehr fiirchten und den ganzen Apparat ihrer
Madht, zu dem vor allem die Liige und Verleumdung gehdrt, spielen
lassen, um uns unschidlich zu machen. :

Nun ist es an sich nichts Schlimmes, in der Minderheit zu sein. Dem,
der dies schreibt, ist es immer als die schénere Rolle erschienen. Die paar
Male, wo er sich zufillig in der Gesellschaft der Mehrheit befand, war es
ihm nur halb wohl dabei. Es beschlich ihn friiher wohl etwa eine stille
Angst bei dem Gedanken, eines Tages bei denen zu stehen, die obenauf
seien — eine unndtige Angst freilich, denn er wire dort doch bald wieder
in irgendeine oppositionelle Minderheit geraten. Es ist schén, in der Min~
derheit zu sein. Wer so, wie wir, gegen alle Gewalt gestimmt und so
von Miflitrauen gegen Besits und Macht jeder Art erfiillt ist, kann sich
unmdglich in irgendeiner Lage, wo man beatus possidens ist, ruhig
filhlen. Alle Siege, die irgendwie Machtsiege sind, machen uns zu schaf-~
fen, Niederlagen gegen die Macht sind unserer Seele doch tiefere Freude.

Und doch ist es nicht immer ein leichtes Los, in der Minderheit zu
sein. Man kann und darf daraus so wenig als aus irgendeiner andern
Wahrheit einen Sport machen. Jede Uberzeugung, die ernsthaft ist,
erhebt irgendwie den Anspruch, Wahrheit fiir alle zu sein und darum
auch allgemein herrschend zu werden. Je weniger sie mit dem eigenen
Interesse zu tun und je mehr sie das Wohl der andern im Auge hat,

381



desto gréfler mufl ihre Sehnsucht sein, zu vielen, zu allen zu gelangen.
Das Gegenteil wire unwahr, unlogisch. Er, der der kleinen Herde das
Reich verheifit, hat doch auch gesprochen: «Ich bin gekommen, ein Feuer
anzuziinden auf Erden, und wie wollte ich, es brennete schonl> Wenn
man fiir gewisse Ziele kiampft, will man sie auch durchsetsen; es wire ein
schlechter Kampfer, der dies nicht mit ganzer Seele begehrte. Uberhaupt
liegt in uns allen das Bediirfnis nach Gemeinschaft; wir mdchten mit den
Menschen auch durch ihnliche Gedanken und Gefiihle verbunden sein.
Gerade wer sich den Menschen verpflichtet fiihlt, fiir sie arbeiten, ihnen
dienen mdchte, empfindet es am stirksten als Schmerz, wenn er sich von
ihnen durch hohe Mauern der Denkverschiedenheit, aus der gewdhnlich
Mifverstindnis, Hafl und Liige hervorgehen, gehemmt sieht. Das katho-
lische Ideal — in diesem ganz weiten Sinn verstanden — ist so notwen-
dig wie das protestantische. Ein Mensch, sagt Novalis irgendwo, sieht
seine eigene Uberzeugung sofort unendlich verstirkt, sobald er erfihrt,
dafl auch nur ein einziger Mensch sie mit thm teilt. So herrlich dieses
Erleben ist, so bitter ist das umgekehrte. Es ist darum doch wieder ein
schweres Los, in der Minderheit, vielleicht sogar ganz einsam zu sein.
Dieses Los wird vielleicht gerade dann am schwersten, wenn es sich
nicht um die allerletsten und allerintimsten Dinge handelt, sondern um
Kiampfe von mehr duflerlicher Art, um politische, soziale Ziele, also um
Dinge, bei denen der Natur der Sache nach die Machtfrage eine Rolle
spielt. Mit den ewigen Wahrheiten kann man leichter allein sein und auf
ihr Offenbarwerden warten, als wo es sich um schlimme Zustinde han~
delt, die wir geéin'dert sehen m8chten. Sich in der Minderheit zu sehen,
wird besonders hart, wo gewisse Siege, die von leidenden und kimpfen-~
den Minderheiten lange vorbereitet und in den Bereich der nahen Erreich~
barkeit, ja Gewiflheit geriickt scheinen, nun doch wieder in die Ferne
weichen. Es ist ja nicht so schwer, fiir neue, den Menschen noch unver-
traute Dinge in der Minderheit zu sein; es ist dann sogar selbstver~
stindlich, dafl man dies sein muf}; aber es ist schwer, wieder in der Min~
derheit zu sein, wo man in der Mehrheit zu sein glaubte. Es ist schwer,
wenn eine soziale Umwilzung neue Lebens- und Arbeitsmdglichkeiten
fiir die, die darauf gewartet, geschafft zu haben schien, sich auf einmal
mitten in der Herrschaft der schwirzesten Reaktion zu sehen. Es ist
schwer, nachdem man geglaubt, dafl der Weltkrieg dem Kriege moralisch
ein Ende bereitet, zu erfahren, dafl die Masse unseres Volkes diesen
Krieg offenbar gar nicht erlebt hat — aufler darin, daf} sie dadurch sehr
viel gemeiner geworden ist. Und auch das ist schwer, nachdem man viel~
leicht auf eine gewisse Reinigung der Welt durch Ernst und Leid furcht-
barster Zeiten gehofft, sich von Schmuts und Laster, tobender Ausgelassen-
heit stirker umringt zu sehen als je. Es ist schwer, wenn man ein Recht
— etwa das gleiche Recht der Frauen — durch viele Jahre erstrebte,
Schritt fiir Schritt vorwirts zu kommen glaubte und am Ende weiter
davon entfernt scheint als beim Beginn des Kampfes, in hoffnungsloser

382



Minderheit. Wenn man vollends an die Sitten der Demokratie gewdhnt
ist, wo man eben immerfort um Mehrheit und Mehrheiten ringt, dann
gerit man um so leichter in diesen Bann des Mehrheitsdurstes, des Mehr-
heitswahns, des Zahlenbetruges. Man ist zulett vielleicht ganz gelihmt,
verdiistert, verbittert dadurch, dafl man in der Minderheit ist.

In solchen Lagen kommt das viel zitierte Wort des Meisters von der
<kleinen Herde», der das Reich gegeben werde, zu uns und enthiillt uns
seine trostvolle Wahrheit und Herrlichkeit. Der dies schreibt, muf}
gestehen, daf} dieses Wort ihm lange nicht so ganz iiberzeugend in den
Ohren klang. Trodem das Hiiten von Herden vielleicht das Schénste
war, was ihm seine Jugend geschenkt, sind ihm diese biblischen Bilder
von der Herde und den Schafen nie so ganz sympathisch gewesen. Viel~
leicht fliefit auch in seinen Adern zu viel demokratisches Blut von langen
Reihen von Vorfahren her, als dafl er sich mit der Rolle der hoffnungs-~
losen Minderheit so leicht zufrieden geben kénnte, Vielleicht auch ist er
zu sehr auf das Ganze, auf das Wirken auf alle eingestellt, als dafy er
sich je mit der Wahrheit in den engen Kreis eines Konventikels irgend-
einer Art einschlieflen kénnte. Diesen Klang hat ja das Wort durch fal-
schen Gebrauch erhalten. Der Pietismus jeder Art (es gibt auch einen
hochmodernen, gar nicht so weit von uns weg) fafit es ja immer so auf,
als ob das Reich der <«kleinen Herde» fiir sie allein gegeben werde, weil
sie eben allein es verstehe und es aufzunehmen bereit sei, wihrend es
der Masse verschlossen bleiben miisse, Diese Denkweise liegt dem ganzen
Geist Jesu fern. Das Wort bedeutet blof, dafl die Jiinger Jesu Christi,
die Biirger des Reiches Gottes, sich nicht durch den Umstand sollen
erschrecken lassen, dafl sie nur wenige, nur so eine kleine Herde sind.
Denn trosddem kann und will Gott thnen das Reich geben, das heifit, er
will es thnen geben fiir alle, er will sie zu Werkzeugen und Pionieren
seines Sieges machen. Er braucht gar nicht viele, er kann es ebensogut,
ja noch besser, mit wenigen machen.

So gewinnt das Wort einen gar heldenhaften, herzstirkenden Sinn,
gerade fiir die heutige Stunde. Das Bild von der Herde wird auf einmal
duflerst zutreffend, ja das einzig mdgliche. Erinnere dich daran, wie du
etwa eine solche Herde von Schafen oder Jungvieh zusammengedringt
sahst vor einem Gewitter, einem Hagelschlag, einer strengen Kilte,
einem Sturzregen — furchtsam, zitternd, in engem Zusammenstehen
Schuts suchend. Genau dies ist die Lage solcher Minderheiten, die als
Vertreter eines Neuen sich von den tibermichtigen Gewalten einer feind-
lichen Welt umgeben und umtost sehen. Aber gerade ihnen wurde je und
je das Reich gegeben; von verachteten, verfolgten, armseligen Minder~
heiten sind alle grofien Siege des Guten ausgegangen.

Den Minderheiten, nicht den Mehrheiten, gehdrt die Welt; das ist
die wunderbare Paradoxie. Davon hat, wie von andern Wahrheiten des
Christus, auch der Antichrist eine starke Empfindung gehabt. «Der Tau
fallt auf das Gras, wenn die Nacht am verschwiegensten ist . . . Die still-

383 -



sten Worte sind es, welche den Sturm bringen. Gedanken, die mit Tau~
benfiilen kommen, lenken die Welt... Nicht um die Erfinder von
neuem Lirm, um die Erfinder von neuen Werten dreht sich die Welt:
unhérbar dreht sie sich.» (Nietsche.) Aber es ist, wie angedeutet, vor
allem eine Wahrheit Christi, und ihr gréfites Beispiel bleibt die Ge-
schichte seiner Gemeinde. Wir sollten nur einmal versuchen, uns die
Tatsachen in ihrer ganzen Paradoxie klar zu machen. Was sind die paar
Leute, zu denen er unser Wort spricht, anders als ein armes, kleines,
verlorenes Hauflein von Menschen, die mit einer v&llig unglaublichen
Botschaft einer ganzen festgefiigten, glinzenden, gewaltigen Welt gegen-
{ibertreten sollen! Wir, die wir jett die ganze Geschichte der Christen~
heit vor uns sehen, all diese Millionen und Millionen von «Christens,
wir sehen auch jene Anfinge in diesem Lichte und sehen sie darum
falsch; wir verstehen unser Wort nicht in seiner ganzen Unglaublichkeit:
dafl diesen paar armen furchtsamen Bauern, Fischern und Z&llnern die
Welt gehdren soll. Aber etwas anderes verstehen wir gut: dafl diese paar
Menschen unerhdrt viel ausgerichtet haben, wihrend die sehr vielen
Christen von spater und jett unerhdrt wenig ausrichten. Jenen Wenigen
wird das Reich gegeben, diese Vielen haben es fahren lassen. Wohin wir
auch blicken, iiberall wiederholt sich in der Geschichte des Reiches Gottes
das gleiche: die kleinen Minderheiten sind’s, denen das Reich gegeben
wird. Ein einziger Mann wie Paulus schafft einen gréfleren Weltumsturz
als alle Revolutionire aller Zeiten miteinander. Die winzigen von den
rdmischen Generdlen und Ministern verachteten Gruppen von Sklaven,
Frauen, Auswiirflingen der Gesellschaft, die die ersten Christengemein~
den bilden, besiegen das Imperium Romanum. Die Hiuflein von
«Armens, «Gottesfreundens, «Tiuferns, «Quikern», «Briidern» und
wie sie alle heiflen, die Verfolgten, Zerstampften, haben die Wahrheiten
empfangen und vertreten, die jetit die Welt bewegen. Ein Mann wie
Pestalozzi — wie elend, verspottet, enttduscht ist sein Leben gewesen,
aber eine ganze Welt ist aus ihm gewachsen, wihrend seine Verichter
vergessen sind und ihre Welt versunken. Die Sklaverei ist von ein paar
Minnern und Frauen und ihren Freunden durch Verfolgung, Hohn,
Martyrium hindurch so lange bekampft worden, bis Kriegsflotten und
Millionenheere, aus dem Willen dieser Wenigen, Schwachen erstanden,
ihr ein Ende bereiteten. :

Nicht die Vielen machen es, sondern die Wenigen. Das ist paradox,
weil es géttlich ist und Gott immer paradox ist. Es ist g&ttlich: denn
gerade darin tut sich Gott kund, daf} er nicht Macht und Glanz und Zahl
braucht, sondern blof Wahrheit — Wahrheit freilich, die durch Men~
schen vertreten wird, Menschen, die ganz treu sind, bis zum Kreuz, aber
die nur wenige zu sein brauchen. Die Wahrheit ist «<von dieser Welts.
Sie imponiert durch weltliche Macht. Es laufen ihr auch sofort viele zu,
die es nicht sachlich und lauter meinen, sondern blof} irgendein Interesse
suchen. Wo viele sind, da handelt es sich gewdhnlich um leichtere Dinge,

384



um Dinge von mehr weltlicher Art, um Dinge, die genau darum, weil
sie so gut einleuchten, fast von selber kimen. Aber wo Gott neue Wahr-
heit kundtut, da kénnen im Anfang nur wenige sie ganz fassen. Gottes
Woahrheit ist der Welt Torheit; es liegt in der Natur der Sache, daf}
namentlich die, welche irgendwie in dieser Welt michtig und wohlver~
ankert sind, sie am schwersten fassen kdnnen. Diese wenigen aber, die
sie fassen, «miissen durch viele Triibsale ins Reich Gottes eingehen». Die
Woahrheit, die sie vertreten, und sie selbst als ithre Triger miissen immer
wieder durch Feuer geliutert werden, damit sie echtes Gottesgold bleibe
und alle Verunreinigung von ihr abgestreift und ferngehalten werde.
Spiter, wenn sie gesiegt hat, ist diese Gefahr der Verderbnis ungeheuer
grof}; darum miissen wenigstens die Anfinge ganz lauter sein, damit an
dieser Lauterkeit alle spitere Triibung sié immer wieder reinige. Und
es ist endlich eine Notwendigkeit, dafl das Grofle, das der Menschheit
von Gott her wird, ihr nicht zu leicht in den Schof falle. Sie wiirde es
sonst nicht zu schiten wissen. Wir verm&gen den Wert des Grofien blofl
zu erkennen, wenn er verbunden ist mit dem Gedanken an Helden und
Martyrer, an Glauben und Kampf und Treue bis zum Tod. So ist es auf
alle Weise eine Gottesordnung, und zwar eine verstindliche, grofle,
herrliche, daf der kleinen Herde das Reich gegeben wird — nicht aus
dem Wohlgefallen der Welt, die es der Masse gibe, sondern aus dem
Wohlgefallen Gottes, der als Vater auch der Herr ist. Soli Deo glorial

Den Minorititen gehért die Welt. Das soll uns auch heute trdsten.
Es gibt heute {iber die ganze Welt hin solche glaubenden, schaffenden,
kimpfenden, bedringten Minorititen, die die Vorhut einer neuen
Menschheit bilden. Sie sind scheinbar machtlos, wehrlos. Die Regierun-
gen, die kleinen und grofen, die Minister, die Generile, die Bundesrite
und andere Rite, die groflen Finanzherren am wenigsten zu vergessen,
regieren die Welt. Aber das Reich gehdrt jenen andern, vorausgesetst,
dafl sie treu bleiben. Von ihnen geht aus, was die Zukunft gestaltet und
einst — fast mdchte ich sagen, so seltsam es heute klingt — nur zu friih,
allgemein anerkannt und — verraten sein wird und dann von neuen
Minderheiten gereinigt und weitergefithrt werden mufl. Schon in der
Gegenwart kdnnen sie vielleicht mehr, als sie ahnen. Sie kdnnen keine
Friedensarmeen an die Ruhr senden, um von dort die Kriegsarmeen zu
vertreiben, aber wer weif}, sie kénnen mit ihren Mitteln doch den neuen
Weltkrieg verhindern und die Reparationsfrage 18sen. Gott gibt es ihnen!
Wenn sie nur lernen, die wirklich géttlichen Mittel zu gebrauchen. Wenn
sie nur wissen, dafl Gott durch eine leichte Handbewegung Tiirme, die
bis an den Himmel reichen, stlirzen kann — «ein Wortlein kann ihn
fillen». Wenn sie nur jene Lektion lernen, die im «Verlorenen Paradiese»
Miltons (der sie ebenfalls in gewaltigen Kampfen fiir das Reich Gottes
und entsprechenden Enttiuschungen gelernt hat) der Engel dem ersten
Menschenpaare gibt:

385



«Durch Gutes
Das B&se zu besiegen und durch kleine Dinge
Grofle zu vernichten — durch das scheinbar Schwache
Das weltlich Starke zu zerstdren und das Weltlich-Weise
Durdh schlichte Giite; dafl das Leiden aber ,
Fiir die Wahrheit hdchsten Sieges Biirgschaft ist
Und fiir den Glauben auch der Tod das Tor zum Leben.
Das alles durch das Beispiel dessen dargestellt,
Den ich als Erléser ewig preise.»

Den Minorititen gehdrt die Welt, der kleinen Herde gibt der Vater
das Reich. Bedeutet das wohl, daf} wir uns hochmiitig in unsere Minder~
heiten und kleinen Kreise einschlieflen und die «Massen» verachten sol~
len? Dafl wir uns, als die Wenigen, pharisiisch {iber die Vielen erheben
wollen? (Pharisier heifit ja auf deutsch: ein Abgeschlossener; ein Phari~
sder ist ein Separatist.) Das hiefle vergessen, in welchem Zusammenhang
und zu welchem Zwedke Jesus dieses Wort spricht. Er sagt: «Fiirchte dich
nicht, du kleine Herde!» Nicht dafl wir hochmiitig werden, ist sein Zweck,
sondern dafl wir nicht verzagen. Wer wirklich dem Reiche Gottes dient,
der weifl, dafl man da nie einem aristokratischen Zirkel von selbstsichern
Leuten ‘gleicht — das tun nur solche, die fiir eine Religion, eine Sekten-~
sache, eine Theologie, eine Richtung, ein Ich kimpfen —, sondern einer
schwer bedrohten, furchtsamen kleinen Herde. Zu solchen Menschen
kommt das Wort und richtet sie auf zu sieghafter Kraft.

Aber die Demokratie? Nun, die Demokratie bedarf der Erginzung
durch die Aristokratie, die Vielen haben die Wenigen nétig. Auf dem
Reformationsdenkmal zu Genf steht das Wort eines der geistigen Be-~
griinder der neueren Demokratie: «Ein Mann mit Gott ist stirker als
die ganze Welt.» Leonhard Ragaz

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 4.—11. OKT. 1953

Das Ringen um den Frieden in der Weltpolitik

1. Die weltpolitische Entwicklung seit 1945

Der Zweite Weltkrieg hatte den gréfiten Teil der modernen Welt
mehr oder weniger stark in seinen Bann gezogen und zu ungeheuren An-
strengungen gezwungen. Als endlich Deutschland und Japan zusammen-
brachen, verbreitete sich in der Weltsffentlichkeit das Gefiihl, nun sei der
Stdrenfried endgiiltig vernichtet und der Weltfrieden angebrochen. Die
Kriegsverbrecherprozesse sollten die Vergangenheit bereinigen. Die
UNO entstand als Instrument der Vélkerverstindigung und des Friedens,

386



	Minderheiten

