
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 9

Buchbesprechung: Gottesfinsternis

Autor: Bergman, Hugo

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einem neuen Volk, zum Ebenbild der neuen Menschheit. So hat das neue
Israel in erster Linie eine geistige, ethische und göttliche Aufgabe, die

Aufgabe, in neuer Vollendung die Menschheit und die Weltreligionen,
in erster Linie Jesus und Israel, friedlich zu versöhnen.

Dr. Erik Blök, Naharia

Gottesfinsternis*

Es gibt eine Gottesfinsternis, wie es eine Sonnenfinsternis gibt, und
die Weltstunde, in welcher wir leben, ist eine Stunde solcher Finsternis
— dies ist die These, welche Buber in seinem vor kurzem deutsch und
englisch erschienenen Buche vertritt (M. Buber, Gottesfinsternis, Ma-
nesse-Verlag, Zürich — Eclipse of God, Harper § Brothers, Neuyork).
Es ist eine Stunde der Irrealisierung Gottes, und gewaltige Mächte sind
am Werk, der Menschheit die Wirklichkeit aller Wirklichkeiten zu
nehmen. Eine Sonnenfinsternis im astronomischen Sinne kann es nur
geben, weil es im Räume die Beziehung zwischen Erde und Sonne gibt,
die in bestimmten Momenten unterbrochen wird. So auch im geistigen:
es gibt eine direkte Beziehung zwischen dem Menschen und Gott, es

gibt den «Wesensblick», durch welchen wir zu Gott hinzublicken
vermögen. Daß es dieses echte religiöse Erlebnis gibt, ist nicht zu beweisen,
es ist nur zu erfahren, und viele Menschen haben es erfahren. Was aber
kann hier die direkte Verbindung unterbrechen und verdecken und die
Finsternis herbeiführen? Buber antwortet: Die Ich-Es-Beziehung hat die
Ich-Du-Beziehung erdrückt.

Es ist aus früheren Büchern Bubers bekannt, daß er das Wesen des
Menschen darin sieht, daß der Mensch eine Doppelnatur ist. Diese
Doppelnatur spricht sich darin aus, daß der Mensch einmal in der lebendigen
Wirklichkeit der unmittelbaren Beziehung des Ich zum Du lebt, und einmal

wieder nur in der bloß mittelbaren Beziehung des Subjektes zum
Objekt, zu den Dingen lebt. Im vorliegenden Buche bringt Buber das

Beispiel vom Kinde, das einmal seine Mutter in der Not ruft (Ich-Du)
und vom selben Kinde, das gelegentlich die Mutter wie ein anderes
Objekt in Augenschein nimmt (Ich-Es). Zu Gott, lehrt nun Buber, können

wir nur Du sagen, weil von Gott kein objekthafter Aspekt zu
gewinnen ist. Wenn nun der moderne Mensch, der völlig den Objekten
und der «sachlichen Betrachtung» verfallen ist, verlernt hat, «Du» zu
sagen, tritt jene Irrealisierung Gottes ein, von welcher das Buch handelt.

Diese Irrealisierung ist vor allem von der Philosophie ausgegangen.
Das Buch ist der Beziehung zwischen Religion und Philosophie gewid-

* Siehe redaktionelle Bemerkungen dieses Heftes. DR

345



met. Religion ist für Buber natürlich keine Institution, sondern Leben in
jenem lebendigen Blick, von dem wir sprachen. Die Philosophie aber ist
Wissenschaft, nicht Leben. An Stelle der Beziehung Ich-Du tritt für sie
notwendigerweise die Beziehung Subjekt—Objekt ein. Als Wissenschaftler

lebe ich nicht mit den Dingen, sondern ich urteile über sie. Da aber
Gott nicht Objekt werden kann, so kann man nicht über Gott urteilen.
Wenn der Philosoph über Gott philosophiert, spricht er nicht von Gott,
sondern von einem abstrakten Begriff. Der «Gott der Philosophen» ist
nicht Gott.

Buber ist weit davon entfernt, die Bedeutung der Philosophie zu
unterschäfeen. Er erkennt an: Die Philosophie ist in Pflicht genommen.
Nur durch ihre Abstraktionskraft ist die «Welt» als objektiver in sich

geschlossener Zusammenhang alles Seienden möglich geworden. In der
Haltung des Glaubens, der an den Augenblick und an das konkrete
Ich-Du-Erlebnis gebunden war, kann es nicht jenen Zusammenhang der
Dinge geben, den wir Welt nennen. Es ist die große Funktion der
Begriffsbildung, daß der begrifflich erfaßte und geformte Gehalt von einem
zum andern «objektiv» weitergegeben werden kann. Aber die Beziehung
zwischen Ich und Du, das heißt die eigentliche Wirklichkeit des
Menschen, geht nicht in diese Begriffsbildung ein. Descartes sagt wohl «Ich
denke, also bin ich», aber das Ich, das da spricht, ist nicht der lebendige
Mensch Descartes, sondern eine Abstraktion. Denn wie könnte in
Wirklichkeit ein Ich bestehen ohne ein Du? Es handelt sich hier eben um eine
Abstraktion. Die Philosophie ist auf die Voraussefeung gegründet, daß
wir in der Abstraktion das Absolute schauen. Der Gott der Philosophen
ist eine allgemeine Idee, die ihren bestimmten Plafe in einem Gedankensystem

einnimmt. Das ist nicht der Gott, den wir rufen, nicht «der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs». Auf dem Wege der philosophischen
Abstraktion ist die Konkretheit nicht zu erreichen.

Wohl ist die Philosophie an ihrem Orte gerechtfertigt, aber sie
darf sich nicht zur Alleinherrscherin machen. Aber das gerade tut sie.
Sie hält den Glauben für eine Art untergeordneter Philosophie, für ein
Surrogat zum Behelfe denkunfähiger Menschen. In Wirklichkeit aber
löst die Philosophie alle Realität, alles «Gegenüber», alle Existenz des
Menschen als Partner auf.

Diese Auflösung geschieht in unserer Zeit durch Subjektivierung,
wie sie klassisch in der Philosophie von L. Feuerbach formuliert wurde.
Alle vermeintliche Zwiesprache des Menschen mit Gott sei ein
Selbstgespräch des Menschen, ein Gespräch zwischen verschiedenen Schichten
des Ich. Der Glaube sei nicht eine Beziehung zum absoluten Du,
sondern ein innerseelischer Prozeß, dessen Resultate auf eine fiktive Ebene

«projiziert» werden. Buber zitiert Sartre: «Es gibt kein anderes
Universum als das menschliche, das Universum der menschlichen
Subjektivität.»

346



Wir können auf die Einzelheiten der Auseinandersefeungen Bubers
mit Sartre, Heidegger, Jung nicht eingehen, auch nicht auf die schönen
Seiten, welche Buber seinem einstmaligen Gegner Hermann Cohen
gewidmet hat und in denen er aufzeigt, wie sich Cohen von der
psychologischen Relativierung des Gottesbegriffes befreite und sich vom Glauben

überwältigen ließ. Das Resultat dieser Auseinandersefeungen mit
der Philosophie der Gegenwart ist: Es ist die Schicksalsfrage unserer
Zeit, ob wir imstande sein werden, uns dieser Subjektivität zu
entwinden und die wesenhafte Differenz zu erkennen, die zwischen aller
Subjektivität und der wahren Realität des Göttlichen besteht; ob wir
uns von der Irrealisierung befreien und zur Realität zurückkehren können.

Was bedeutet diese Rückkehr? Buber bemüht sich, seine Leser vor
dem Mißverständnis zu bewahren, als würde «Religion» einen Bezirk
außerhalb des Alltags meinen. Die Antwort Israels am Sinai «Wir tun's,
wir hören's» spricht das entscheidende Verhalten mit naiver und
unüberbietbarer Prägnanz aus. Die wahre Gottesfurcht bedeutet eben dies:
daß der Mensch auf seinen konkreten Lebenszusammenhang hingewiesen
wird. Die Offenbarung geschieht nicht jenseits des Alltags, sondern in
der konkreten Situation, in welcher der Mensch lebt.

Dieses neue Buch Bubers ist aus Vorlesungen entstanden, welche
Buber 1951 an amerikanischen Universitäten gehalten hat. Es zeigt
keine wesentlich neue Linie gegenüber den Veröffentlichungen der lefeten

Jahre, aber gerade die durch die Vortragstechnik bedingte knappe
Formulierung läßt die Probleme klarer als sonst hervortreten. Es ist vor
allem die scharfe Gecjenstellung der beiden Grundbeziehungen Ich-Du
und Ich-Es, welche in mir Bedenken erregt. Daß die beiden Einstellungen

als ideale Typen menschlichen Verhaltens entgegengesefet sind und
daß Buber hier einen ganz tiefen Blick in das Wesen des Menschen
getan hat, daran kann kein Zweifel sein. Was mir aber zweifelhaft
erscheint, ist, ob im wirklichen Leben die beiden Verhaltungswesen
einander so scharf als Entweder-Oder entgegengesefet sind, wie Buber es
diesmal darstellt. Gibt es nicht Übergänge, Zwischenstufen dieser
Doppelstruktur des menschlichen Daseins? Buber sagt: Das Seiende ist dem
Menschen entweder «Gegenüber» oder «Gegenstand». In dieser Zwie-
falt des Verhältnisses zum Seienden, Begegnung oder Betrachtung, baut
sich das Menschenwesen auf. Hier ist zu fragen: Gibt es nur ein
Entweder-Oder dieser beiden Lebenseinstellungen? Ist für den Lehrer, den
Arzt, den Fürsorger, den Staatsmann immer nur eine der beiden
Möglichkeiten gegeben, ist nicht in der Wirklichkeit des Lebens Ich-Du und
Ich-Es unentwirrbar in verschiedenen Stufen miteinander verwoben?
Buber scheint mir hier den Fehler zu begehen, daß er Abstraktionen,
die methodisch von gewaltigem Werte sind, in Realitäten verwandelt.

Dieser Fehler hat, wie mir scheint, gewichtige Folgen in der
Auseinandersefeung zwischen Religion und Philosophie. Buber hat schon

347



1929 Entscheidendes zu diesem Problem gesagt, und seine Ausführungen

von damals sind dem neuen Buche einverleibt worden. Aber jefet
stellt er die beiden — Philosophie und Religion — mit Schärfe
gegeneinander. Jede Erkenntnis ist Erkenntnis nur von Objekten. Gott kann
vom Philosophen nicht erkannt werden, «weil von ihm, in unbedingtem
Gegensafe zu allem anderen Seienden, kein objekthafter Aspekt zu
gewinnen ist». Buber denkt hier in Polaritäten, zwischen denen er einen
unüberbrückbaren Abgrund aufreißt. Die Folgen sind weitreichend und
gefährlich.

Zunächst, wie mir scheint, eine Entwertung jeder Metaphysik; jedes
philosophische Streben, mit den Mitteln des Denkens zur lefeten Wahrheit

zu gelangen, ist vergeblich. Die lefete Wahrheit ist der unmittelbaren

Begegnung eingetan, aber dem Denken verschlossen. Die
Bemühungen der Philosophie um eine rationale Theologie sind von
vornherein vergeblich. Anselm von Canterbury betet tage- und nächtelang
zu Gott, daß er ihm den Gottesbeweis schenke. Das war, müßte man
sagen, ein völlig vergebliches, ja unsinniges Gebet. Das Gebet zu Gott
und das Denken über Gott werden auseinandergerissen. Was werden
die Folgen für den Philosophen sein? Wenn von vornherein feststeht,
daß Gott vom Philosophen erkannt werden kann, ist nicht der Philosoph
als Philosoph gezwungen, sich jedes Urteils in der entscheidendsten Frage
zu enthalten, mag er auch als Mensch zu Gott im Verhältnis des lebendigen

Gebetes stehen? Bedeutet dies nicht eine unerträgliche Zerreißung
der menschlichen Persönlichkeit, eine unmögliche geistige Schizophrenie?
Augustinus, Anseimus, Maimonides haben die Zusammenarbeit von
Erkenntnis und Glauben betont: «Wir glauben um zu erkennen.» Die
mittelalterliche Philosophie war der große Versuch, in die Sprache des
Erkennens umzugießen, was dem unmittelbaren Glauben im Judentum
und Christentum geschenkt worden war. Aber dieser Versuch wäre
schwerlich unternommen worden, wenn jene Philosophen Glauben und
Wissen so scharf getrennt hätten, wie es Buber hier in einigen
Formulierungen tut. Und gerade in der heutigen Geistesverfassung des
Menschen, in welcher die Wissenschaft eine so zentrale Rolle spielt, dürfen
Religion und Philosophie nicht entgegengesefete Mächte sein, sondern
müssen miteinander zusammenarbeiten, sollen wir nicht Opfer einer
glaubenslosen Philosophie einerseits und eines wissenschaftsfeindlichen
Glaubens anderseits werden. Wohl hat Buber, wie wir erwähnten, von
der Religion verlangt, daß sie um die Erkenntnispflicht der Philosophie
wissen muß. Aber diese Erkenntnispflicht beschränkt er auf die «Welt»,
«als in sich geschlossenen Zusammenhang alles Seienden». Aber ist —
rein erkenntnismäßig gesehen — ein solcher in sich geschlossener
Zusammenhang möglich? Stoßen wir nicht gerade erkennend überall auf
die Grenzen und die Probleme, die uns über das naturhafte Dasein
herausführen in den Bereich, welchen uns der Glaube enthüllt? Ja ist
nicht jenes «natürliche Licht», auf welchem alles Wissen beruht, selbst

348.



eine Offenbarung, eine Art des Glaubens? Nirgends sehe ich hier den
scharfen Trennungsstrich.

Diese Einwände können nicht das gewaltige Verdienst vermindern,
welches sich Buber durch die Unterscheidung der beiden Grundstrukturen

des Menschen erworben hat; aber den Ausweg aus der geistigen
Finsternis wird, scheint mir, nur eine echte Zusammenarbeit von
Philosophie und Glauben finden, jene «gläubige Philosophie», von der einst
Rosenzweig sprach. Die Philosophie muß sich der neuen Aufgaben
bewußt werden, zu welchen sie dieser gläubige Rationalismus verpflichtet.

Hugo Bergman

Der Feldprediger*
Handbuch für den Feldprediger der Schweizer Armee, von R.Müller

Durch Zufall ist uns dies Buch in die Hände gekommen. Wir haben
das Feldpredigeramt schon immer als eine sehr problematische Sache
betrachtet und haben daher nichts anderes erwartet, als daß Fragwürdigkeiten

in diesem Buche stünden. Es sind uns aber so horrende Säfee
aufgefallen, daß wir glauben, sie hier einmal festnageln zu müssen. Schon
in Nr. 7 des «Dein Reich komme», Seite 28, haben wir auf einzelne Säfee
hingewiesen, die einem einfachen Laien und Militärdienstverweigerer
als mit dem Christentum wenig vereinbar aufgefallen waren. Wir
begnügen uns hier, ein paar Säfee anzufügen, aus denen der Geist sichtbar
wird, in dem das Ganze geschrieben ist und die mit jeder christlichen
Theologie in Widerspruch stehen. Die ganze Sprache dieses offiziellen
Feldpredigerbuches erscheint uns fremd und vom christlichen Standpunkt
aus anfechtbar.

1. Der Kriegsdienst, dem die Armee dient, wird als sein heiliges
Werk» bezeichnet, das den christlichen Konfessionen übergeordnet wird.
Diese dürfen dieses «heilige Werk» nicht beeinträchtigen.

2. Der zivile Seelsorgedienst zu dem der Seelsorger hauptberuflich
verpflichtet ist, wird dem Militärdienst des Feldpredigers nachgestellt und
untergeordnet!

3. Als Höchstes und Oberstes, dem der Prediger und der Soldat
verpflichtet sind, wird immer das «Vaterland» bezeichnet. Dem muß alles
geopfert werden (offenbar auch die eigene religiöse Gewissensüberzeugung!)

«Der Staat braucht Menschen, die das Vaterland höher schäfeen
als ihre Seele», diese Ansicht ist ungeschrieben in diesem Buch enthalten.
Dem entgegnen wir mit F. W. Förster: «Das Vaterland gewinnt kein
Heil aus heillosen Seelen!»

4. Der Gipfel besteht aber in folgendem Safe: «Die nackte Wirklichkeit
des Krieges erzeugt» (das heißt offenbart) einen neuen (das heißt

richtigeren!) Gottesbegriff, der dem des Heidentums und Judentums

* Mit freundlicher Erlaubnis aus «Dein Reich komme».

349


	Gottesfinsternis

