Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 47 (1953)

Heft: 9

Buchbesprechung: Gottesfinsternis
Autor: Bergman, Hugo

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

einem neuen Volk, zum Ebenbild der neuen Menschheit. So hat das neue
Israel in erster Linie eine geistige, ethische und géttliche Aufgabe, die
Aufgabe, in neuer Vollendung die Menschheit und die Weltreligionen,
in erster Linie Jesus und Israel, friedlich zu verschnen.

Dr. Erich Bloch, Naharia

Gottesfinsternis™

Es gibt eine Gottesfinsternis, wie es eine Sonnenfinsternis gibt, und
die Weltstunde, in welcher wir leben, ist eine Stunde solcher Finsternis
— dies ist die These, welche Buber in seinem vor kurzem deutsch und
englisch erschienenen Buche vertritt (M. Buber, Gottesfinsternis, Ma~
nesse-Verlag, Ziirich — Eclipse of God, Harper & Brothers, Neuyork).
Es ist eine Stunde der Irrealisierung Gottes, und gewaltige Machte sind
am Werk, der Menschheit die Wirklichkeit aller Wirklichkeiten zu
nechmen. Eine Sonnenfinsternis im astronomischen Sinne kann es nur
geben, weil es im Raume die Bezichung zwischen Erde und Sonne gibt,
die in bestimmten Momenten unterbrochen wird. So auch im geistigen:
es gibt eine direkte Beziehung zwischen dem Menschen und Gott, es
oibt den «Wesensblick», durch welchen wir zu Gott hinzublicken ver-
mégen. Dal es dieses echte religidse Erlebnis gibt, ist nicht zu beweisen,
es ist nur zu erfahren, und viele Menschen haben es erfahren. Was aber
kann hier die direkte Verbindung unterbrechen und verdecken und die
Finsternis herbeifithren? Buber antwortet: Die Ich-Es-Beziechung hat die
Ich-Du-Bezichung erdriickt. |

Es ist aus fritheren Biichern Bubers bekannt, dafl er das Wesen des
Menschen darin sieht, dafl der Mensch eine Doppelnatur ist. Diese Dop~
pelnatur spricht sich darin aus, dafl der Mensch einmal in der lebendigen
Wirklichkeit der unmittelbaren Beziehung des Ich zum Du lebt, und ein-~
mal wieder nur in der blofl mittelbaren Bezichung des Subjektes zum
Objekt, zu den Dingen lebt. Im vorliegenden Buche bringt Buber das
Beispiel vom Kinde, das einmal seine Mutter in der Not ruft (Ich-Du)
und vom selben Kinde, das gelegentlich die Mutter wie ein anderes
Objekt in Augenschein nimmt (Ich-Es). Zu Gott, lehrt nun Buber, kén-~
nen wir nur Du sagen, weil von Gott kein objekthafter Aspekt zu ge~
winnen ist. Wenn nun der moderne Mensch, der v&llig den Objekten
und der «sachlichen Betrachtung» verfallen ist, verlernt hat, «Du» zu
sagen, tritt jene Irrealisierung Gottes ein, von welcher das Buch handelt.

Diese Irrealisierung ist vor allem von der Philosophie ausgegangen.
Das Buch ist der Beziehung zwischen Religion und Philosophie gewid-

* Siche redaktionelle Bemerkungen dieses Heftes. | DR

345



met. Religion ist fiir Buber natiirlich keine Institution, sondern Leben in
jenem lebendigen Blick, von dem wir sprachen. Die Philosophie aber ist
Wissenschaft, nicht Leben. An Stelle der Beziehung Ich-Du tritt fiir sie
notwendigerweise die Beziehung Subjekt—Objekt ein. Als Wissenschaft~
ler lebe ich nicht mit den Dingen, sondern ich urteile iiber sie. Da aber
Gott nicht Objekt werden kann, so kann man nicht tiber Gott urteilen.
Wenn der Philosoph iiber Gott philosophiert, spricht er nicht von Gott,
sondern von einem abstrakten Begriff. Der «Gott der Philosophen» ist
nicht Gott. _

Buber ist weit davon entfernt, die Bedeutung der Philosophie zu
unterschiten. Er erkennt an: Die Philosophie ist in Pflicht genommen.
Nur durch ihre Abstraktionskraft ist die «Welt» als objektiver in sich
geschlossener Zusammenhang alles Seienden médglich geworden. In der
Haltung des Glaubens, der an den Augenblick und an das konkrete
Ich-Du-Erlebnis gebunden war, kann es nicht jenen Zusammenhang der
Dinge geben, den wir Welt nennen. Es ist die grofle Funktion der Be-
griffsbildung, dafl der begrifflich erfafite und geformte Gehalt von einem
zum andern «objektivs weitergegeben werden kann. Aber die Beziechung
zwischen Ich und Du, das heifit die eigentliche Wirklichkeit des Men~
schen, geht nicht in diese Begriffsbildung ein. Descartes sagt wohl «Ich
denke, also bin ich», aber das Ich, das da spricht, ist nicht der lebendige
Mensch Descartes, sondern eine Abstraktion. Denn wie kdnnte in Wirk-
lichkeit ein Ich bestehen ohne ein Du? Es handelt sich hier eben um eine
Abstraktion. Die Philosophie ist auf die Voraussetsung gegriindet, dafl
wir in der Abstraktion das Absolute schauen. Der Gott der Philosophen
ist eine allgemeine Idee, die ihren bestimmten Pla in einem Gedanken~
system einnimmt. Das ist nicht der Gott, den wir rufen, nicht «der Gott
Abrahams, Isaaks und Jakobs». Auf dem Wege der philosophischen
Abstraktion ist die Konkretheit nicht zu erreichen.

Wohl ist die Philosophie an ihrem Orte gerechtfertigt, aber sie
darf sich nicht zur Alleinherrscherin machen. Aber das gerade tut sie.
Sie hilt den Glauben fiir eine Art untergeordneter Philosophie, fiir ein
Surrogat zum Behelfe denkunfihiger Menschen. In Wirklichkeit aber
I8st die Philosophie alle Realitit, alles «Gegeniiber», alle Existenz des
Menschen als Partner auf.

Diese Aufldsung geschieht in unserer Zeit durch Subjektivierung,
wie sie klassisch in der Philosophie von L. Feuerbach formuliert wurde.
Alle vermeintliche Zwiesprache des Menschen mit Gott sei ein Selbst~
gesprach des Menschen, ein Gesprich zwischen verschiedenen Schichten
des Ich. Der Glaube sei nicht eine Beziehung zum absoluten Du, son~
dern ein innerseelischer Prozefl, dessen Resultate auf eine fiktive Ebene
«projiziert> werden, Buber zitiert Sartre: «Es gibt kein anderes Uni~
versum als das menschliche, das Universum der menschlichen Subjek~
tivitat.»

346



Wir kdnnen auf die Einzelheiten der Auseinandersettungen Bubers
mit Sartre, Heidegger, Jung nicht eingehen, auch nicht auf die schénen
Seiten, welche Buber seinem einstmaligen Gegner Hermann Cohen
gewidmet hat und in denen er aufzeigt, wie sich Cohen von der psycho~
logischen Relativierung des Gottesbegriffes befreite und sich vom Glau~
ben iiberwiltigen lief. Das Resultat dieser Auseinandersetsungen mit
der Philosophie der Gegenwart ist: Es ist die Schicksalsfrage unserer
Zeit, ob wir imstande sein werden, uns dieser Subjektivitit zu ent~
winden und die wesenhafte Differenz zu erkennen, die zwischen aller
Subjektivitit und der wahren Realitit des Gottlichen besteht; ob wir
uns von der Irrealisierung befreien und zur Realitit zuriickkehren kdn~
nen.
Was bedeutet diese Riidckehr? Buber bemiiht sich, seine Leser vor
dem Mifiverstindnis zu bewahren, als wiirde «Religion» einen Bezirk
auflerhalb des Alltags meinen, Die Antwort Israels am Sinai «Wir tun’s,
wir héren’s» spricht das entscheidende Verhalten mit naiver und un~
iiberbietbarer Prignanz aus. Die wahre Gottesfurcht bedeutet eben dies:
- daf} der Mensch auf seinen konkreten Lebenszusammenhang hingewiesen
wird. Die Offenbarung geschieht nicht jenseits des Alltags, sondern in
der konkreten Situation, in weldher der Mensch lebt.

Dieses neue Buch Bubers ist aus Vorlesungen entstanden, weldhe
Buber 1951 an amerikanischen Universititen gehalten hat. Es zeigt
keine wesentlich neue Linie gegeniiber den Verdffentlichungen der lets-
ten Jahre, aber gerade die durch die Vortragstechnik bedingte knappe
Formulierung 146t die Probleme klarer als sonst hervortreten. Es ist vor
allem die scharfe Gegenstellung der beiden Grundbezichungen Ich-Du
und Ich-Es, welche in mir Bedenken erregt. Dafl die beiden Einstellun~
gen als ideale Typen menschlichen Verhaltens entgegengesestst sind und
dafl Buber hier einen ganz tiefen Blick in das Wesen des Menschen
getan hat, daran kann kein Zweifel sein. Was mir aber zweifelhaft
erscheint, ist, ob im wirklichen Leben die beiden Verhaltungswesen ein~
ander so scharf als Entweder-Oder entgegengesetst sind, wie Buber es
diesmal darstellt. Gibt es nicht Uberginge, Zwischenstufen dieser Dop~
pelstruktur des menschlichen Daseins? Buber sagt: Das Seiende ist dem
Menschen entweder «Gegeniibers oder «Gegenstand». In dieser Zwie-~
falt des Verhiltnisses zum Seienden, Begegnung oder Betrachtung, baut
sich das Menschenwesen auf. Hier ist zu fragen: Gibt es nur ein Ent~
weder~-Oder dieser beiden Lebenseinstellungen? Ist fiir den Lehrer, den
Arzt, den Fiirsorger, den Staatsmann immer nur eine der beiden M3g-
lichkeiten gegeben, ist nicht in der Wirklichkeit des Lebens Ich-Du und
Ich-Es unentwirrbar in verschiedenen Stufen miteinander verwoben?
Buber scheint mir hier den Fehler zu begehen, dafl er Abstraktionen,
die methodisch von gewaltigem Werte sind, in Realititen verwandelt.

Dieser Fehler hat, wie mir scheint, gewichtige Folgen in der Aus~
einandersesung zwischen Religion und Philosophie. Buber hat schon

347



1929 Entscheidendes zu diesem Problem gesagt, und seine Ausfithrun~
gen von damals sind dem neuen Buche einverleibt worden. Aber jetst
stellt er die beiden — Philosophie und Religion — mit Schirfe gegen-
einander. Jede Erkenntnis ist Erkenntnis nur von Objekten. Gott kann
vom Philosophen nicht erkannt werden, «weil von ihm, in unbedingtem
Gegensaty zu allem anderen Seienden, kein objekthafter Aspekt zu ge~
winnen ists. Buber denkt hier in Polarititen, zwischen denen er einen
uniiberbriickbaren Abgrund aufreifit. Die Folgen sind weitreichend und
gefshrlich. _

Zunichst, wie mir scheint, eine Entwertung jeder Metaphysik; jedes
philosophische Streben, mit den Mitteln des Denkens zur lesten Wahr~
heit zu gelangen, ist vergeblich. Die letste Wahrheit ist der unmittel~
baren Begegnung eingetan, aber dem Denken verschlossen. Die Bemii~
hungen der Philosophie um eine rationale Theologie sind von vorn~
herein vergeblich, Anselm von Canterbury betet tage~ und nichtelang
zu Gott, dafl er ihm den Gottesbeweis schenke. Das war, miiflte man
sagen, ein vdllig vergebliches, ja unsinniges Gebet. Das Gebet zu Gott
und das Denken iiber Gott werden auseinandergerissen. Was werden
die Folgen fiir den Philosophen sein? Wenn von vornherein feststeht,
dafl Gott vom Philosophen erkannt werden kann, ist nicht der Philosoph
als Philosoph gezwungen, sich jedes Urteils in der entscheidendsten Frage
zu enthalten, mag er auch als Mensch zu Gott im Verhiltnis des leben-
digen Gebetes stehen? Bedeutet dies nicht eine unertrigliche Zerreiflung
der menschlichen Persénlichkeit, eine unmégliche geistige Schizophrenie?
Augustinus, Anselmus, Maimonides haben die Zusammenarbeit von Er~
kenntnis und Glauben betont: «Wir glauben um zu erkennen.» Die
mittelalterliche Philosophie war der grofle Versuch, in die Sprache des
Erkennens umzugieflen, was dem unmittelbaren Glauben im Judentum
und Christentum geschenkt worden war. Aber dieser Versuch wire
schwerlich unternommen worden, wenn jene Philosophen Glauben und
Wissen so scharf getrennt hitten, wie es Buber hier in einigen Formu-
lierungen tut. Und gerade in der heutigen Geistesverfassung des Men-~
schen, in welcher die Wissenschaft eine so zentrale Rolle spielt, diirfen
Religion und Philosophie nicht entgegengesetite Machte sein, sondern
miissen miteinander zusammenarbeiten, sollen wir nicht Opfer eciner
glaubenslosen Philosophie einerseits und eines wissenschaftsfeindlichen
Glaubens anderseits werden. Wohl hat Buber, wie wir erwihnten, von
der Religion verlangt, dafl sie um die Erkenntnispflicht der Philosophie
wissen mufl. Aber diese Erkenntnispflicht beschrinkt er auf die «Welts,
«als in sich geschlossenen Zusammenhang alles Seiendens. Aber ist —
rein erkenntnismaflig geschen — ein solcher in sich geschlossener Zu~
sammenhang mdglich? Stoflen wir nicht gerade erkennend tberall auf
die Grenzen und die Probleme, die uns iiber das naturhafte Dasein
herausfiihren in den Bereich, welchen uns der Glaube enthiillt? Ja ist
nicht jenes «natiirliche Licht», auf welchem alles Wissen beruht, selbst

348



eine Offenbarung, eine Art des Glaubens? Nirgends sehe ich hier den
scharfen Trennungsstrich.

Diese Einwinde kénnen nicht das gewaltige Verdienst vermindern,
welches sich Buber durch die Unterscheidung der beiden Grundstruk-
turen des Menschen erworben hat; aber den Ausweg aus der geistigen
Finsternis wird, scheint mir, nur eine echte Zusammenarbeit von Philo~
sophie und Glauben finden, jene «gliubige Philosophie», von der einst
Rosenzweig sprach. Die Philosophie muf} sich der neuen Aufgaben be-~
wufdt werden, zu welchen sie dieser gliubige Rationalismus verpflichtet.

' ' Hugo Bergman

Der Feldprediger*

Handbudh fiir den Feldprediger der Schweizer Armee, von R. Miiller
Durch Zufall ist uns dies Buch in die Hinde gekommen. Wir haben

das Feldpredigeramt schon immer als eine sehr problematische Sache
betrachtet und haben daher nichts anderes erwartet, als dafl Fragwiirdig~
keiten in diesem Buche stiinden. Es sind uns aber so horrende Sige auf-
gefallen, dafl wir glauben, sie hier einmal festnageln zu miissen. Schon
in Nr. 7 des «Dein Reich kommes», Seite 28, haben wir auf einzelne Site
hingewiesen, die einem einfachen Laien und Militirdienstverweigerer
als mit dem Christentum wenig vereinbar aufgefallen waren. Wir be~
gniigen uns hier, ein paar Sitse anzufiigen, aus denen der Geist sichtbar
wird, in dem das Ganze geschrieben ist und die mit jeder christlichen
Theologie in Widerspruch stehen. Die ganze Sprache dieses offiziellen
Feldpredigerbuches erscheint uns fremd und vom christlichen Standpunkt
aus anfechtbar, ,

1. Der Kriegsdienst, dem die Armee dient, wird als «ein heiliges
Werks bezeichnet, das den christlichen Konfessionen iibergeordnet wird.
Diese diirfen dieses «heilige Werks nicht beeintrichtigen.

2. Der zivile Seelsorgedienst zu dem der Seelsorger hauptberuflich
verpflichtet ist, wird dem Militirdienst des Feldpredigers nachgestellt und
untergeordnet! :

3. Als Hadhstes und Oberstes, dem der Prediger und der Soldat ver~
pflichtet sind, wird immer das «Vaterlands bezeichnet. Dem muf alles
geopfert werden (offenbar auch die eigene religitse Gewissensiiberzeu~
gung!) «Der Staat braucht Menschen, die das Vaterland hdher schien
als ihre Seele», diese Ansicht ist ungeschrieben in diesem Buch enthalten.
Dem entgegnen wir mit F. W. Férster: «<Das Vaterland gewinnt kein
Heil aus heillosen Seelen!»

4. Der Gipfel besteht aber in folgendem Sats: «Die nackte Wirklich~
keit des Krieges erzeugts (das heifit offenbart) einen neuen (das heift
richtigeren!) Gottesbegriff, der dem des Heidentums und Judentums

* Mit freundlicher Erlaubnis aus «Dein Reich kommes.

349



	Gottesfinsternis

