
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 7-8

Artikel: Widersprüche des Marxismus

Autor: Berdiajew, Nikolai

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139799

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139799
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sein? Muß vielmehr nicht hier erst noch eine tiefgreifende Umwälzung
einsefeen, die die christlichen Kirchen wirklich vom Christentum zum
Reiche Gottes und der ihm entsprechenden Gemeinde Christi führt, die
den Glauben an das Reich zum Kern und Stern der Sache Christi macht
und aus ihm zu leben und zu zeugen lernt. Daß es hier nicht nur um ein
«Warten» (das an seinem Platz als Hoffnung und Geduld nicht genug
unterstrichen werden kann!) geht, sondern um eine weltüberwindende
Veränderung, eine von Gott in Christus ausgehende und in diese Welt
und Geschichte einbrechende Neuschöpfung, in der die Gemeinde Christi
und ihre Glieder Frucht tragen können und sollen für das Reich Gottes,
darin denken wir vielleicht doch anders als Professor Gollwifeer und seine
Freunde. Für uns ist dabei der Mensch durchaus zur Mitwirkung am
Reiche Gottes gerufen; denn das ist Christi Gebot an seine Jünger. Nicht
aus eigener Kraft, sondern in der Gabe und Kraft der Gnade, unter dem
Beistand und der Kraft des Geistes, in Christus und der Kraft seiner
Auferstehung, «damit wir für Gott Frucht tragen» (Römer 7, 4). Sonst, wir
fürchten es, könnte das Reich von uns genommen werden und anderen
Völkern und anderen Menschen gegeben werden, «die seine Frucht
bringen». Albert Böhler

Widersprüche des Marxismus*

Man kann über die Rolle staunen, welche der Marxismus gegenwärtig

spielt. Die marxistische Doktrin wurde vor hundert Jahren
geschaffen. Sie entspricht weder der heutigen sozialen Wirklichkeit noch
dem heutigen philosophischen und wissenschaftlichen Denken; in vieler
Hinsicht ist sie gänzlich veraltet. Und zugleich ist diese Doktrin
andauernd dynamisch, und dieser Dynamismus ist in stetem Wachsen
begriffen. Besonders veraltet ist der Marxismus in seiner Wertung der
Rolle der Nationalität. Zwei Weltkriege haben bewiesen, daß es kein
marxistisches und internationales Proletariat gibt. Arbeiter aller Länder
töteten einander. Die Marxisten-Kommunisten sind eine ungewöhnliche,
fast geheimnisvolle Erscheinung. Sie leben in einer von ihnen geschaffenen,

fiktiven, phantasmagorisdien, mythischen, abstrakt-geometrischen
Welt. Sie sehen absolut nicht die Kompliziertheit und Vielfältigkeit der
menschlichen Individualität in der Wirklichkeit. Dabei sind sie sehr
aktiv, und es ist ihnen gelungen, in der ganzen Welt Furcht zu erwecken
sowie eine gewisse Überzeugung einzuflößen, daß sie als Sieger hervorgehen

werden. Die marxistische Doktrin hat sehr an theoretischem
Erkenntniswert verloren, aber große Kraft als Werkzeug demagogischer

* Mit freundlicher Erlaubnis des Holle-Verlages, Darmstadt, bringen wir ein
Kapitel aus dem Buche Berdiajews: «Das Reich des Geistes und das Reich des Cäsar».

281



Propagandaagitation gewonnen. Die gläubigen Adepten dieser Doktrin
gehen ebensowenig auf einen Streit ein wie die gläubigen Vertreter
religiöser Orthodoxien. Jede Kritik fassen sie als eine Verschwörung und
einen Angriff der bösen Kräfte der kapitalistischen Reaktion auf. Die
Marxisten-Kommunisten teilen, wie die Manichäer, die Welt in zwei
Teile: die Welt, die sie vernichten wollen, ist für sie von einem bösen
Gott regiert, und deshab sind ihr gegenüber alle Mittel erlaubt. Es gibt
zwei Welten, zwei Lager, zwei Parteien. Es ist eine militärische Teilung.
Es gibt keine Vielfältigkeit. Vielfältigkeit ist eine Erscheinung und eine
List des Feindes. Jeder Appell an die allgemeinmenschliche, universale
Moral, ob christlich oder humanistisch, ist ebenfalls eine List des Feindes,
der den Kampf abschwächen will. So entsteht ein magischer Kreis, aus
dem es keinen Ausweg gibt. Man muß sich von den Affekten des Hasses
und der Furcht freimachen und tiefer in die marxistische Doktrin
eindringen, die man sehr schlecht kennt und versteht. Die größte Schwierigkeit

für eine Verständigung liegt darin, daß der Marxismus hinter der
Klasse nicht den Mensdien sehen will, er will hinter jedem Gedanken
und jeder Wertung des Menschen die Klasse mit ihren Klasseninteressen
sehen. Der Gedanke ist nur ein Ausdruck der Klasse und hat an sich

überhaupt keinen Wert. Die bourgeoise, kapitalistische Vernunft und die
proletarisch-kommunistische Vernunft ist nicht ein und dieselbe
Vernunft. Zwischen diesen zwei Arten der Vernunft ist keine Gemeinschaft
möglich, sondern nur ein Kampf auf Leben und Tod. Ich meine, daß der
Marxismus recht hat, wenn er die Veränderlichkeit der Vernunft
behauptet, ihre Abhängigkeit von der Existenz der Menschen, von der
ganzheitlichen Einstellung seines Bewußtseins. Aber das muß ganz
anders verstanden und gedeutet werden. Ich habe öfters darüber
geschrieben, daß die Struktur des menschlichen Bewußtseins nicht statisch
verstanden werden kann, daß sie sich ändert, enger oder weiter wird,
und daß sich dementsprechend dem Menschen verschiedene Welten
erschließen. Das hängt jedoch nicht von der wirtschaftlichen Lage der
Klassen ab, die nur eine sekundäre Bedeutung hat. Von der
Klassenzugehörigkeit des Menschen hängt nicht die Erschließung der Wahrheit
ab, sondern Entstellung und Lüge. Die Wahrheit offenbart sich nur
dann, wenn der Mensch seine Beschränktheit durch die Klassenzugehörigkeit

überwindet, denn sie bestimmt nicht den ganzen Menschen,
sondern nur einige seiner Seiten. Die marxistischen Begriffe der Klasse, des

Proletariates, der Bourgeoisie usw. sind Abstraktionen, denen in der
sozialen Wirklichkeit kompliziertere Phänomene entsprechen. Dem
Marxismus ist der scholastische Realismus der Begriffe eigen, obgleich die
Marxisten, die behaupten, Materialisten zu sein, dies nicht zugeben
wollen. Das marxistische Proletariat ist eine Gedankenkonstruktion und
existiert nur im Gedanken. In Wirklichkeit existieren nur verschiedenartige

Gruppierungen der Arbeiter, welche gar kein einheitliches
«proletarisches» Bewußtsein haben. Die Arbeiterklasse existiert real, sie wird

282



tatsächlich ausgebeutet, und sie kämpft für ihre vitalen Interessen. Das
marxistische «Proletariat» aber ist ein Erzeugnis des mythosschaffenden
Prozesses. Das bedeutet keineswegs, daß die mythosschaffende «Idee»
des Proletariates keine dynamische Bedeutung im Kampfe haben kann.
Im Gegenteil, Mythen sind viel dynamischer als die Realität, und so war
es immer in der Geschichte. Abstrakte Gedanken, welche die Form eines
Mythos annehmen, können die Geschichte umwenden, können die
Gesellschaft radikal verändern. Alle Revolutionen waren auf Mythen
gegründet. Auf Mythen stüfete sich auch der Konservativismus, zum
Beispiel die Idee der heiligen Monarchie. Sogar der so prosaische Kapitalismus

war auf den Mythos der heilbringenden und über der Vernunft
stehenden natürlichen Ordnung und Harmonie gegründet, welche aus
dem Kampf der Interessen hervorgeht. Der Marxismus enthält zwei
verschiedene Elemente, und eines davon ist vorwiegend dynamisch.

Die marxistische Philosophie ist vor allen Dingen eine Philosophie der
Geschichte. Die Philosophie der Geschichte ist aber der am stärksten
dynamische Teil der Philosophie. Und das ist verständlich. Die Philosophie der
Geschichte schließt immer ein prophetisches und messianisches Element in
sich. Das Erfassen des Sinnes der Geschichte ist immer messianisch und
prophetisch. Dieser Prophetismus und Messianismus durchdringt die
Geschichtsphilosophie Hegels, Marx', A. Comtes. Wenn man die Geschichte
in drei Perioden teilt und in der lefeten das Eintreten des Zustandes der
Vollkommenheit sieht, so bedeutet das immer einen säkularisierten
Messianismus. Die Geschichte ist noch nicht am Ende, wir befinden uns
inmitten des historischen Prozesses, und eine wissenschaftliche Erkenntnis
der Zukunft ist unmöglich. Doch ohne diese Erkenntnis ist es unmöglich,
den Sinn der Geschichte zu erfassen. Nur das Licht, das von einer
unsichtbaren Zukunft ausgeht, kann die Erfassung des Sinnes der Ge-
schidite geben, aber dieses Licht ist prophetisch und messianisch. Auf
dem Boden der griechischen Philosophie war eine Philosophie der
Geschichte nicht möglich, sie ist nur auf hebräisch-christlichem Boden möglich,

auch wenn man sich dessen nicht bewußt ist. Der Messianismus kann
unbewußt sein und nicht eingestanden werden. Eben dies sehen wir im
Marxismus, in welchem das messianische Element stark ist. Nicht das
wissenschaftliche Bewußtsein ist im Marxismus die Quelle des
revolutionären Dynamismus, sondern seine messianische Erwartung, ökonomischer

Determinismus kann keinen revolutionären Enthusiasmus
hervorrufen und zum Kampf begeistern. Dieser Enthusiasmus wird durch
die messianische Idee des Proletariates — die Befreiung der Menschheit

— hervorgerufen. Auf das Proletariat werden alle Eigenschaften
des auserwählten Volkes Gottes übertragen. Darüber habe ich schon
öfters geschrieben. Die Idee des Proletariates, die gar nicht mit dem
Proletariat der empirischen Wirklichkeit zusammenfällt, ist eine mystisch-
messianische Idee. Gerade diese Idee des Proletariates, und nicht das

empirische Proletariat, soll mit der Vollmacht der Diktatur bekleidet

283



werden. Es ist eine messianische Diktatur, die mit der Wissenschaft
nichts zu tun hat. Marx war ein hervorragend gelehrter Ökonomist.
Aber nicht dadurch wird die außerordentliche Rolle des Marxismus in
der Welt bestimmt. Sie wird durch die religiös-messianische Seite des
Marxismus bestimmt. Marx muß in dem Sinne verstanden werden, daß
er die Bestimmbarkeit des ganzen menschlichen Lebens durch die
Ökonomie eher für ein Übel der Vergangenheit als für eine Wahrheit in
alle Ewigkeit hielt. In der Zukunft wird sich der Mensch der Ökonomik
bemächtigen, wird sie meistern und wird frei sein. Der Sprung aus dem
Reiche der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit, von dem Marx und
Engels sprachen, ist ein messianischer Sprung. Unrichtig ist die rein
deterministische Auslegung des Marxismus, welche Ende des 19.
Jahrhunderts sowohl unter den Marxisten wie unter ihren Gegnern
verbreitet war. Eine solche Auslegung steht jedenfalls in völligem Widerspruch

zum revolutionären Voluntarismus der Kommunisten, für welche
die Welt plastisch ist, aus der man, wie aus Wachs, beliebige Figuren
formen kann. Nicht zufällig sagte Marx, daß bisher die Philosophen die
Welt haben erkennen wollen, nun aber müßten sie die Welt umwandeln,

eine neue Welt schaffen. Der Marxismus ist jedoch widerspruchsvoll
und enthält heterogene Elemente. Zunächst wollen wir untersuchen,

inwieweit Marx Materialist war.
Der Materialismus Marx' ist sehr fraglich. Nach der Veröffentlichung

seines Nachlasses, besonders des Artikels «Nationalökonomie und
Philosophie» wurde der humanistische und seinem Wesen nach idealistische
Ausgangspunkt Marx' klarer. Marx war aus der romantischen Epoche
und aus dem deutschen Idealismus hervorgegangen. In seiner Jugend
war er sogar romantischer Dichter gewesen. Seine Schreibart trägt
romantische Züge: Ironie, Paradoxe, Widersprüche. Der Einfluß Hegels
auf ihn war tiefer, als die Marxisten dachten, die sich von seinem
Ausgangspunkt entfernt hatten. Aber in Marx blieb eine Zwiespältigkeit.
Marx verurteilte den Kapitalismus vor allem als eine Entäußerung der
menschlichen Natur, eine Verdinglichung, eine Verwandlung des Arbeiters

in eine Sache, er verurteilte die Unmenschlichkeit des kapitalistischen
Regimes. Das moralische Element, welches die marxistische Doktrin
völlig leugnet, war in Marx sehr stark. Die Theorie des Mehrwertes,
welche sich auf eine irrtümliche, Ricardo entlehnte Arbeitstheorie des

Wertes stüfete, trägt vor allem einen moralischen Charakter, sie ist eine
Verurteilung der Ausbeutung. Die Ausbeutung des Menschen durch den
Menschen, der Klasse durch die Klasse, war für Marx die Erbsünde.
Ausbeutung ist ein moralischer und kein ökonomischer Begriff. Ein
Anhänger des kapitalistischen Regimes, in welchem die Ausbeutung des

Arbeiters zweifellos besteht, könnte fragen, warum die Ausbeutung eine
schlechte Sache sei, sie könne zur ökonomischen Entwicklung, zum
Gedeihen des Staates und der Zivilisation beitragen. Diese bourgeoisen
Argumente sind oft von bourgeoisen Ideologen angeführt worden. Aber

284



die Ausbeutung ist vor allem ein moralisches Übel und verfällt einer
moralischen Verurteilung. Und die Marxisten, im Widerspruch zu ihrer
amoralischen Theorie, sind voller Entrüstungspathos den Ausbeutern
gegenüber. Die fürchterlichen Beschimpfungen, deren die kommunistische

Propaganda voll ist, haben den Charakter moralischer Urteile
und sind außerhalb dieser moralischen Urteile jeden Sinnes bar. So die
eine Seite des Marxismus, welche der Freiheit des Menschen und der
moralischen Verantwortlichkeit zugewandt ist. Es besteht eine andere
Seite, die nicht weniger wichtig ist; sie ist mit dem ökonomischen
Determinismus verbunden. Der Kapitalismus wird nicht nur deswegen
verurteilt, weil er mit dem moralischen Übel der Ausbeutung behaftet ist,
sondern auch weil die kapitalistische Ökonomik aufgehört hat, produktiv

zu sein, weil sie der weiteren Entwicklung der produktiven Kräfte
hinderlich und durch die historische Notwendigkeit zum Tode verurteilt
ist. Die Marxisten glauben fest daran, daß ihnen der Gang der
Geschichte in ihrer Entwicklung den Sieg verheißt. Sie verurteilen die
Formen des Sozialismus, welche sich nicht auf die historische Notwendigkeit
stüfeen wollen. Sie haben von Hegel den Glauben übernommen, daß der
historische Prozeß einen Sinn hat und daß die historische Notwendigkeit
zum messianischen Reich führt. Es ist schwer zu sagen, welche Seite des
Marxismus die stärkere ist. Die Argumentierung erweist sich immer als
gemischt. Man muß tiefer in die Philosophie des Marxismus eindringen,
welche in allem Wesentlichen im Widerspruch zum Materialismus steht.
Das ganze positive Pathos Marx' war mit seinem Glauben verbunden,
daß der Mensch, der soziale Mensch, die Welt, die Welt der Notwendigkeit,

meistern, eine neue Gesellschaft organisieren, der entstandenen
Anarchie im Namen des Wohles der Menschheit, im Namen ihrer
wachsenden Kraft ein Ende sefeen werde. Der Marxismus war
pessimistisch in bezug auf die Vergangenheit und optimistisch in
bezug auf die Zukunft. Marx war der idealistischen These Fichtes treu,
laut welcher das Subjekt die Welt schafft. Nach Fichte schafft das
Subjekt die Welt theoretisch, im Gedanken; bei Marx muß er die Welt
in Wirklichkeit schaffen, umändern, sie radikal umwandeln. Völlig
irrtümlich ist es, den Marxismus im Geiste des Objektivismus auszulegen,
wie es die Marxisten oft gerne tun, und womit sie sagen wollen, daß die
Geschichte für sie sei. Die marxistische Philosophie muß als eine
Philosophie der Praxis, des Aktes, der Tat definiert werden, aber sie legt
Wert auf die Realität der materiellen Welt, an welcher das Subjekt, der
Mensch, arbeitet, sie lehnt sich gegen den Idealismus auf, wo Notwendigkeit

und Macht der materiellen Welt nur im Gedanken besiegt werden.

Der Materialismus Marx' muß aus der geistigen Atmosphäre der
vierziger Jahre des vorigen Jahrhunderts heraus verstanden werden als
eine Reaktion gegen den abstrakten Idealismus. Marx wollte den
konkreten Menschen in die philosophische Weltanschauung hineinbringen
und glaubte dies zu tun, indem er den Materialismus bejahte, obgleich

285



der Materialismus eine abstrakte, die am wenigsten konkrete aller
Philosophien ist. Die geistige Atmosphäre, in welcher der Marxismus
entstand, existiert heute nicht mehr, und schon deshalb ist der Marxismus
als Weltanschauung veraltet. In seiner Arbeit über Demokrit und Epikur
ist Marx gegen Demokrit, welcher Anhänger des mechanischen Materialismus

war und den Ursprung der Bewegung im Impuls von außen sah,
und für Epikur, der Indeterminist war. In den ersten Arbeiten über
Feuerbach kritisierte er scharf die Materialisten der Vergangenheit, weil
sie auf dem Standpunkt des Objektes und Dinges stehen und nicht des

Subjekts und der menschlichen Aktivität. Diese These ist durchaus nicht
materialistisch, sondern erinnert eher an die Existentialphilosophie.
Marx unterstreicht immer die Aktivität des Menschen, das heißt des

Subjektes, seine Fähigkeit, die sogenannte Objektwelt zu ändern, sie
zu beherrschen. Er deckt die Irrtümlichkeit des Bewußtseins auf, welches
den Menschen für völlig abhängig von der Objektwelt hält. Kennzeichnend

in dieser Beziehung ist seine bemerkenswerte Lehre vom Fetischismus

der Ware. Dieses illusorische Bewußtsein sieht eine dingliche,
objekthafte Realität dort, wo reale Menschenarbeit und Beziehungen
zwischen Menschen wirken. Das Kapital ist nicht ein außerhalb des
Menschen befindliches Ding, sondern die Beziehungen der Menschen
innerhalb der Produktion. In ihm wirkt nicht nur der objektive Prozeß,
sondern auch das aktive Subjekt. Nichts geschieht von selbst, automatisch.

Es gibt keine fatale Notwendigkeit, keine unverbrüchlichen
ökonomischen Gesefee; diese Gesefee haben nur eine vorübergehende
historische Bedeutung. Der Marxisums hat die Tendenz, eine existentielle
Nationalökonomie zu schaffen, aber er ist nicht konsequent und verwechselt

zwei verschiedene Prinzipien. Der größte Widerspruch des Marxismus

liegt vielleicht darin, daß er die Teleologie, den vernünftigen
Charakter des historischen Prozesses anerkennt, den Sinn der Geschichte,
welcher sich in der zukünftigen Gesellschaft realisieren soll. Das ist ganz
offensichtlich bei Hegel entlehnt und durch die Annahme gerechtfertigt,
daß der Weltgeist, die Vernunft, der Geschichte zugrunde liegt. Aber
das kann absolut nicht durch die materialistische Auffassung der
Geschichte gerechtfertigt werden. Warum soll die Materie in den von ihr
erzeugten Prozessen zum Sieg des Sinnes und nicht der Sinnlosigkeit
führen? Worauf gründet sich ein derartiger Optimismus? Das ist für
den Marxismus nur deshalb möglich, weil der Materie Vernunft, Sinn,
Freiheit, schöpferische Aktivität verliehen wird. Aber das bedeutet auch,
daß die marxistische Philosophie kein Materialismus ist, und sie als solche

zu bezeichnen, ist eine offensichtliche Vergewaltigung der Terminologie.
Viel eher ist sie Hylozoismus* und sogar eine besondere Art Idealismus.
Die Bezeichnung selbst «dialektischer Materialismus», welche ein Widerspruch

in adjecto ist, wird für Propagandazwecke und nicht als philo-

* Hylozoismus betrachtet den Stoff an sidi als belebt.

286



sophischer Terminus benufet. Es kann keine Dialektik der Materie geben,
sondern nur eine Dialektik der Vernunft, des Geistes, des Bewußtseins.
Die Materie als solche kennt keinen Sinn, die Dialektik erschließt ihn,
sie erhält ihn vom Geist. Die sowjetische Philosophie hat sogar das Wort
«Selbstbewegung» erfunden, als eine Rechtfertigung dessen, daß der
Ursprung der Bewegung nicht ein äußerer Impuls, sondern die der
Materie innewohnende Freiheit ist. Es ist lächerlich, dies «Materialismus»

zu nennen. Die Apotheose des Kampfes, die Begeisterung des
revolutionären Willens ist nur bei einer solchen unmaterialistischen
Philosophie möglich. Doch bleibt dabei auch das materialistische Element
bestehen, welches hauptsächlich eine negative Rolle im Kampf gegen die
Selbständigkeit geistiger Prinzipien und Werte spielt. In jedem Falle ist
es ein Monismus, für welchen nur eine Ordnung des Seins existiert,
das Reich des Cäsar, in welchem die dialektische Bewegung vor sich
geht. Das kann leicht eine Verabsolutierung der sozialen Formen
gestatten. Die marxistische Klassifizierung philosophischer Doktrinen, die
besonders Engels entwickelte, in «Idealismus», welcher den Primat des
Bewußtseins über das Sein anerkennt, und «Materialismus», welcher den
Primat des Seins über das Bewußtsein anerkennt, ist ganz unzulänglich
und mit der philosophischen Atmosphäre der vierziger Jahre des vorigen
Jahrhunderts verbunden. Es ist unverständlich, warum das Sein unbedingt
ein materielles Sein ist. Bei einer solchen Klassifizierung muß Thomas von
Aquin als Materialist bezeichnet werden. Und auch ich muß zu den
Materialisten gerechnet werden. Die marxistische Philosophie ist nicht
nur widerspruchsvoll, sondern auch gänzlich veraltet, in ihr ist eine
sektiererhafte Stagnation, obgleich in Marx selbst ein positives lebendiges
Element wirkt, besonders auf dem Gebiete der Ökonomik.

Die Ursache des außerordentlichen Dynamismus und der
Wirksamkeit des Marxismus-Kommunismus liegt darin, daß er alle Züge
einer Religion in sich trägt. Die wissenschaftliche Theorie und die positive

Praxis könnten niemals eine solche Rolle spielen. Man kann folgende
religiösen Züge des Marxismus feststellen: ein strenges dogmatisches
System, trofe praktischer Schmiegsamkeit, Trennung in Orthodoxie und
Häresie, Unveränderlichkeit der Philosophie der Wissenschaft, die
Heilige Schrift von Marx, Engels, Lenin und Stalin, welche nur gedeutet,
aber nicht angezweifelt werden darf; Trennung der Welt in zwei Teile
— der Gläubig-Getreuen und der Ungläubig-Ungetreuen; eine hierarchisch

organisierte kommunistische Kirche mit Direktiven von oben; die
Übertragung des Gewissens auf das oberste Organ der Kommunistischen
Partei — auf das Konzil; ein Totalitarismus, der nur Religionen eigen
ist; Fanatismus der Gläubigen; Exkommunikation und standrechtliche
Erschießung der Häretiker; Nichtzulassen einer Säkularisierung innerhalb

des Kollektivs der Gläubigen; Anerkennung der Erbsünde
(Ausbeutung). Religiös ist auch die Lehre vom Sprung aus dem Reiche der
Notwendigkeit in das Reich der Freiheit. Das ist eine Erwartung der

287



Transfiguration und des Eintretens des Reiches Gottes. Die veraltete
marxistische Zusammenbruchstheorie, nach welcher die Lage der Arbeiter
sich zunehmend verschlimmert und die ganze Ökonomik unabwendbaren
Katastrophen entgegengeht, erinnert an die apokalyptische Sprengung
dieser Welt. Diese Theorie wurde nicht nur durch die Beobachtung des
realen ökonomischen Prozesses und seine Analyse bestimmt, sondern
auch durch eine eschatologische Gestimmtheit, durch die Erwartung des

Kataklysmus dieser Welt. Der Widerspruch des Marxismus besteht
darin, daß das Reich der Freiheit, auf welches alle Hoffnungen gerichtet
sind, ein unabwendbares Resultat der Notwendigkeit sein wird. Hier ist
der Einfluß des Hegelianertums sehr fühlbar. Der Marxismus versteht
die Freiheit als eine anerkannte Notwendigkeit. Das ist im Grunde
genommen eine Leugnung der Freiheit, die immer mit der Existenz eines
geistigen Prinzips verbunden ist, welches weder durch die Natur noch
durch die Gesellschaft determiniert ist. Der Marxismus als Religion ist
die säkularisierte Form der Prädestinationsidee. Einen pseudoreligiösen
Charakter hat auch die Trennung der Geschichte in zwei Teile. Die Zeit
vor der sozialistischen oder kommunistischen Revolution ist nur eine
Einführung in die Geschichte, erst nach ihr beginnt die eigentliche
Geschichte.

Der marxistischen Religion liegt ein säkularisierter unbewußter
Chiliasmus zugrunde, und außerhalb seiner verliert das marxistische
Pathos jeden Sinn. Die Marxisten sind sehr zufrieden, wenn die
marxistische Doktrin als Theologie betrachtet wird, aber es ist ihnen nie
gelungen, diese Definition zu widerlegen. Die Marxisten stellen die
Wissenschaft sehr hoch, verehren sie außerordentlich. Sie glauben, daß die
wahre, nicht bourgeoise Wissenschaft alle Fragen lösen wird. In dieser
Verehrung der Wissenschaft gehören sie dem 19. und nicht dem 20.
Jahrhundert an. Das marxistische Denken ist sehr unkritisch und sogar
der Kritik feindlich. Sie wenden sich ebenso von der Kritik ab, wie es
orthodoxe Theologen tun. Das Widerspruchsvolle im Marxismus hängt
teilweise damit zusammen, daß er nicht nur ein Kampf gegen die
kapitalistische Industrie, sondern auch ihr Opfer ist, ein Opfer jener Macht der
Ökonomik über das menschliche Leben, welche wir in den Gesellschaften
des 19. und des 20. Jahrhunderts sehen. Darin ist der Marxismus dem
sozialen Milieu gegenüber, in welchem er entstanden ist, passiv, er
leistete ihm keinen geistigen Widerstand. Deshalb wird für den
Marxismus der neue Mensch, der Mensch der künftigen sozialen Gesellschaft,

durch Fäbrikproduktion erschaffen. Er ist das Kind einer harten
Notwendigkeit und nicht der Freiheit. Die Dialektik des kapitalistischen
Übels soll das Gute erzeugen; die Finsternis, in welcher der Mensch
entäußert und in eine Sache verwandelt ist, soll das Licht erzeugen. Das
ist ein Leugnen des inneren geistigen Menschen. Das ist äußerster Anti-
personalismus, von welchem der kommunistische Humanismus nicht
rettet. Alle Wertungen ändern sich je nachdem, ob alles durch Ökonomik

288



und Klasse bestimmt wird, oder ob auch geistige, moralische und
intellektuelle Kräfte wirken.

Der Marxismus will in bedeutendem Maße der Aufdeckung der
Illusionen des Bewußtseins dienen, welche die ökonomische Knechtschaft
des Menschen und die Klassenstruktur der Gesellschaft widerspiegeln.
Er entlarvt religiöse, metaphysische, moralische und andere Illusionen.
Von diesem Standpunkt aus gesehen, ist die ganze geistige Kultur der
Vergangenheit im Grunde genommen eine Illusion des Bewußtseins,
welche die ökonomische Struktur der Gesellschaft widerspiegelt. Darin
liegt eine formale Ähnlichkeit mit Freud und der Psychoanalyse, die
Erklärung des Menschen ausschließlich von unten, aus seinen niederen
Zuständen heraus. Das Niedere sdiafft das Höhere, und das Höhere
erweist sich als Illusion. Der Marxismus ist geneigt, überall nicht nur
Illusionen, sondern auch Lüge zu sehen. Die echte Realität, das echte
Leben ist der Kampf des Menschen, des sozialen Menschen, mit den
elementaren Kräften der Natur und der Gesellschaft, das heißt die
Ökonomik. Alles andere muß nur der Ökonomik dienstbar sein, in welcher
man das Ziel des Lebens erblickt; Kunst und Wissenschaft dienen dem
sozialen Aufbau. Marx war ein Mensch hoher Kultur, er gehört der
Kultur der Illusionen des Bewußtseins an. Aber in seinen lefeten
Anhängern sinkt das Kulturniveau. Dieses Niveau wird zu einem sehr
niedrigen in Sowjetrußland, wo es keine eigentliche Kultur gibt, sondern
nur eine elementare Aufklärung der Massen und eine technische
Zivilisation. Die völlige Aufhebung der «Illusionen» des Bewußtseins, welche
die Erstrealität der Ökonomik verneinen, muß zu einem völligen
Zusammenbruch der geistigen Kultur führen. Der Geist erscheint als bloße
Illusion einer schlecht organisierten Materie. Der unklarste Begriff in
der marxistischen Doktrin ist der Begriff des «Überbaues». Niemand ist
imstande gewesen, mit genügender Deutlichkeit zu erklären, was
gemeint ist, wenn man sagt, daß Ideologie und geistige Kultur ein «Überbau»

der Ökonomik und der Klassenordnung der Gesellschaft sei. Das
ist ebenso unklar und undeutlich wie überhaupt die materialistische
These, daß der Geist ein Epiphänomen der Materie sei. Der Materialismus

war niemals imstande, diese Behauptung befriedigend zu erklären,

und formulierte sie auf verschiedene, gleich unzulängliche Weise.
Engels gestand sogar zu guter Lefet, daß sowohl er selber wie auch Marx
die Bedeutung der Ökonomik überschäfet hätten. Wenn man sagen will,
daß die wirtschaftliche und die Klassensituation der Menschen die
Ideologie, das intellektuelle, moralische und geistige Leben beeinflussen, so
kann man das gerne zugeben, ohne Marxist oder Materialist zu sein.
Alles steht in Wechselwirkung. Ich sehe gar keine Schwierigkeit darin,
die Existenz eines bourgeoisen Katholizismus, Protestantismus und
Orthodoxismus zuzugeben sowie einer bourgeoisen Philosophie und
Moral, aber daraus darf man nicht folgern, daß die Wahrheit des

geistigen Schaffens in der Ökonomik liege und daß es keine geistigen

289



Werte gebe, die von der Ökonomik unabhängig sind. Es wurde bereits
klargestellt, daß die Ökonomik zu den Mitteln und nicht zu den Zielen
des Lebens gehört, und daß der ökonomische Materialismus auf einer
Verwechslung der Bedingungen mit der erzeugenden Ursache und mit
dem Ziel begründet ist. Auch die Ökonomik selbst ist nicht Materie. Der
Begriff des «Überbaues», der so mißbraucht wird, hält keiner Kritik
stand. Es bleibt unerklärt, auf welche Weise die materielle Realität in
eine geistige und intellektuelle Realität, Ökonomik in Erkenntnis oder
moralische Wertung übergehen kann. Man kann sagen, daß der
Marxismus als intellektuelle Erscheinung mit der kapitalistischen Ökonomik
des 19. Jahrhunderts verknüpft sei und ohne sie nicht existieren könnte.
Er war eine Reaktion gegen die kapitalistische Ökonomik. Aber zwischen
der kapitalistischen Produktion mit ihrer Ausbeutung des Proletariates
und dem Denken Marx' liegt eine Kluft, ein Sprung über einen
Abgrund. Die Marxisten lieben es, mit Eindringlichkeit zu wiederholen,
daß das Sein das Bewußtsein bestimmt, was sie für «Materialismus»
halten, während diese Behauptung mit noch größerer Konsequenz von
den extremen Spiritualisten aufgestellt werden kann. Die Marxisten
halten an einem ganz veralteten Standpunkt fest, indem sie das
psychische und geistige Leben mit dem Bewußtsein identifizieren. Die
Hauptsache ist aber, daß sie es niemals versucht haben, zu erklären,
auf welche Weise das materielle Sein in Bewußtsein, in Denken
übergehen kann. Darum hat sich der philosophische Gedanke Jahrtausende
hindurch gemüht, und seine größten Vertreter stimmten nicht für den
Materialismus, der nur von durchaus unbedeutenden, mittelmäßigen
Philosophen verteidigt wurde. Das Dogma des materiellen Seins aber,
welches das Bewußtsein völlig auf den toten Punkt sefet, kann nur ein
Glaube und kein Wissen sein. Dem Subjekt gehört der Primat über die
Gesellschaft, aber das Bewußtsein des Subjektes sefet von Gott erst-
erschaffene Urideen voraus, welche nicht vor dem Subjekt, sondern hinter
ihm, in der Tiefe, liegen. Den Marxisten kann hier ein Zugeständnis
gemacht werden. Wenn die Annahme der Existenz einer Klassenwahrheit

und eines Klassenguten eine Sinnlosigkeit ist, so kann man durchaus
die Existenz einer Klassenlüge und -Ungerechtigkeit zugeben. Der
Marxismus hatte recht in seiner Kritik des Kapitalismus und der
Klassenökonomik, in der Entlarvung der Lüge des Klassenbewußtseins. Aber
Marx verlieh Tatsachen eine universale Bedeutung, die er in den
kapitalistischen Gesellschaften des 19. Jahrhunderts, hauptsächlich in England,
beobachtete. Und das ist ein schwerer Irrtum, der den Marxismus zu
unüberwindbaren Widersprüchen geführt hat.

Vor allen Dingen enthält der Marxismus eine fundamentale
Unklarheit, welche mit einem logischen Widerspruch verknüpft ist. Was
ist die marxistische Theorie selbst? Ist sie, wie alle Theorien und Ideologien,

eine Widerspiegelung der ökonomischen Wirklichkeit ihrer Zeit
und des in ihr vor sich gehenden Klassenkampfes, das heißt ein «Über-

290



bau», welcher der gewöhnlichen marxistischen Erklärung unterliegt?
Oder ist sie die endlich offenbarte lautere Wahrheit? Im zweiten Falle
hat sich ein wahres Wunder ereignet; in der Mitte des 19. Jahrhunderts
hat sich zum erstenmal die echte Wahrheit über den historischen Prozeß
offenbart, welche nicht nur ein «Überbau» und eine Widerspiegelung der
Ökonomik ist. Beide Antworten bieten Schwierigkeiten. Die erste Antwort

macht den Marxismus zu einer vergänglichen und relativen
Theorie, die nüfelich im Klassenkampf ist, aber keinen Anspruch auf
Wahrheit erheben kann, sie stellt den Marxismus allen übrigen Theorien

und Ideologien gleich. Die zweite Antwort, die den Marxismus als
Offenbarung der lauteren Wahrheit anerkennt, widerspricht der
marxistischen Theorie selbst, welche die Möglichkeit einer solchen
Offenbarung nicht zuläßt. Die Antwort der Marxisten wird wahrscheinlich
eine dialektische Rechtfertigung des Relativismus sein. Sie werden
entgegnen, daß die marxistische Theorie eine relative Wahrheit sei wie alle
Wahrheiten und zugleich eine im sozialen Kampf sehr nüfeliche Wahrheit.

Aber abgesehen von der logischen Schwäche einer solchen Antwort
rechtfertigt und erklärt sie keineswegs die außerordentliche Bedeutung
des Marxismus, die ihn aus der Reihe aller anderen relativen Wahrheiten

heraushebt. Es ist ganz klar, daß diese außerordentliche Rolle des

Marxismus durch den Glauben zu erklären ist und auf keinerlei
wissenschaftliche Bedeutung Anspruch erheben kann. Der Marxismus-Kommunismus

ist eine religiöse Sekte, für welche die Hauptsache nicht der
Wohlstand der Arbeiter, sondern das Bekenntnis des wahren Glaubens
ist. Es besteht ein auffallender Widerspruch zwischen dem Materialismus
und dem logischen Realismus der Begriffe, der die Echtheit der Realität
des Allgemeinen anerkennt; so zum Beispiel ist die Klasse realer als der
konkrete Mensch, die Idee des Proletariates wichtiger als das Proletariat
selbst. Die Marxisten nehmen naiv und unkritisch die Objektivierungen
der primären Realitäten für die primäre Realität selbst. Durch besondere
Naivität zeichnet sich das einzige philosophische Buch Lenins aus, welches

ein polemisches Ziel hatte. Für ihn spiegeln sich in der Erkenntnis
objektive Realitäten. Er nimmt naiv die realistische Vermutung an,
welche vor dem Entstehen der philosophischen Kritik möglich gewesen
wäre. Lenins Standpunkt, der sogar die absolute Wahrheit behauptet,
unterscheidet sich auf sehr ungünstige Weise von dem Standpunkt
Engels', der der Meinung ist, daß das Kriterium der Wahrheit ein
praktisches sei, das heißt der sich zur Philosophie der Tat bekennt. Lenin hat
nicht einmal die Idee, daß die Wahrheit vorzugsweise dem Proletariat
offenbart ist. Diesen Gedanken findet man eher bei A. Bogdanow, der
eine rein soziale Philosophie aufbauen wollte. Lenin ist ein naiver Realist,

er versteht den Materialismus gerade auf diese Weise. Das steht
in völligem Widerspruch zu den anderen Seiten des Marxismus. Der
Marxismus kennt keine wirkliche Gnoseologie. In ihm überwiegt der
Glaube das Wissen.

291



Aber der Marxismus enthält einen moralischen Widerspruch, der
nicht geringer ist als der logische Widerspruch. Der Marxismus legt
großen Wert auf den amoralischen oder außermoralischen Charakter
seiner Lehre. Marx war dem ethischen Sozialismus sehr abgeneigt, er
hielt die moralische Begründung des Sozialismus für reaktionär. Und
gleichzeitig fällen die Marxisten ständig moralische Urteile und besonders

Verurteilungen. Alle Verurteilungen der Bourgeoisie und der
Kapitalisten sowie aller derer, die man Sozialverräter nennt — und das ist
ein sehr bedeutender Teil der Menschheit —, haben einen moralischen
Charakter. Die Verurteilung der Exploitatoren trägt einen moralischen
Charakter und ist außerhalb moralischer Wertungen jeden Sinnes bar.
Selbst die Unterscheidung zwischen Bourgeoisie und Proletariat hat einen
axiologischen Charakter, ist die Unterscheidung von Gut und Böse, von
Licht und Finsternis, eine fast manichäische Trennung der Welt in zwei
Teile, in das Reich der Finsternis und in das Reich des Lichtes. Der
revolutionäre Marxismus enthält wahrlich ein starkes Element moralischer
Wertung und moralischer Verurteilung. Dieser moralischen Verurteilung

verfällt eigentlich die ganze Welt, mit Ausnahme der treuen
Anhänger des marxistisch-kommunistischen Glaubens. Ganz unrichtig ist
die verbreitete Beschuldigung, daß die Marxisten-Kommunisten die
Moral leugneten. Richtiger ist es, zu sagen, daß sie eine andere Moral
haben. Und vom Standpunkte dieser anderen Moral müssen sie durchaus

als Moralisten anerkannt werden. Die marxistische Moral ist
doppelsinnig, und das muß man ergründen. Der Marxismus neigt in der
Tat zur Leugnung dessen, was man die universale, allgemeinmenschliche

Moral nennt, er leugnet die moralische Einheit der Menschheit. Das
entspringt dem Klassenstandpunkt. Die marxistische Moral ist weder
eine christliche noch eine humanistische Moral im alten Sinne des Wortes.

Die allgemeinmenschliche Moral hält der Marxismus für eine List
der herrschenden Klassen, welche den revolutionären Klassenkampf
abschwächen wollen, indem sie sich auf absolute moralische Normen
berufen. Der revolutionäre Marxist (ich spreche nicht vom evolutionistischen
und reformistischen Sozialdemokraten) ist überzeugt, daß er in einer
unerträglichen Welt des Bösen lebt, und im Kampf gegen diese Welt
des Bösen und der Finsternis hält er alle Mittel für erlaubt. Mit dem
Satan und seinem Reich braucht man keine Umstände zu machen, der
Satan muß vernichtet werden. Es wäre unrichtig, zu sagen, daß die
revolutionären Marxisten alles für erlaubt halten, aber sie halten alles für
erlaubt in bezug auf den Feind, der das Reich des Satans, der Ausbeutung,

der Ungerechtigkeit, der Finsternis und der Reaktion vorstellt. In
bezug auf ihr eigenes Reich des Lichtes, der Gerechtigkeit, des
Fortschrittes behaupten sie hingegen die alte Moral der Pflicht und des
Opfers. In Sowjetrußland herrscht neben der Anwendung von Mitteln,
welche im Widerspruch zur christlichen und humanistischen Moral
stehen, ein Moralismus, ein Wunsch, die Tugend zwangsweise einzu-

292



impfen. Das marxistische moralische Bewußtsein ist zerrissen durch den
Widerspruch zwischen dem Verhalten zur Vergangenheit und Gegenwart

einerseits und zur Zukunft anderseits. Es gibt noch keine einige
Menschheit, es sind Klassen entstanden mit den Rechten und Interessen
der Ausbeuter und der Ausgebeuteten, und deshalb ist keine einheitliche
Moral möglich. Aber in der Zukunft, nach der sozialen Revolution, wenn
die Klassen verschwunden sein werden, wird es eine einheitliche
Menschheit und eine einheitliche, allgemeinmenschliche Moral geben.
Die Marxisten leugnen nicht so sehr die allgemeinmenschliche Moral,
als daß sie sie in die Zukunft verlegen. Und von dem Standpunkt dieser
künftigen, allgemeinmenschlichen Moral urteilen sie über Vergangenheit

und Gegenwart, urteilen sie moralisch. Der moralische Widerspruch
bestand darin, daß Marx die kapitalistische Ordnung für ihre
Unmenschlichkeit, für die Verwandlung des Menschen in eine Sache vom
Standpunkt der allgemeinmenschlichen, universalen Moral verurteilte.
Hierin wendet Marx dieselbe allgemeinmenschliche Moral an, die er zu
leugnen sucht. Das Licht der künftigen, allgemeinmenschlichen Moral
fällt auf die Bewertung der Gegenwart. Der Marxismus kann sich
ebensowenig jenseits des moralischen Universums versefeen, wie er nicht
jenseits des logischen Universums stehen kann. Der Dualismus der
marxistischen Moral macht sich am stärksten im Dualismus des marxistischen

Humanismus geltend. Der Ursprung des Marxismus ist human,
und Sowjetrußland strebt den Humanismus im Prozeß der Realisierung
des Marxismus an. Aber im Namen des Menschen wird der Mensch
unterdrückt, seine Lebensmöglichkeiten werden eingeengt. Der Prozeß
der Humanisierung des Lebens, besonders in der sozialen Organisation,
wird von Prozessen der Enthumanisierung begleitet. Das hängt damit
zusammen, daß die Gegenwart ausschließlich als ein Mittel der Zukunft
betrachtet wird. Der Selbstwert des menschlichen Lebens wird in der
Gegenwart geleugnet. Die Einengung des marxistischen Bewußtseins
war mit der ausschließlichen Konzentrierung auf den Kampf mit dem
sozialen Übel verbunden. Der Mensch kann nur schwer die Fülle und
Vielfältigkeit des Lebens umfassen, er neigt immer dazu, vieles zu
verdrängen. Marx' Atheismus, der authentischer zu sein scheint als sein
Materialismus, war ein Verdrängen von sehr wichtigen Seiten des Menschen

als eines geistigen Wesens. Marx folgte Feuerbach nach, fügte
aber ein neues Argument gegen den religiösen Glauben hinzu. Er
erklärte ihn als ein Erzeugnis sozialer Unorganisiertheit und der Abhängigkeit

des Menschen von den elementaren Kräften der Natur und der
Gesellschaft. Ihm war Religion Opium für das Volk, weil er in ihr eines
der Haupthindernisse im Kampfe für eine bessere soziale Ordnung sah,
schuld daran waren die falschen Ideen von Gott, welche den Menschen
erniedrigten.

Die Vernichtung der Bewußtseinsillusionen, welche der Marxismus
anstrebt, muß nicht nur zur Herabsefeung des Niveaus der geistigen

293



Kultur führen, sondern lefeten Endes — wegen ihrer Entbehrlichkeit ¦—
zum völligen Verschwinden. Die große geistige Kultur der Vergangenheit,

der große schöpferische Aufschwung, die großen schöpferischen
Genies — das alles wird für ein Produkt der Ausbeutung zugunsten der
privilegierten Kulturschicht erklärt, die auf Ungerechtigkeit gegründet
ist. Mit Dostojewskijs Helden wird man sagen -— und man tut es schon:
«Wir werden jedes Genie in der Wiege ersticken.» Die Höhepunkte
geistigen Schaffens waren immer mit der Anerkennung der Existenz
einer jenseitigen Welt verbunden, gleichviel, in welcher Form diese
Anerkennung geschah. Eine ausschließliche Diesseitigkeit macht das Leben
flach. Die Einschließung im immanenten Kreise dieser Welt ist eine
Festlegung der Endlichkeit, ein Verschließen der Unendlichkeit. Der
schöpferische Akt des Menschen aber ist ein Hinstreben zur Unendlichkeit,
zum Transzendenten, welches paradoxerweise als immanent erklärt werden

muß. Mir ist das Transzendente oder das Transzendieren immanent.

In meinem endlichen und begrenzten Bewußtsein ist die Hinwendung

auf das Unendliche und Unbegrenzte gegeben. Die ausschließliche
Anerkennung des Reiches des Cäsar ist ein Verschließen im Endlichen.
Schließlich führt das zur Verneinung des menschlichen Schaffens. Im
Marxismus liegt die Gefahr der Anerkennung des bloßen ökonomischen
und technischen Schaffens: alles müsse nur dem sozialen Aufbau dienstbar

sein. Der Marxismus hat recht, wenn er behauptet, daß der Mensch
die Welt verwandeln und beherrschen könne. Anderseits will der
Marxismus, daß man sich der historischen Notwendigkeit fügen und sie

sogar vergöttern solle. Am unverständlichsten ist am Marxismus dieser
grenzenlose Optimismus in bezug auf die historische Notwendigkeit,
der grenzenlose Glaube an die Gültigkeit und den Sinn des historischen
Prozesses. Das ist bei Hegel verständlich, bei dem die Weltvernunft oder
der Weltgeist wirkt und den Sinn des Geschehenden bestimmt. Aber
warum kann die Materie und der materielle Prozeß ein solches Wunder
bewirken? Audi Hegels historischer Optimismus ist nicht annehmbar
und nicht gerechtfertigt als eine extreme Form des universalen Determinismus,

der das Wirken der menschlichen Freiheit in der Geschichte
leugnet. Noch weniger gerechtfertigt ist er im Marxismus und widerspricht

dem marxistischen Glauben an die Möglichkeit der Veränderung
der Welt durch den Menschen. Der marxistische historische Optimismus
ist eine säkularisierte Form des messianischen Glaubens. So ist der
Glaube an ein notwendiges Fortschreiten immer. Die Wahrheit liegt
aber jenseits von Optimismus und Pessimismus. Der historische Prozeß
ist tragisch, in ihm wirken mehrere Prinzipien. Der marxistische Glaube
an die Gültigkeit des historischen Prozesses ist ein säkularisiertes
Erleben des Glaubens an die Vorsehung. Aber auch der alte Glaube an die
Vorsehung benötigt Umwertungen, er war mit Optimismus und einer
untragischen Auffassung dieser phänomenalen, notwendigen, kausalen
Zusammenhängen unterworfenen Welt verbunden. Der Marxismus ent-

294



hält eine Teilwahrheit, besonders die der Kritik, und diese muß
anerkannt werden. Man muß die Notwendigkeit einer sozialen Revolution
in der Welt anerkennen. Man kann nur wünschen, daß diese Revolution
weniger gewaltsam und grausam sein möge. Doch der Marxismus in
seiner historischen Form sefet das Reich des Geistes der Gefahr aus,
welche übrigens im Verlauf der Geschichte verschiedenen Formen drohte.
Intellektuell hat der Marxismus gar keinen schöpferischen Charakter.
Der marxistische Gedanke ist sehr armselig. Der Marxismus-Kommunismus

lehnt die Vielfältigkeit ab und erzeugt graue Langeweile. Der
marxistische Gedanke steht keineswegs auf dem Niveau von Marx selbst.
Aber das hindert ihn nicht, eine sehr aktive Rolle zu spielen, es verhilft
eher dazu. Diese Stärke des Marxismus hängt teilweise mit der
Schwäche der Christen zusammen, mit dem Mangel an Ausgeprägtheit
des Reiches des Geistes, welches überall vor dem Reiche des Cäsar
zurückweicht. Nikolai Berdiajew

Russische Heiligenlegenden
Herausgegeben und eingeleitet von Ernst Benz, Verlag «Die Waage», Zürich

Eine Besprechung dieses außergewöhnlichen, in Text und Abbildungen

gleich wertvollen, ja kostbaren Buches fügt sich dem Anliegen dieses

Doppelheftes der «Neuen Wege» gut ein.
Zunächst freilich mag es befremden, daß ausgerechnet «Russische

Heiligenlegenden» in den Rahmen dieses Heftes passen sollen. Und
doch ist es so! Denn was hier mit viel äußerer Mühe und noch größerer
innerer Hingabe, wie man es am ganzen Werke spürt, vom Herausgeber

und seinen Mitarbeitern zusammengetragen, gesichtet, übersefet
und mit trefflichen Einleitungen versehen worden ist, das ist nicht
einfach nur die historisch-literarische Ausgrabung eines vielleicht wertvollen,
aber doch der Vergangenheit angehörigen Geistesschafees. Es ist
vielmehr Zeugnis von einer Welt, die Auferstehungskraft genug in sich

trägt, um zu ihrer Zeit neue Früchte für das Reich Gottes zu tragen.
Das Buch reiht sich in würdiger Weise einer Reihe von Veröffentlichungen

über das «östliche Christentum» an, welches in einer zukünftigen

Ökumene mit seiner Wahrheit und seiner inneren Kraft voll zur
Geltung kommen wird. Es sei in diesem Zusammenhang etwa an die
zweibändige Sammlung von Ehrenberg: «östliches Christentum»,
erinnert sowie an Igor Smolitsch: «Leben und Lehren der Starzen». Und
natürlich tauchen die uns allen bekannteren, lebendigen und
zukunftsträchtigen Geister dieser ganzen Welt auf: Dostojewskij, Tolstoj, Solo-
wjeff und in unseren Tagen N. Berdiajew.

295


	Widersprüche des Marxismus

