Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 7-8

Artikel: Marxismus und Christentum im Kampf um die geistige
Weltvormachtstellung

Autor: Daniel, Alfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139797

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marxismus und Christentum im Kampf um die
geistige Weltvormachtstellung

In den Jahren der Hitlerherrschaft, ganz besonders wihrend des
Hitlerkrieges, in der ersten Hilfte seiner (Schein-) Erfolge, wurde ich
von seelischer Erschiitterung derart heimgesucht, dafl ich einmal — es
war in Hamburg, wohl 1940 oder 1941 — in einer vielleicht jugendlich-
unreifen Aufwallung mein ewiges Seelenheil gegen den Triumph des
Bssen in der Welt setite und in mein Tagebuch aus Conrad Ferdinand
Meyers «Jiirg Jenatsch» mir den Sats notierte: «Sprechers Brief endete
mit der schwarzsichtigen, dem Tacitus entnommenen Bemerkung: In die~
ser Zeit, da den Guten jede Macht genommen sei, bleibe die Bestrafung
des B&sen das einzige Zeichen einer waltenden Vorsehung.» Als dann
Hitlers Kriegsgliick sich endlich wandte, schien Tacitus recht zu bekom-
men: die Depression wich der Hoffnung und es kam — 1945 — der so-
genannte Umschwung. Aber allzu frith zeigte sich, daBl auch jetst nicht
Gerechtigkeit die Herrschaft angetreten, sondern nur ein Schandbube
den andern abgelSst hatte. Die Depression war wieder da und mit ihr
die Frage: «<Herr, wie lange noch?», eine Frage, auf die es offenbar keine
Antwort gibt. «Jésus sera en agonie jusqu’'a la fin du monde» schrieb
Pascal auf einen seiner vielen Notizzettel — «der Gott hingt am Kreuz
bis an das Ende der Welts. Soll dieser Pascalsats das legte Wort der
Menschheitsgeschichte sein? — das ist eigentlich die Frage, die antwort-
heischend hinter unserem Thema steht. .

1.

Dafl unsere Zeit eine Zeit der Verlorenheit des Menschen ist, das
miissen wohl gerade diejenigen zugeben, die ihr Lob in den hdchsten
Ténen zu singen pflegen. Denn Kulturfortschritt (Hchstentwicklung der
Ratio auf allen Gebieten) und geistige Dissoziation, Zerfall des Men-~
schenbildes, sind offensichtlich notwendige Entsprechungen. Mit Rous-
seau vor 200 Jahren hob diese Erkenntnis an, lang ehe die Symptome
selber sichtbar waren. Schiller~-Hglderlin-Kleist bemiihen sich bereits um
die Heilung. «Die Kultur selbst war es, welche der Menschheit diese
Wunde schlug», heifit es in Schillers staatspolitischer Erziehungsgrund-~
schrift von 1794, den Briefen «Uber die isthetische Erziehung des Men~
schen»: «Wieviel auch fiir das Ganze der Welt durch diese getrennte Aus~
bildung der menschlichen Krifte (gemeint ist die Spezialisierung!) ge~
wonnen werden mag, so ist nicht zu leugnen, daf} die Individuen, welche
sie trifft, unter dem Fluche dieses Weltzwedkes (erginze: der Arbeits-~
teilung) leiden . . . Kann aber wohl der Mensch dazu bestimmt sein, iiber
irgendeinem Zwedke sich selbst zu versiumen? Es muf falsch sein, dafl
die Ausbildung der einzelnen Krifte das Opfer ihrer Totalitit notwendig

254



macht. Selbst wenn auch das Gesets der Natur noch so sehr dahin strebte,
muf es bei uns stehen, die Totalitit unserer Natur, welche die Kunst zer~
stért hat, durch hdhere Kunst wieder herzustellen.» Hegel, von Schiller
stirker beeinflufit als gemeinhin bekannt, stellte in seiner «Phinomenolo-
gie» die ganze Menschheitsentwidklung unter den Aspekt einer «Odys-
see des Geistes», das heifit der Heimkehr des Menschen aus seiner Selbst-
entfremdung zur Freiheit des an und fiir sich seienden Geistes. Von sei~
nem Lehrer Hegel hat dann der junge Marx sich das Thema weiter-
reichen lassen, und seine Frithzeit mindestens, bis etwa zum Jahre 1844,
war von der Frage bestimmt, auf welchem Wege der sich selbst entfrem-
dete Mensch wieder die Totalitit erlange.

Aber: Dreht es sich bei der Heimkehr des «Verlorenen Sohness, bei
der Metanoia Jesu um etwas wesentlich anderes? Und hat nicht 500
Jahre vor Hegel schon Dante es als das Ziel seiner beiden grofien Werke,
der «Monarchia» und der «Géttlichen Komddie», bezeichnet, «den Menx
schen aus dem Zustande des Elends herauszufithren und ihn schon in die-
sem Leben gliicklich zu machen»? :

Bei fliichtigem Hinsehen hat es freilich den Anschein, als hitte das
Thema von der Umkehr und Heimkehr des Verlorenen auf dem langen
Wege durch die Jahrhunderte einen betrichtlichen «Gestaltwandel»
durchgemacht: bei Jesus’ Metanoia noch ganz innerlich, bei Marx: An-
derung der wirtschaftlichen Verhiltnisse, also ganz duflerlich. Aber dies
scheint nur so. In Wahrheit will alle Religion — und das Thema der
Heimkehr des Verlorenen ist ein, wenn nicht das Thema der Religion!
— die Ubereinstimmung des Innen und des Auflen. «Dein Wille ge-~
schehe wie im Himmel, also auch auf Erdens — so betet Jesus; «die Be-~
stimmung des Menschengeschlechtes ist es, alle Geistesvermdgen zu be-~
titigen, zuerst im Dienste der Erkenntnis, sodann im Dienste der Tats,
so heifit es in der «Monarchia» Dantes; und auch bei Marx findet sich ein
bedeutsames Wort von der pristabilierten Harmonie des Innern und des
Auflern. Es lautet: «Die Wirklichkeit mufl sich ebenso zum Gedanken,
wie der Gedanke sich zur Wirklichkeit dringen.» Fiir die Ganzgrofien
des Geistes, die immer aus der Ganzheit kommen und in die Ganzheit
gehen, stimmt es also nicht, was Marx einst gegen alle Philosophie ein-
wenden zu kénnen glaubte: sie habe bisher die Welt nur verschieden in-
terpretiert, es komme aber darauf an, sic zu veriandern. Marx hat dabei
iibersehen, dafl es am Mensdchen nicht nur zwei Dimensionen, das Innen
und das. Auflen, sondern deren drei, nimlich aufler jenen beiden noch
das Kollektiv-Unbewufite, den Tungu, den Vater, gibt, und daf} dieses
Dritte, die schdpferische Phantasie, die Genialitit des Herzens, gewisser~
maflen ein Innen-Auflen ist, das nichts mit Interpretation (vom Kopfe
her), wohl aber alles mit Verinderung der Wirklichkeit zu tun hat. Das
Nahere wire in der gewaltigen Vorrede Schillers zur «Braut von Mes~
sina» nachzulesen, die in ein paar Sitsen Schillers (und wohl auch Kants)

letste Hshe aufgedeckt hat.
255



Hinsichtlich einer Voraussetung der Wandlung des Menschen sind
sich gliicklicherweise alle Denker einig. Niefssche hat es so formuliert:
«Nur durch Wahrhaftigkeit wird die Not und das innere Elend des
modernen Menschen an den Tag kommen.» In der Tat: Mit der Ehrlich-~
keit vor sich selber fingt alle Umkehr an. Zugleich wird uns aber wohl
auch klar, dafl gerade hierin die besondere Not unserer Zeit ruht: dafl
ihr keine Eigenschaft mehr abgeht als eben diese Wachheit und Wach~
samkeit, verbunden mit Sauberkeit und Leidenschaft des Geistes, die
alle zusammen die Wahrhaftigkeit ausmachen, ohne die es keine Selbst-
erkenntnis geben kann. So wach namlich Wille und Verstand des heuti-
gen Menschen sind, so schlaftrunken und der Zerstreuung hingegeben
ist derselbe Mensch mit seiner Gemiitsseite. Es ist, wie wenn das zur Ver~
fiigung stehende Quantum Wille und Verstand fiir das Okonomische
restlos aufgebraucht wiirde, so daf} fiir das eigentlich Menschliche nichts
mehr iibrig bleibt. So allein a8t sich die befremdliche, ja im Grunde er~
schreckende Tatsache erkliren, daf} es der leidenden Mensdchheit bis heute
nicht gelungen ist, sich ihrer Peiniger zu entledigen und eine menschen~
wiirdige Gesellschaftsordnung einzurichten. Wir stoflen hier auf einen
elementaren Tatbestand alles gesellschaftlichen Lebens, und wir werden
zu beobachten haben, wie sich Marxismus und Christentum zu ithm stel~
len. Man kann diesen Tatbestand mit dem lateinischen Sprichwort um~
schreiben: «Mundus vult decipi, ergo decipiatur.» («Die Welt will be~
trogen sein, also wird sie betrogen.») Intellekt und Wille des Menschen
gehen eine kleine Strecke auf dem Wege zur Reinigung und Erneuerung
der Verhiltnisse mit, sie sind schliefilich zu Aufstinden, Ausbriichen, Er~
hebungen, sogar zu Revolutionen zu bringen. Aber dann, fast pléglich,
legen sich die Menschen aufs Ohr, um ihren Gemiitsschlaf fortzusetsen.

Eben auf der einen Seite aufs Pferd hinaufgehoben, lassen sie die Ziigel
~ arglos ihren Hinden entgleiten und sinken auf der andern Seite vom
Pferderiicken wieder herab. Hier stehen dann die césarischen (oder je
nachdem audh katilinarischen) Naturen bereit, sich an Stelle der Herab~
gesunkenen in den Sattel zu schwingen und — die Tragikom&die hebt
von vorne an. Vom Politischen her entwirft Max Weber folgendes Bild:
«In allen irgendwie umfangreichen, das heifit iiber den Aufgabenkreis
kleiner lindlicher Bezirke hinausgehenden politischen Verbinden mit
periodischen Wahlen der Gewalthaber ist der politische Betrieb notwen~
dig Interessenbetrieb: Eine relativ kleine Zahl primar am politischen Le~
ben Interessierter verschafft sich Gefolgschaft durch freie Werbung, pra-
sentiert sich oder ihre Schusbefohlenen als Wahlkandidaten, sammelt
Geldmittel und geht auf Stimmenfang. Praktisch bedeutet dieser Betrieb
die Spaltung der wahlberechtigten Staatsbiirger in politisch aktive und
politisch passive Elemente, und da dieser Unterschied auf Freiwilligkeit
beruht, so kann er durch keinerlei Mafiregeln, wie Wahlpflicht oder be~
rufsstindische Vertretung oder dergleichen, beseitigt werden.»

Nun, in der Kirche kennen wir diese Spaltung, diese Zweiteilung seit

256



alters: es ist die Trennung der Gemeinde in Priesterschaft und Laien.
Und ist sie, nur etwas verschleierter, nicht auch in der Gesellschaft und
in der Wirtschaft vorhanden im Unterschied zwischen Arbeitern und
Unternehmern, zwischen Produktiven und Unproduktiven (Beamten und
Hindlern?) Eine ordentliche Portion Sarkasmus klingt mit, wenn die
Griedhen die Elite mit «Aristoi» = «die Besten», den gemeinen Mann aus
dem Volke aber mit «idiotes» = «die Gewdhnlichens» titulierten. Mir
scheint iibrigens, dafl uns die Griechen fiir die schlauen Ausbeuter
der idiotes eine noch treffendere Bezeichnung geliefert haben, mit dem
Begriffe des Sophisten, jenes mit allen Wassern Gewaschenen, der ge~
wissenlos genug ist, aus Weifl Schwarz und aus Schwarz Weifl zu
machen, wo immer ein in Geld ausdriickbares Interesse dies zweckmiflig
erscheinen 1aft. Nicht mehr der Machiavellist, der einem noch offeneren und
darum auch tapfereren Zeitalter angehért, sondern seine moderne Stei-
gerungsform, der Sophist, ist diejenige Menschenart, an der die mensch-
liche Gesellschaft krankt und zugrunde geht, wenn es ihr nicht gelingt,
den Schmaroger eines Tages doch noch mit Stumpf und Stiel auszurotten.
«Das schlaue Tier mufl vernichtet werden», sagt Nietssche. Und daf dies
ein echt christlicher Impuls ist, ergibt sich nicht nur aus der Seligpreisung
der «Praeis», der Geschiftsuntiichtigen, sondern auch aus einem tiefen
Kierkegaardwort: «Wenn die Menschen nicht lernen, das Klughandeln
ebenso tief zu verachten wie das Stehlen und das Falschzeugnisablegen,
schaffen sie das Ewige und damit alles, was heilig und ehrenwert ist,
zuletst ganz ab.» | '

Der Sophist tritt uns in hundert Erscheinungsformen entgegen: er ist
Priester, Advokat, Journalist, Funktiondr, Hodhschullehrer, Manager und
Beamter. Aber er hat stets und tiberall die gleiche Aufgabe: Geld~ oder
‘Machtinteressen diskret aber raffiniert zu vertreten, sich selber dabei im
Interesse des besseren Gelingens mdglichst mit Idealismus zu tarnen,
daB das Volk dabei je nach Bedarf eingeseift, vernebelt, eingelullt, siich~
tig gemacht, verkasparhausert wird, nun, das gehdrt ebenso zum «vult
decipi» wie das gute Gewissen des Sophisten unter das «ergo decipiaturs
fallt; vollfithrt doch der Sophist nur gewissermaflen — und in dieser
- Rechtfertigung liegt ja seine mafilose Frechheit — den Willen der Vor-

sehung oder der Natur, die fiir den Ochsen den Stodk und fiir das Schaf
die Schippe geschaffen hat.

2

Im Jahre 494 v, Chr. veranstalteten die rémischen Plebejer, nachdem
sie einmal wieder von der Fithrung durch die Patrizier genug hatten, die
beriihmte «secessio in montem sacrum»*, das Urbild aller Klassenkampf-
aktionen. Die Patrizier lieflen sie ruhig auszichen, sie hatten etwas mehr
Humor und etwas mehr Selbstsicherheit als unsere heutigen Innenmini-

ster. Aber nach schicklicher Zeit, und vielleicht nach Befragung der Ein-

* «Auszug auf den heiligen Bergs.

257



geweide der Opfertiere oder des Vogelfluges, ging in Gestalt des Konsuls
Menenius Agrippa ein Sophist zu ihnen hinaus und hielt den Murrenden
einen Vortrag, wobei er das Gleichnis vom «Volksk&rpers, in dem jeder
einzelne Teil auf den andern angewiesen sei, geschickt an den Mann zu
bringen wufite. Die von ihrer Notwendigkeit fiir die Gemeinschaft Ge-
schmeichelten begannen einer nach dem anderen mit dem Kopfe zu nik-
ken und schlieflich zogen sie — Herr Menenius voraus in die Stadt und
— die Plebejer — auch in den Pferch zuriick. Zweieinhalb Jahrtausende
spater, nachdem der gleiche Vorgang sich so und so oft — bisweilen aller~
dii)ngs auch, wie in den Bauernkriegen am Anfang des 16. Jahrhunderts,
unter blutigen Exzessen — wiederholt hatte, brachte der franzdsische
Arzt Le Bon ihn wissenschaftlich zur Darstellung in seinem Werke «Die
Psychologie der Massen» (dem einzigen Buche, das der Staatsmann Hit-~
ler aufler Karl Mays Gesammelten Werken seines Studiums fiir wiirdig
befand).

Einige Jahrzehnte vorher war aber etwas anderes geschehen: in un-
heilig-heiligem Prophetenzorn kam da einer vom Berge herab, zerschmet~
terte das Zwolftafelgesets der Volksgemeinschaft und der wissenschaft-
lichen Uninteressiertheit am Felsen der Zeit und rief sein gellendes «Ge-~ -
nug dieses Treibens!> in die aufgescheuchte Biirgerwelt hinein: Karl
Marx! Nicht die Franzsische Revolution, die bei allem Umsturz und Ge-
tose schlieBlich doch in die alte Peripetie der «secessio in montem sacrums
einmiindete, sondern erst das Kommunistische Manifest des Jahres 1848
brachte den radikalen Umschwung: Hier erst trat die Leidenschaft her~
vor, deren Auswirkung nie mehr von dieser Erde verschwinden kann.
Diese Leidenschaft, nicht die Gedankenstartbahn, von der aus sich jene
gewiflermaflen nur abstiefl, um sich in die Luft zu erheben, ist das Eni-
scheidende! Darum kann man den Marxismus noch so tiefgriindig wider-
legen — widerlegt doch den Vogel, der fliegt! Vom alten Ford gibt es
eine niedliche Anekdote: Einmal habe er die Ingenieure seines Werkes
vor einen Tisch mit Zeichnungen einer Neukonstruktion geftihrt und ihr
sachverstindiges Urteil erbeten. «Eine vollige Unmdglichkeit», war ihr
einmiitiges Urteil. «Nun», habe Ford erwidert, «dann darf ich die Her~
ren bitten, sich die Unmdglichkeit drauflen auf dem Fabrikhof anzusehen!s

So ist das mit dem Marxismus! Das Christentum hat 1900 Jahre
Zeit gehabt, seine Idee zu realisieren und wenigstens das Salz der Erde
zu sein, das heifit die Vélker des Abendlandes dergestalt mit dem Geist
der Liebe, der Barmherzigkeit und der Briiderlichkeit zu durchtrinken,
daf sie wirklich und wahrhaftig und ohne den Hang, riickfillig zu wer-
den, auf eine hShere Menschheitsstufe hinaufgeschoben worden wiren
— das Christentum hat diese Leistung nicht vollbracht; diese entschei-
dende Frucht ist ausgeblieben. Statt dessen hat in Karl Marx der geknech-
tete Mensch sich erhoben und mit einer Entschlossenheit, die nichts mehr
zu brechen vermag, seinen Peinigern erklart: «Genug und Schlufl! Eure
Uhr ist abgelaufen.» Das Kommunistische Manifest war der Tubaton vor

258



den Mauern Jerichos: Eine Epoche ist zu Ende, eine neue beginnt: Der
leidende Mensch hat sein Geschick selber in die Hand genommen —
komme, was da mag!

‘Man hat den Prophetenzorn im Auftreten von Karl Marx auf sein
Judentum zuriickfithren wollen. Mag sein! Daf seine Leidenschaft zu-~
nichst in Deutschland ziindete, kann mit dem wilden Kampfgeist der
Germanen in Zusammenhang gebracht werden, mit der unbindigen Ent~
schlossenheit eines Hagen Tronje, der, einmal enttiuscht, sich nie mehr
zum Kompromif} verlocken 1afit und niemals mehr vergifit. Wir miissen
‘endlich begreifen, daf} sich im Auftritt von Marx etwas ereignet hat, was
— ich wage der Verdeutlichung halber einmal die Blasphemie — mit
dem Erscheinen Christi auf dieser Erde verglichen werden mufl: Hohe
Erkenntnis — Kant, und nicht Hegel, ist der eigentliche Johannes des
Marxismus — paarte sich mit hdchster Leidenschaft: wieder einmal
konnte dasWort Fleischiwerden! Marx war das Grofie gelungen, ein Wort~
symbol zu prigen und unter diesem Wortsymbol einen grofien Teil der
leidenden Menschheit zu einen. Das Wortsymbol heifit: Klassenbewufte
Arbeiterschaft — «Proletarier aller Linder, vereinigt euch!» Die Geistes~
bewegung, die um 1750 begann, um 1850 einen ersten Héhepunkt er~
reichte, scheint 1950 in ihr entscheidendes Stadium getreten zu sein. Es
ist durchaus mdglich, dafl auch der Marxismus noch nicht das letste Wort
ist, das der Genius der Geschichte in diesen Jahrhunderten der Zeitalter-
wende von den «Fischens» zum «Wassermann» zu sagen hat — der erste
Abschnitt dieser Wende ist unzweifelhaft an den Namen Karl Marx ge~
kniipft, und es wiirde ein Zeichen von Kleinmut sein, das Elementare der
Geschichtsereignisse der lefsten 100 Jahre {ibersehen oder verharmlosen
zu wollen. (Dem Christentum wire freilich zu wiinschen, dafl thm pro-
phetische Geister erstechen mdchten — es kénnte gerne von seinen Apo~
logeten einige Hundertschaften dafiir drangeben! —, prophetische Gei~
ster, die ihm den Mantel Gottes, wenn er durch die Geschichte rauscht,

zeigten!) '
*

- Es ist wohl nicht zufillig, daB der Marxsche Logos, der lange nach
einer Krippe gesudht hat, sich schliefllich auf dem Gottrigervolk der
Russen niedergelassen hat. In einem Artikel seiner in den siebziger
Jahren herausgegebenen politischen Zeitschrift hat Dostojewskij hell-
seherisch geschrieben: «Der Geist der Emp&rung, der bsse Geist, ist
reiner als der Geist Roms. Dieser neue Geist kommt, die neue Gesell-
schaft wird zweifellos triumphieren als das Ein z i g e (von D. gesperrt!),
das eine neue positive Idee bringt, als der einzige ganz Europa vorher~
bestimmte Ausweg, als das einzige Heil. Dariiber kann kein Zweifel be-~
stehen. Die Welt aber wird erst nach ihrer Heimsuchung durch den bésen
Geist gerettet werden, Der b&se Geist ist nahe, unsere Kinder werden
ihn vielleicht schon sehen.s Wir haben Grund, jedes einzelne dieser

259



Worte Dostojewskijs fiir volle und bare Miinze zu nehmen; daran, daf} er
von seiner Schau aus den Marxismus den b&sen Geist nennt, brauchen wir
uns nicht zu stoflen: An mehr als einer Stelle seiner groflen Romane
kommt es zu erschiitterndem Ausdrudk, dafl Atheismus und Gottesglaube
sich fast briiderlich beriihren. Hat doch auch Jesus keinen Zweifel dar~
tiber gelassen, dafl die Zsllner und Huren eher ins Reich eingehen denn
die — Sophisten!

Aber neben dem Zeugnis Dostojewkijs, eines einzelnen, wenn auch
eines einzelnen von sikularem Ausmafle, haben wir auch ein V&lkerzeug-
nis von weltgeschichtlich nicht geringerem Gewicht: die Entscheidung
Chinas fiir den Marxismus! Es war ein Deutscher — seinen Namen als
den eines Eitlen und spiter vom Hitlerbazillus Angesteckten will ich lie~
ber verschweigen —, der als «Christlicher Junger Mann» nach dem Er~
sten Weltkrieg China bereist und uns einen aufschlufireichen Bericht von

“den Uberlegungen gegeben hat, die China, damals auf einem vdlki-
schen Tiefstand angelangt, anstellte, um den Weg der Rettung zu finden:
«Das Junge China erklirte sich bereit, das Christentum als seine Welt-
anschauung anzunehmen, wenn das Christentum China ein Programm
geben kdnne, mit dessen Hilfe es seine politische und wirtschaftliche Zer~
rissenheit iiberwinde. Kann uns das Christentum dieses Programm nicht
geben, so sagen die jungen Chinesen, dann wollen wir das Programm
von Moskau wiahlen. Das ist zwar nicht vollkommen, aber immerhin ein
Versuch, bei dem man menschliche Erfahrungen gesammelt hat. Wir
schwanken zwischen dem Christentum und dem Bolschewismus.» So
China um etwa 1920 herum. Der fromme Deutsche gab sich alle Miihe,
in seinem Buch China von der turmhohen Uberlegenheit des Christen~
tums zu {iberzeugen — wir wissen, dafl China kurz darauf sich fiir den
Bolschewismus entschied. Warum? Aus Leichtsinn, aus Torheit, aus einer
Marotte? Nein! Es verfuhr ganz nach den Worten des Stifters der
christlichen Religion, der seinen Jiingern die Weisung gab: «An ihren
Friichten sollt ihr sie erkennenl» Weldh ein vernichtendes Urteil liegt
allein schon in dem einen kleinen Sitchen des Berichtes: das Moskau~
system sei zwar unvollkommen, aber man habe mit ithm wenigstens
menschliche Erfahrungen gemacht. Mit dem Christentum hat man also
nach dem Urteil der Chinesen keine oder schlechte Erfahrungen ge-
macht? Wir wissen heute, dafl Chiang Kai~-Shek, der sich bekanntlich als
Christ ausgab, an der moralischen Fiulnis seines Systems scheiterte und
dafl China seinem Rivalen Mao Tse~tung zufiel, weil dieser dem Christen
Chiang Kai-~Shek offenbar sittlich iiberlegen war. Das christliche Abend-
land liegt nicht am Boden, sondern es ist gespalten, weil es seinen Cha-~
rakter verloren hat, weil es auf beiden Seiten hinkt. «Europas, sagte
Gandhi, «ist nur dem Scheine nach dhristlich, in Wahrheit betet es den
Mammon an.» Der Mammon aber kittet nicht, er spaltet. Mammon von
innen: die Spannungen der ungel&sten sozialen Frage, und Mammon von
auflen: die Bestechungsgelder fer getarnten und ungetarnten Grofmichte

260



zum Zwedk der Bildung fiinfter Kolonnen — sie spalten die Nationen
auf. Und das Christentum sieht diesem infernalischen Treiben zu: es ist
mit dem Mammon nicht fertig geworden!

; 3
Die christliche Kirche, wenigstens die katholische, weif} das. Durch

den Mund des franzdsischen Neothomisten Jacques Maritain hat sie in
dessen 1950 deutsch erschienenem Buche «Der christliche Humanismuss
ein sehr scharfes, aber natiirlich doch fiir sie noch ertrigliches Gericht an
sich vollzogen. Das Buch Maritains kénnte ebensogut den Titel unseres
Aufsatses tragen; es handelt sich in Wahrheit um eine grof und tief an-~
gelegte Auseinandersetsung des Christentums mit dem Marxismus, spe~
ziell in seiner russischen Erscheinungsform. Mit diesem Buche miissen
wir uns daher eingehend befassen.

Maritain ist ein ritterlicher Streiter; er erweist sich als ein guter Feld-
herr, weil er von vornherein dem Gegner alles Terrain, das nicht zu hal~
ten ist, preisgibt. Das ist bei Maritain wahrlich nicht wenig. Wir lesen:
«Der Sozialismus des 19. Jahrhunderts war . .. ein Protest des mensch~
lichen Gewissens und seiner edelsten Antriebe gegen die zum Himmel
schreienden Ubelstinde. Es war ein grofles Unterfangen, der kapitali
stischen Zivilisation den Prozefl zu machen und den Sinn fiir Gerechtig~
keit und fiir die Wiirde der Arbeit Michten gegeniiber wachzurufen, die
keinerlei Riicksicht kennen.» — «Marx hat recht mit der Behauptung,
daf die kapitalistische Gesellschaft eine anarchische Gesellschaft ist, in
der sich das Leben ausschliefilich als ein Spiel partikularer Interessen be-
stimmen lafit.» — «Das Bemiihen von Marx war auf die Entlarvung eines
verlogenen und falschen Bewufltseins gerichtet; es verbirgt in Wahrheit
unbewufite Tiefenstromungen und betrifft nicht nur wirtschaftliche und
Klasseninteressen, sondern auch jene Welt des Begehrens und der Eigen-~
liebe, des Irrationalen und Dimonischen, das die biirgerliche Aufklirung
weithin hat leugnen wollen.» Maritain ist geneigt, die Marxsche Lehre
vom «Uberbaus, ja vielleicht sogar den Safs, dafl «Religion Opium fiirs
Volk sei», bis zu einem gewissen Grade zuzugeben, nimlich einge-
schrankt auf die biirgerliche Entartungsform des Christentums, die Mari-
tain schonungslos aufdeckt und preisgibt. «Wenn der Biirger sich auf
metaphysische Werte beruft, so ist das in der Tat leerer Uberbau.» Vom
russischen Kommunismus meint M.: «Es ist da irgend etwas im Werden,
dessen Bedeutung fiir die Entwicklung der menschlichen Existenzbedin~
gungen nicht geleugnet werden kann» und einige Seiten weiter: «Es ist
wohl mdglich, dafl der Mensch in einem Experiment wie dem des kommu-
nistischen Rufilands gewisse elementare Ausgangspunkte seiner onto-
logischen Wirklichkeit findet.»

Maritain rithmt dann (im Anschlufl an die Erlebnisberichte des eng-
lischen Fabierehepaares Webb iiber Ruflland) die starken proudhonisti-
schen Ansitse im Sowjetsystem, indem er von der Errichtung einer «viel~

261



fsrmigen Demokraties spricht, in der sich die Massen des Volkes zum
sozialen, politischen und kulturellen Leben der Gemeinschaft integrieren
und sagt dann etwa zusammenfassend: «Marx hat eine tiefe Erkenntnis
‘der Entfremdung gehabt, welcher die Arbeit des Menschen und der
Mensch selber unterliegt, eine Kenntnis der Entmenschlichung, von der
Arbeiter und Unternehmer in gleicher Weise betroffen sind. Diese Er~
kenntnis halte ich fiir das grofle Licht der Wahrheit, das Marx’ ganzes
Werk durchstrahlt . . . Marx hat dem Proletariat ein neues Selbstbewuft~
sein gegeben.» ‘

Wie durch ein Bliglicht wird Maritains geheimste Einstellung zum
Marxismus durch den ihm so nebenbei entschliipfenden Sats erhellt: «Die
TragSdie unserer Zeit besteht darin, dafl ein iiberragend geistiger Ge~
winn von einem atheistischen System erreicht wurde.» Das also ist schliefi~
lich der einzig ibrigbleibende, der entscheidende Einwand, den Mari-
tain gegen Marx vorbringt: «Alles schén und gut, aber dein Atheismus!»
Der so gescheite Maritain vergifit hier ganz, zu fragen, welchen Gott
Marx denn verneint habe? Den alten Jehova des «Ich bin, der ich bins,
der das sgyptische Ausbeutervolk oder wenigstens dessen Jungmann-~
schaft mit %};m Ké&nig an der Spitse im Roten Meer ersiufte, die «Golde~
nen-Kalbs~Anbeter mit Seuchen schlug und die Sophisten am Bache Ki~
son niedermeteln lieB, den Gott Jesu, der die Wechsler und Preistreiber
aus dem Tempel hinauspeitschte und die Sophisten als Otternbrut und
Schlangengeziicht brandmarkte — oder nicht vielmehr den «Katun»-
Gott des biirgerlichen Christentums, der sich mit den Kapitalisten zu
einer Profitgemeinschaft zusammengetan hat und 50 Jahre nach der Gro~
flen Revolution bereit war, das kaum errungene bifichen Menschenrecht
wieder einzusargen?!

Aber nein! Maritain sieht sehr wohl ein, dafl Marx diesen Gott ver~
neint hat und verneinen mufite, verneint er ihn doch selbst! Maritain
sieht sogar, dafl auch heute noch der Fall so steht, dal zuerst das Chri-
stentum seine es so heillos kompromittierende Verbindung mit einem
widergdttlichen Wirtschaftssystem 18sen muf}, ehe eine Revision des
Atheismus auf die Tagesordnung gesetst werden kann. Lafit uns, so
kénnte Marx sprechen, das behebbare Leid, das ihr Christen aus Her-
zenstragheit oder wegen Versipptheit mit der Nutnieferkaste bisher als
zgottgewollts hinstelltet, erst einmal aus eigener Kraft bis an die Grenze
des Méglichen beseitigen, dann wollen wir uns beziiglich des nicht be-~
hebbaren Leides, das dann noch iibrig bleibt, gerne weiter unterhalten.

Gegen eine solche Rede Marx’ liefle sich um so weniger etwas ein~
wenden, als die Versuche der Sophisten, zu denen in einem Winkel sei~
- nes Herzens leider doch auch Maritain noch z&hlt, nicht aufhdren, dem
kleinen Mann sein KlassenbewufBtsein insgeheim wieder zu entwenden,
indem man ihm die Uberlegenheit des Christentums philosophisch vor
Augen stellt. Aber: Noch steht das Proletariat in schwerem Kampf, in
einem schwereren als je in den vergangenen hundert Jahren. Denn das

262



Proletariat ist heute gespalten und korrumpiert. Nicht schéne Reden zwar
oder weniger schdne Reden als vielmehr die primitivste Form der Be-
stechung, der Appell an die niedrigen Instinkte des Genufitriebes haben
es dahin gebracht, dafl grofle Teile der Arbeiterschaft sich mit dem Ka-~
pitalismus abgefunden haben. Nun, den leiten beiflen eben die Hunde,
sehe jeder, wo er bleibel

Niemand kann vom Arbeiter erwarten, dal er den Werktagsrock
ausziche und in die Kirche gehe, wihrend von den geborstenen Deichen
her die Wasser sein Ackerland tiberschwemmen. In dieser Situation ist
Wasserwehr Gottesdienst! Auch will Maritain offensichtlich nichts von
dem Gleichnis Jesu «Ein Mann hatte zwei S6hne» wissen, wonach der
neinsagende, aber jatuende Sohn nicht nur entschuldigt, sondern dem
gleisnerischen jasagenden, neintuenden anderen Sohne sogar sittlich
iiberlegen ist. Maritain ist dieser Erkenntnis zwar einmal sehr nahe, dort,.
wo er vom «Hilfsmittel der Gnade» auch fiir den die Gnade mit dem
Munde ablehnenden spricht. Aber er kann — und gerade darin zeigt
sich eine Art Hochmut der Heilsgewiflheit — es sich gar nicht anders
vorstellen, als dal — Gottes Gnade gewissermaflen erginzend — der
«Gliubige» doch den «Ungliaubigen» zum Glaubensbewuftsein hinfithrt
(— aber wer hat hier wen eigentlich zu lehren??),

Trots aller Hochleistungen, die Maritain dem Marxismus zugesteht,
will er die gegenwirtige Epoche, die er dem Marxismus nicht streitig
macht, als eine Verfallsepoche gewertet wissen. Maritain sieht das Chri~
stentum vielleicht noch auf eine lange Zeit vom Marxismus in den Hin~
tergrund gedringt. Darum will er nur kleine christliche Gemeinschaften,
weldhe die Notwendigkeit der Umschmelzung christlichen Wesens bis
in die Substanz hinab erkannt haben, sich bilden lassen in der Hoffnung,
daf} eines Tages die Fluten sinken, die Zerfallszeit enden und cine neue
christliche Hodhzeit anheben werde. Maritain sieht also trots allem nicht,
~ oder will es von der Hdhe des alten rémischen Weltherrschaftsanspruchs
aus nicht zugeben, daf mit dem Marxismus eine nicht mehr zuriicknehm-
bare Zeitalterwende eingetreten ist. Dafl der Marxismus eine Frucht der
Hegelschen Philosophie darstellt, hebt Maritain hervor, dal aber —
vielleicht vergr8bert und sogar nach Jacob Burkhardt «schredklich simpli-
fiziert> (um namlich die Massen erfassen zu kénnen) — auch Kant,
Schiller, Lessing, der ganze deutsche Idealismus, hinter ithnen, weiterhin
nicht nur die Aufklirung, sondern auch Renaissance und Reformation,
also Luther, im Marxismus ihre Stellvertretung finden, das iibersieht er
geflissentlich. Er {ibersieht, dafl sich gegen das Herrschaftsprinzip (auch
das geistige, ja gerade das geistige) der Autonomiegedanke sieghaft er~
hoben hat und daf} also Marx wie Luther durch den Propheten (Jer. 31,
51) gedeckt sind. Trigt doch Maritain selber einen verspiteten Bau~
stein zum Autonomiegebiude herzu, indem er den Satz des Thomas von
Aquino anfiihrt: «defectus gratiae causa prima est ex nobis = die pri~
mire Ursache des Fehlens der Gnade liegt im Menschen selbers. Nun,

263



wenn das richtig ist, dann kommt dem Menschen doch wohl eine mit der
gdttlichen Gnade mindestens konkurrierende Autonomie zul

Mit dem Autonomiegedanken ist aber der Gemeindegedanke un~
trennbar verbunden. Und Gemeindegedanke — das heifit nicht nur, dafl
die Spaltung zwischen Autoritit und Gehorsam, Priesterschaft und Laien~
tum, Herrschaft und Gefolgschaft aufhdrt, es bedeutet auch, daf die an~
dere, ebenso verhingnisvolle Spaltung, die Spaltung in weltliche und
religidse Gemeinden aufgehoben wird. Der alte Streit der beiden Schwer-
ter ist endlich geschlichtet: weder der Cisar, noch der Papst, sondern der
in die Gemeinde hinaufintegrierte, miindig gesprochene Einzelne, der
Paraklet, der Engel der Gemeinde, fithrt das Schwert:

Nun bist Du so weit, weifit das Mafl zu finden,

Bist frei und stark, um auch Dich selbst zu binden,

Nun spielt die Waage: des zum Zeichen

Darf ich Dir Krone jetst und Mitra reichen.
Dante, Purg. 27

Und damit hat dann auch das schwierige Kapitel von der Gewalt
seinen iberraschenden Abschlufl gefunden: Was wir den Latrozinien
(Staat und Kirche!) verweigern — der vom Parakleten geleiteten Ge-
meinde kommt es zu. Denn wenn gleich der Paraklet in der Gestalt des
Erzengels Michael wohl das Schwert fithrt, so macht er doch keinen un~
mittelbaren Gebrauch davon, Die Geistgemeinde zwingt auf feinere Art
und Weise als durcdh das Schwert, sie zwingt durch die Sitte und den
Klang der Leier, durch die Kunst. Das muf} eine — 2000 Jahre nach dem
Erscheinen des Friedefiirsten Christus noch immer an die Gewalt der
Woaffen appellierende Christenheit, das miissen die Napalmdchristen, die
vielleicht eher die Uberfithrung ins Kuriosititenkabinett der Folterwerk-
zeuge als unsere Verachtung verdienen, von einem Heiden, dem alten
Chinesen Konfuzius, lernen, der die Gewalt unter der verlangsamenden
Zeitlupe «Erziehung» in ein sanftes Wachsen, Knospen, Bliihen und
Frudhttragen sich verwandeln lafit.

*

Und nun noch ein Wort zum Atheismus: die Kirche soll Gott offen~
bar machen. Schlecht ist ihr dies (zu vielen Zeiten ithrer Geschichte, nicht
erst in der Phase der Verbiirgerlichung, wie Maritain will) gelungen.
Aber nicht genug damit, daf} sie Gott nicht offenbart — sie verdeckt Gott
auch. Indem sie ein falsches Bild von ithm vor uns hinstellt: «<Ihr selbst»,
sagt Jesus zu den Schriftgelehrten, «<kommt nicht ins Reich und die hin~
ein wollen, die laBt ihr nicht hinein.» Ubrigens scheint die Bibel, wie aus
vielen Stellen hervorgeht, der. Auffassung zu sein, daff keineswegs etwa
Christen allein im Endgericht bestehen, dafl vielmehr Gott auch aus den
Heiden, also aus solchen, die ihn nicht nennen und nicht kennen, sich sein
Volk zubereitet. Ja, das Alte Testament quillt geradezu iiber von der

264



Versicherung, daf} das nichtausgewidhlte Volk, die Nichtjuden und Hei~
den zur Herrlichkeit des Reiches berufen seien. Jesus hat diese Auffas~
sung noch gesteigert durch das ungeheuerliche Wort, dafl Z&llner und
I;Iﬁren eher ins Reich kommen als die sich gereift diinkenden Sshne Ab-
rahams.

Aber nodh ein anderes ist in der Heiligen Schrift zum Ausdruck ge-~
kommen. Im Propheten Jeremias (3, 16) heifit es: «Zur selben Zeit soll
- man nicht mehr sagen von der Bundeslade des Herrn, auch ihrer nicht
mehr gedenken, noch davon predigen, noch nach ihr fragen, und sie wird
nicht wiedergemacht werden.» Diese Stelle wird bestitigt durch Offen~
barung 21, 22, wo der Seher von Patmos es ausspricht, dafl er keinen
Tempel im neuen Jerusalem sieht. Also: die Kirche wird am Ende nicht .
mehr sein und sie wird schon in der Zeit abgebaut; dafiir spricht das.
21. Johanniskapitel, welches unverkennbar die Petrinische Epoche, das
heiflt die Epoche der Kirche, von einer Johanneischen des freien Geistes
abgelSst werden 133t (sieche auch Joh. 4, 231). Freilich: «die Pforten der
Hslle sollen sie nicht iiberwiltigen.»> Aber Gott selber kann sie doch wohl
abbauen, sie, die auf geistiger Herrschaft und Bevormundung ruht, und
damit dem Programm Gottes widerspricht: <Ich will mein Gesetz in ihr
Herz geben und in ihren Sinn schreiben, und wird keiner den anderen,
noch ein Bruder den anderen lehren und sagen: Erkenne den Herrn!, son-~
~ dern sie sollen mich alle kennen, beide, klein und grof3.»

%

Ehemals leitete die kirchliche Obrigkeit — schlecht und recht — die
. Gewissen der Gliubigen. Wer leitet sie heute? Die Presse, das Kino, der
Rundfunk, &ffentliche Meinungsfabriken, in denen Er, der Klumpfufl, die
51prozentige und manchmal auch die 99prozentige Aktienmehrheit be~
sitst. In entscheidenden, das Gewissen bis ins tiefste aufrithrenden Fra~
gen nicht nur der Politik, sondern auch der Sittlichkeit und der &ffent-
lichen Moral wird den Vélkern die Wahrheit verschleiert oder vorent-
halten. Wir wissen zum Beispiel heute nicht, wer in Korea den Krieg
begonnen hat, wir wissen nicht, ob dort nicht aufler den schon teuflischen
Napalmwaffen nicht auch Seuchenbakterien als Kampfmittel beniitst wer~
den, wir wissen nicht, ob der Atlantikpakt der Verteidigung oder dem
Angriff dient. Dennoch nétigt uns eine Propaganda, die innerlich um
kein Haar sauberer ist als die Josef Gdbbels, das sittliche Urteil ab:
morgens, mittags und abends, wo wir Gott anrufen sollten, dafl er uns
unsere Schlechtigkeit vergibt, hetsen wir gegen Rufiland, oft in der pri-
mitivsten und niedertrichtigsten Weise. Und alles das im Zeichen des
Christentums! Die Staatsminner bereiten den dritten Weltkrieg vor;
sie heucheln Unschuld und blofle Notwehr, aber die Vélker kennen nach~
gerade den Trick. Die Kirche mahnt und warnt, gewif}, aber gleichzeitig
macht sie auch den einzelnen in den Knien weich. Wir sehen, wie mit
oberhirtlichem Segen das deutsche Volk gegen seinen Willen und gegen

265



sein Gewissen wieder zu den Waffen getrieben wird. Die es tun, sind an~
gebliche Christen; ja einige briisten sich sogar, dafl sie Christentum und
Wiederaufriistung in ithrem Gewissen so gut vereinbaren kdnnen.

Und da sollen die Gepeinigten nicht mit Atheismus, mit leidenschaft-
licher Gottesleugnung antworten? Sie sollten einem Gott nicht fluchen,
der eine so verbrecherische Obrigkeit iiber sie setst?

«QO iiber Euch Pharisier, Euch Falschmiinzer der Wahrheit, Euch
Affen der Gottheit! Ihr scheut Euch nicht, vor Kreuz und Altiren
zu knieen, zerfleischt Eure Riicken mit Riemen und foltert Euer
Fleisch mit Fasten, Ihr redet von Sanftmut und Duldung und bringt
dem Gotte der Liebe Menschenopfer wie einem feuerarmigen Mo-

loch.» Sdhiller: «<Die Rauber», II., 3

Wer unvoreingenommen die Vorginge auf der politischen Bithne
betrachtet, dem ist klar, dafl die Michte von gestern, die Besitsmachte mit
dem schlechten Gewissen, nicht ruhig schlafen kénnen, solange es in den
Vélkern girt. Den Herd der Girung aber sehen sie in Rufiland. Darum
mufd Rufiland ausgeldscht werden: dieses «Ceterum Censeos wird heute
unablissig in Washington gesprochen. Nicht klar sehen das die Vélker,
sie ahnen es nur. Die Kirche hitte die Plicht, ihnen volle Klarheit in einer
Frage zu geben, von der eine Gewissensentscheidung abhingt. Sie tut es
nicht, oder nur mit halbem Herzen und mit halber Kraft, weil sie selbst
sich in der baylonischen Gefangenschaft befindet. Die Befreiung des Ge-
wissens erfolgt heute ohne die Kirche, ja gegen die Kirche. Wer Christus
nachfolgen will muf} nach dessen eigenen Worten Vater und Mutter, das
heifdt Staat und Kirche hassen und sich allein der Wahrheit verschreiben.
Und zwar nicht der lahmen allgemeinen Allerweltswahrheit, zu der auch
Bibelworte herabsinken, wenn man sie lediglich zur Einschliferung, zur
Tauschung und zum Betrug verwendet, sondern immer gerade die eine,
konkrete Wahrheit, die heute, jetst und hier, beleidigt wird. Zum Bei-~
spiel: In Essen hat die Polizei im Frithjahr 1952 einen jungen Deutschen
erschossen, weil er gegen den Generalvertrag und die Bonner Politik
demonstrieren wollte. Die Polizei, in feiger Beschénigung ihrer Schand-~
tat, hat die Liige ausgestreut, die Demonstranten hitten zuerst geschos~
sen, und eilfertig, wie die Zeitungen nun einmal sind, haben sie diese
Liige schleunigst an die Hunderttausenden und Millionen weiterverbrei~
tet, ja sogar, wie zum Beispiel eine allerdings reichlich unbedeutende siid~
wiirttembergische Zeitung, noch Kommentare daran gekniipft. Dann,
nach einigen Tagen, kam die Wahrheit zum Vorschein, nachdem die
Liige ihren Zwedk erfiillt hatte. Aber die Presse, jedenfalls ein Teil der~
selben, hielt es nicht fiir notwendig, die Liige offen zu widerrufen. Ich
sage: Solange nicht im ganzen Lande in jeder Gemeinde wenigstens zwei
oder drei Menschen vorhanden sind, die den Kampf gegen diese Liigen~
propaganda aufnehmen, solange halte ich das christliche Lippenbekennt~

266



nis, den frommen Augenaufschlag und das Laufen in die Kirche fiir Heu~
chelei und fiir Verrat an der Wahrheit.

Darin allerdings bin ich mit Maritain einig: Auch ich sehe in dieser
Zeit des Zerfalls (eines christlichen und sittlichen Zerfalls) kleine Grup-~
pen sich bilden, die nichts als Gott im Geiste und in der Wahrheit an~
beten wollen und darum den Kampf gegen die Liige, gegen die Heuche~
lei und die Barbarei des Krieges auf ihre Fahne geschrieben haben.

Die junge Generation mifitraut heute allen, die geheim oder offen
mit den unheiligen Midhten unserer Zeit konspirieren, sie sucht ein
Neues und Echteres. Ohne es zu wissen, vertraut sie dem Parakleten, der
die Verheiflung hat, in alle Wahrheit zu leiten. Sie folgt der Weisung
des Herrn:

Seid tapfer und kimpfet gegen die alte Schlange!

Alfred Daniel

Unsere Schuld am Kommunismus

Professor Emil Fuchs in Leipzig, unser verehrter Gesinnungsgenosse,
hat Ende lesten Jahres ein kleines Buch «Marxismus und Christentums»
erscheinen lassen, dessen Wichtigkeit flir unsere Auseinanderseung
mit dem Kommunismus kaum tibertrieben werden kann. (Verlag Kshler
& Amelung, Leipzig, 213 Seiten. Die erste Auflage ist vergriffen; eine
zweite wird demnzchst herauskommen.) Es beriihrt sich in seiner Grund-
haltung, bei aller Selbstindigkeit auf beiden Seiten, stark mit dem Werk
von Krijn Strijd {iber den Kommunismus, das wir seinerzeit hier be-
sprochen haben, und mit der Linie, die wir selbst in den «Neuen We~
gen» verfolgen. Etwas vereinfacht mdgen seine Hauptsie wie folgt
zusammengefafit werden:

1. Die Christenheit und ihre Kirchen haben gegeniiber der sozialen
Frage und gegeniiber dem Kriegsproblem im ganzen genommen schwer
versagt.

2. Die weltweite Lésung der sozialen Frage und die radikale Neu-~
gestaltung der Gesellschaft mufite deshalb von einem nichtchristlich
orientierten Marxismus an die Hand genommen werden.

3. Den Christen bleibt nichts anderes iibrig, als von ihrem Glau~
bensboden aus in Demut an der Neuordnung von Wirtschaft und Poli~
tik, wie sie sich unter marxistischer Fithrung vollzieht, mitzuarbeiten
und so ihre Schuld durch den titigen Beweis ihrer Kraft nach Maglich~
keit gutzumachen. '

Man sieht: Hier spricht eine ganz andere Gesinnung, als sie im land-~
laufigen Christentum (eingeschlossen ein gewisses «soziales», ja «sozia~
listischess Christentum) und in seiner Stellung zum Kommunismus zum

267



	Marxismus und Christentum im Kampf um die geistige Weltvormachtstellung

