
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 7-8

Artikel: Marxismus und Christentum im Kampf um die geistige
Weltvormachtstellung

Autor: Daniel, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139797

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139797
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marxismus und Christentum im Kampf um die

geistige Weltvormachtstellung

In den Jahren der Hitlerherrschaft, ganz besonders während des

Hitlerkrieges, in der ersten Hälfte seiner (Schein-) Erfolge, wurde ich

von seelischer Erschütterung derart heimgesucht, daß ich einmal — es

war in Hamburg, wohl 1940 oder 1941 — in einer vielleicht jugendlichunreifen

Aufwallung mein ewiges Seelenheil gegen den Triumph des

Bösen in der Welt sefete und in mein Tagebuch aus Conrad Ferdinand
Meyers «Jürg Jenatsch» mir den Safe notierte: «Sprechers Brief endete
mit der schwarzsichtigen, dem Tacitus entnommenen Bemerkung: In dieser

Zeit, da den Guten jede Macht genommen sei, bleibe die Bestrafung
des Bösen das einzige Zeichen einer waltenden Vorsehung.» Als dann
Hitlers Kriegsglück sich endlich wandte, schien Tacitus recht zu bekommen:

die Depression wich der Hoffnung und es kam — 1945 —¦ der
sogenannte Umschwung. Aber allzu früh zeigte sich, daß auch jefet nicht
Gerechtigkeit die Herrschaft angetreten, sondern nur ein Schandbube
den andern abgelöst hatte. Die Depression war wieder da und mit ihr
die Frage: «Herr, wie lange noch?», eine Frage, auf die es offenbar keine
Antwort gibt. «Jésus sera en agonie jusqu'à la fin du monde» schrieb
Pascal auf einen seiner vielen Notizzettel — «der Gott hängt am Kreuz
bis an das Ende der Welt». Soll dieser Pascalsafe das lefete Wort der
Menschheitsgeschichte sein? — das ist eigentlich die Frage, die
antwortheischend hinter unserem Thema steht.

Daß unsere Zeit eine Zeit der Verlorenheit des Menschen ist, das

müssen wohl gerade diejenigen zugeben, die ihr Lob in den höchsten
Tönen zu singen pflegen. Denn Kulturfortschritt (Höchstentwicklung der
Ratio auf allen Gebieten) und geistige Dissoziation, Zerfall des
Menschenbildes, sind offensichtlich notwendige Entsprechungen. Mit Rousseau

vor 200 Jahren hob diese Erkenntnis an, lang ehe die Symptome
selber sichtbar waren. Schiller-Hölderlin-Kleist bemühen sich bereits um
die Heilung. «Die Kultur selbst war es, welche der Menschheit diese
Wunde schlug», heißt es in Schillers staatspolitischer Erziehungsgrundschrift

von 1794, den Briefen «Über die ästhetische Erziehung des
Menschen»: «Wieviel auch für das Ganze der Welt durch diese getrennte
Ausbildung der menschlichen Kräfte (gemeint ist die Spezialisierung!)
gewonnen werden mag, so ist nicht zu leugnen, daß die Individuen, welche
sie trifft, unter dem Fluche dieses Weltzweckes (ergänze: der Arbeitsteilung)

leiden Kann aber wohl der Mensch dazu bestimmt sein, über
irgendeinem Zwecke sich selbst zu versäumen? Es muß falsch sein, daß
die Ausbildung der einzelnen Kräfte das Opfer ihrer Totalität notwendig

254



macht. Selbst wenn auch das Gesefe der Natur noch so sehr dahin strebte,
muß es bei uns stehen, die Totalität unserer Natur, welche die Kunst
zerstört hat, durch höhere Kunst wieder herzustellen.» Hegel, von Schiller
stärker beeinflußt als gemeinhin bekannt, stellte in seiner «Phänomenologie»

die ganze Menschheitsentwicklung unter den Aspekt einer «Odyssee

des Geistes», das heißt der Heimkehr des Menschen aus seiner
Selbstentfremdung zur Freiheit des an und für sich seienden Geistes. Von
seinem Lehrer Hegel hat dann der junge Marx sich das Thema
weiterreichen lassen, und seine Frühzeit mindestens, bis etwa zum Jahre 1844,
war von der Frage bestimmt, auf welchem Wege der sich selbst entfremdete

Mensch wieder die Totalität erlange.
Aber: Dreht es sich bei der Heimkehr des «Verlorenen Sohnes», bei

der Metanoia Jesu um etwas wesentlich anderes? Und hat nicht 500
Jahre vor Hegel schon Dante es als das Ziel seiner beiden großen Werke,
der «Monarchia» und der «Göttlichen Komödie», bezeichnet, «den Menschen

aus dem Zustande des Elends herauszuführen und ihn skon in
diesem Leben glücklich zu machen»?

Bei flüchtigem Hinsehen hat es freilich den Anschein, als hätte das
Thema von der Umkehr und Heimkehr des Verlorenen auf dem langen
Wege durch die Jahrhunderte einen beträchtlichen «Gestaltwandel»
durchgemacht: bei Jesus' Metanoia noch ganz innerlich, bei Marx:
Änderung der wirtschaftlichen Verhältnisse, also ganz äußerlich. Aber dies
scheint nur so. In Wahrheit will alle Religion — und das Thema der
Heimkehr des Verlorenen ist ein, wenn nicht das Thema der Religion!
— die Übereinstimmung des Innen und des Außen. «Dein Wille
geschehe wie im Himmel, also auch auf Erden» — so betet Jesus; «die
Bestimmung des Menschengeschlechtes ist es, alle Geistesvermögen zu
betätigen, zuerst im Dienste der Erkenntnis, sodann im Dienste der Tat»,
so heißt es in der «Monarchia» Dantes; und auch bei Marx findet sich ein
bedeutsames Wort von der prästabilierten Harmonie des Innern und des
Äußern. Es lautet: «Die Wirklichkeit muß sich ebenso zum Gedanken,
wie der Gedanke sich zur Wirklichkeit drängen.» Für die Ganzgroßen
des Geistes, die immer aus der Ganzheit kommen und in die Ganzheit
gehen, stimmt es also nicht, was Marx einst gegen alle Philosophie
einwenden zu können glaubte: sie habe bisher die Welt nur verschieden
interpretiert, es komme aber darauf an, sie zu verändern. Marx hat dabei
übersehen, daß es am Menschen nicht nur zwei Dimensionen, das Innen
und das Außen, sondern deren drei, nämlich außer jenen beiden noch
das Kollektiv-Unbewußte, den Tungu, den Vater, gibt, und daß dieses
Dritte, die schöpferische Phantasie, die Genialität des Herzens, gewissermaßen

ein Innen-Außen ist, das nichts mit Interpretation (vom Kopfe
her), wohl aber alles mit Veränderung der Wirklichkeit zu tun hat. Das
Nähere wäre in der gewaltigen Vorrede Schillers zur «Braut von Messina»

nachzulesen, die in ein paar Säfeen Schillers (und wohl auch Kants)
lefete Höhe aufgedeckt hat.

255



Hinsichtlich einer Voraussefeung der Wandlung des Menschen sind
sich glücklicherweise alle Denker einig. Niefesche hat es so formuliert:
«Nur durch Wahrhaftigkeit wird die Not und das innere Elend des
modernen Menschen an den Tag kommen.» In der Tat: Mit der Ehrlichkeit

vor sich selber fängt alle Umkehr an. Zugleich wird uns aber wohl
auch klar, daß gerade hierin die besondere Not unserer Zeit ruht: daß
ihr keine Eigenschaft mehr abgeht als eben diese Wachheit und
Wachsamkeit, verbunden mit Sauberkeit und Leidenschaft des Geistes, die
alle zusammen die Wahrhaftigkeit ausmachen, ohne die es keine
Selbsterkenntnis geben kann. So wach nämlidi Wille und Verstand des heutigen

Menschen sind, so schlaftrunken und der Zerstreuung hingegeben
ist derselbe Mensch mit seiner Gemütsseite. Es ist, wie wenn das zur
Verfügung stehende Quantum Wille und Verstand für das ökonomische
restlos aufgebraucht würde, so daß für das eigentlich Menschliche nichts
mehr übrig bleibt. So allein läßt sich die befremdliche, ja im Grunde
erschreckende Tatsache erklären, daß es der leidenden Menschheit bis heute
nicht gelungen ist, sich ihrer Peiniger zu entledigen und eine menschenwürdige

Gesellschaftsordnung einzurichten. Wir stoßen hier auf einen
elementaren Tatbestand alles gesellschaftlichen Lebens, und wir werden
zu beobachten haben, wie sich Marxismus und Christentum zu ihm stellen.

Man kann diesen Tatbestand mit dem lateinischen Sprichwort
umschreiben: «Mundus vult decipi, ergo decipiatur.» («Die Welt will
betrogen sein, also wird sie betrogen.») Intellekt und Wille des Menschen
gehen eine kleine Strecke auf dem Wege zur Reinigung und Erneuerung
der Verhältnisse mit, sie sind schließlich zu Aufständen, Ausbrüchen,
Erhebungen, sogar zu Revolutionen zu bringen. Aber dann, fast plöfelich,
legen sich die Menschen aufs Ohr, um ihren Gemütsschlaf fortzusefeen.
Eben auf der einen Seite aufs Pferd hinaufgehoben, lassen sie die Zügel
arglos ihren Händen entgleiten und sinken auf der andern Seite vom
Pferderücken wieder herab. Hier stehen dann die cäsarischen (oder je
nachdem auch katilinarischen) Naturen bereit, sich an Stelle der
Herabgesunkenen in den Sattel zu schwingen und — die Tragikomödie hebt
von vorne an. Vom Politischen her entwirft Max Weber folgendes Bild:
«In allen irgendwie umfangreichen, das heißt über den Aufgabenkreis
kleiner ländlicher Bezirke hinausgehenden politischen Verbänden mit
periodischen Wahlen der Gewalthaber ist der politische Betrieb notwendig

Interessenbetrieb: Eine relativ kleine Zahl primär am politischen
Leben Interessierter verschafft sich Gefolgschaft durch freie Werbung,
präsentiert sich oder ihre Schufebefohlenen als Wahlkandidaten, sammelt
Geldmittel und geht auf Stimmenfang. Praktisch bedeutet dieser Betrieb
die Spaltung der wahlberechtigten Staatsbürger in politisch aktive und
politisch passive Elemente, und da dieser Unterschied auf Freiwilligkeit
beruht, so kann er durch keinerlei Maßregeln, wie Wahlpflicht oder
berufsständische Vertretung oder dergleichen, beseitigt werden.»

Nun, in der Kirche kennen wir diese Spaltung, diese Zweiteilung seit

256



alters: es ist die Trennung der Gemeinde in Priesterschaft und Laien.
Und ist sie, nur etwas verschleierter, nicht auch in der Gesellschaft und
in der Wirtschaft vorhanden im Unterschied zwischen Arbeitern und
Unternehmern, zwischen Produktiven und Unproduktiven (Beamten und
Händlern?) Eine ordentliche Portion Sarkasmus klingt mit, wenn die
Griechen die Elite mit «Aristo!» «die Besten», den gemeinen Mann aus
dem Volke aber mit «idiotes» => «die Gewöhnlichen» titulierten. Mir
scheint übrigens, daß uns die Griechen für die schlauen Ausbeuter
der idiotes eine noch treffendere Bezeichnung geliefert haben, mit dem
Begriffe des Sophisten, jenes mit allen Wassern Gewaschenen, der
gewissenlos genug ist, aus Weiß Schwarz und aus Schwarz Weiß zu
machen, wo immer ein in Geld ausdrückbares Interesse dies zweckmäßig
erscheinen läßt.Nicht mehr der Machiavellist, der einem nok offeneren und
darum auch tapfereren Zeitalter angehört, sondern seine moderne
Steigerungsform, der Sophist, ist diejenige Menskenart, an der die mensk-
like Gesellschaft krankt und zugrunde geht, wenn es ihr nikt gelingt,
den Skmarotzer eines Tages doch noch mit Stumpf und Stiel auszurotten.
«Das schlaue Tier muß vernichtet werden», sagt Niefesche. Und daß dies
ein echt christlicher Impuls ist, ergibt sich nicht nur aus der Seligpreisung
der «Praeis», der Geschäftsuntüchtigen, sondern auch aus einem tiefen
Kierkegaardwort: «Wenn die Menschen nicht lernen, das Klughandeln
ebenso tief zu verachten wie das Stehlen und das Falsdizeugnisablegen,
schaffen sie das Ewige und damit alles, was heilig und ehrenwert ist,
zulefet ganz ab.»

Der Sophist tritt uns in hundert Erscheinungsformen entgegen: er ist
Priester, Advokat, Journalist, Funktionär, Hochschullehrer, Manager und
Beamter. Aber er hat stets und überall die gleiche Aufgabe: Geld- oder
Machtinteressen diskret aber raffiniert zu vertreten, sich selber dabei im
Interesse des besseren Gelingens möglichst mit Idealismus zu tarnen,
daß das Volk dabei je nach Bedarf eingeseift, vernebelt, eingelullt, süchtig

gemacht, verkasparhausert wird, nun, das gehört ebenso zum «vult
decipi» wie das gute Gewissen des Sophisten unter das «ergo decipiatur»
fällt; vollführt doch der Sophist nur gewissermaßen — und in dieser
Rechtfertigung liegt ja seine maßlose Frechheit — den Willen der
Vorsehung oder der Natur, die für den Ochsen den Stock und für das Schaf
die Schippe geschaffen hat.

2.

Im Jahre 494 v. Chr. veranstalteten die römischen Plebejer, nachdem
sie einmal wieder von der Führung durch die Patrizier genug hatten, die
berühmte «secessio in montem sacrum»*, das Urbild aller Klassenkampfaktionen.

Die Patrizier ließen sie ruhig ausziehen, sie hatten etwas mehr
Humor und etwas mehr Selbstsicherheit als unsere heutigen Innenminister.

Aber nach schicklicher Zeit, und vielleicht nach Befragung der Ein-

* «Auszug auf den heiligen Berg».

257



geweide der Opfertiere oder des Vogelfluges, ging in Gestalt des Konsuls
Menenius Agrippa ein Sophist zu ihnen hinaus und hielt den Murrenden
einen Vortrag, wobei er das Gleichnis vom «Volkskörper», in dem jeder
einzelne Teil auf den andern angewiesen sei, geschickt an den Mann zu
bringen wußte. Die von ihrer Notwendigkeit für die Gemeinschaft
Geschmeichelten begannen einer nach dem anderen mit dem Kopfe zu nik-
ken und schließlich zogen sie — Herr Menenius voraus in die Stadt und
— die Plebejer — auch in den Pferch zurück. Zweieinhalb Jahrtausende
später, nachdem der gleiche Vorgang sich so und so oft — bisweilen
allerdings auch, wie in den Bauernkriegen am Anfang des 16. Jahrhunderts,
unter blutigen Exzessen ¦— wiederholt hatte, brachte der französische
Arzt Le Bon ihn wissenschaftlich zur Darstellung in seinem Werke «Die
Psychologie der Massen» (dem einzigen Buche, das der Staatsmann Hitler

außer Karl Mays Gesammelten Werken seines Studiums für würdig
befand).

Einige Jahrzehnte vorher war aber etwas anderes geschehen: in
unheilig-heiligem Prophetenzorn kam da einer vom Berge herab, zerschmetterte

das Zwölftafelgesefe der Volksgemeinschaft und der wissenschaftlichen

Uninteressiertheit am Felsen der Zeit und rief sein gellendes «Genug

dieses Treibens!» in die aufgescheuchte Bürgerwelt hinein: Karl
Marx! Nicht die Französische Revolution, die bei allem Umsturz und Getöse

schließlich doch in die alte Peripetie der «secessio in montem sacrum»
einmündete, sondern erst das Kommunistische Manifest des Jahres 1848
brachte den radikalen Umschwung: Hier erst trat die Leidenschaft hervor,

deren Auswirkung nie mehr von dieser Erde verschwinden kann.
Diese Leidenschaft, nicht die Gedankenstartbahn, von der aus sich jene
gewißermaßen nur abstieß, um sich in die Luft zu erheben, ist das
Entscheidende! Darum kann man den Marxismus noch so tiefgründig widerlegen

— widerlegt doch den Vogel, der fliegt! Vom alten Ford gibt es
eine niedliche Anekdote: Einmal habe er die Ingenieure seines Werkes
vor einen Tisch mit Zeichnungen einer Neukonstruktion geführt und ihr
sachverständiges Urteil erbeten. «Eine völlige Unmöglichkeit», war ihr
einmütiges Urteil. «Nun», habe Ford erwidert, «dann darf ich die Herren

bitten, sich die Unmöglichkeit draußen auf dem Fabrikhof anzusehen!»
So ist das mit dem Marxismus! Das Christentum hat 1900 Jahre

Zeit gehabt, seine Idee zu realisieren und wenigstens das Salz der Erde
zu sein, das heißt die Völker des Abendlandes dergestalt mit dem Geist
der Liebe, der Barmherzigkeit und der Brüderlichkeit zu durchtränken,
daß sie wirklich und wahrhaftig und ohne den Hang, rückfällig zu werden,

auf eine höhere Menschheitsstufe hinaufgeschoben worden wären
— das Christentum hat diese Leistung nikt vollbrakt; diese entskei-
dende Frukt ist ausgeblieben. Statt dessen hat in Karl Marx der geknechtete

Mensch sich erhoben und mit einer Entschlossenheit, die nichts mehr
zu brechen vermag, seinen Peinigern erklärt: «Genug und Schluß! Eure
Uhr ist abgelaufen.» Das Kommunistische Manifest war der Tubaton vor

258



den Mauern Jerichos: Eine Epoche ist zu Ende, eine neue beginnt: Der
leidende Mensch hat sein Geschick selber in die Hand genommen —
komme, was da mag!

Man hat den Prophetenzorn im Auftreten von Karl Marx auf sein
Judentum zurückführen wollen. Mag sein! Daß seine Leidenschaft
zunächst in Deutschland zündete, kann mit dem wilden Kampfgeist der
Germanen in Zusammenhang gebracht werden, mit der unbändigen
Entschlossenheit eines Hagen Tronje, der, einmal enttäuscht, sich nie mehr
zum Kompromiß verlocken läßt und niemals mehr vergißt. Wir müssen
endlich begreifen, daß sich im Auftritt von Marx etwas ereignet hat, was
— ich wage der Verdeutlichung halber einmal die Blasphemie — mit
dem Erscheinen Christi auf dieser Erde verglichen werden muß: Hohe
Erkenntnis — Kant, und nicht Hegel, ist der eigentliche Johannes des
Marxismus — paarte sich mit höchster Leidenschaft: wieder einmal
konnte dasWort FleischwerdenlMarx war das Große gelungen, ein
Wortsymbol zu prägen und unter diesem Wortsymbol einen großen Teil der
leidenden Menschheit zu einen. Das Wortsymbol heißt: Klassenbewußte
Arbeiterskaft — «Proletarier aller Länder, vereinigt euch!» Die
Geistesbewegung, die um 1750 begann, um 1850 einen ersten Höhepunkt
erreichte, scheint 1950 in ihr entscheidendes Stadium getreten zu sein. Es

ist durchaus möglich, daß auch der Marxismus noch nicht das lefete Wort
ist, das der Genius der Geschichte in diesen Jahrhunderten der Zeitalterwende

von den «Fischen» zum «Wassermann» zu sagen hat — der erste
Absknitt dieser Wende ist unzweifelhaft an den Namen Karl Marx
geknüpft, und es würde ein Zeichen von Kleinmut sein, das Elementare der
Geschichtsereignisse der lefeten 100 Jahre übersehen oder verharmlosen
zu wollen. (Dem Christentum wäre freilich zu wünschen, daß ihm
prophetische Geister erstehen möchten —• es könnte gerne von seinen
Apologeten einige Hundertschaften dafür drangeben! —, prophetische Geister,

die ihm den Mantel Gottes, wenn er durch die Geschichte rauscht,
zeigten!)

Es ist wohl nicht zufällig, daß der Marxsche Logos, der lange nach
einer Krippe gesucht hat, sich schließlich auf dem Gotträgervolk der
Russen niedergelassen hat. In einem Artikel seiner in den siebziger
Jahren herausgegebenen politischen Zeitschrift hat Dostojewskij
hellseherisch geschrieben: «Der Geist der Empörung, der böse Geist, ist
reiner als der Geist Roms. Dieser neue Geist kommt, die neue Gesellschaft

wird zweifellos triumphieren als das Einzige (von D. gesperrt!),
das eine neue positive Idee bringt, als der einzige ganz Europa
vorherbestimmte Ausweg, als das einzige Heil. Darüber kann kein Zweifel
bestehen. Die Welt aber wird erst nach ihrer Heimsuchung durch den bösen
Geist gerettet werden. Der böse Geist ist nahe, unsere Kinder werden
ihn vielleicht schon sehen.» Wir haben Grund, jedes einzelne dieser

259



Worte Dostojewskijs für volle und bare Münze zu nehmen; daran, daß er
von seiner Schau aus den Marxismus den bösen Geist nennt, brauchen wir
uns nicht zu stoßen: An mehr als einer Stelle seiner großen Romane
kommt es zu erschütterndem Ausdruck, daß Atheismus und Gottesglau'be
sich fast brüderlich berühren. Hat doch auch Jesus keinen Zweifel
darüber gelassen, daß die Zöllner und Huren eher ins Reich eingehen denn
die — Sophisten!

Aber neben dem Zeugnis Dostojewkijs, eines einzelnen, wenn auch
eines einzelnen von säkularem Ausmaße, haben wir auch ein Völkerzeugnis

von weltgeschichtlich nicht geringerem Gewicht: die Entscheidung
Chinas für den Marxismus! Es war ein Deutscher —- seinen Namen als
den eines Eitlen und später vom Hitlerbazillus Angesteckten will ich
lieber verschweigen —, der als «Christlicher Junger Mann» nach dem
Ersten Weltkrieg China bereist und uns einen aufschlußreichen Bericht von
den Überlegungen gegeben hat, die China, damals auf einem völkischen

Tiefstand angelangt, anstellte, um den Weg der Rettung zu finden:
«Das Junge China erklärte sich bereit, das Christentum als seine
Weltanschauung anzunehmen, wenn das Christentum China ein Programm
geben könne, mit dessen Hilfe es seine politische und wirtschaftliche
Zerrissenheit überwinde. Kann uns das Christentum dieses Programm nicht
geben, so sagen die jungen Chinesen, dann wollen wir das Programm
von Moskau wählen. Das ist zwar nicht vollkommen, aber immerhin ein
Versuch, bei dem man menschliche Erfahrungen gesammelt hat. Wir
schwanken zwischen dem Christentum und dem Bolschewismus.» So

China um etwa 1920 herum. Der fromme Deutsche gab sich alle Mühe,
in seinem Buch China von der turmhohen Überlegenheit des Christentums

zu überzeugen — wir wissen, daß China kurz darauf sich für den
Bolschewismus entschied. Warum? Aus Leichtsinn, aus Torheit, aus einer
Marotte? Nein! Es verfuhr ganz nach den Worten des Stifters der
christlichen Religion, der seinen Jüngern die Weisung gab: «An ihren
Früchten sollt ihr sie erkennen!» Welch ein vernichtendes Urteil liegt
allein schon in dem einen kleinen Säfechen des Berichtes: das Moskausystem

sei zwar unvollkommen, aber man habe mit ihm wenigstens
menschliche Erfahrungen gemacht. Mit dem Christentum hat man also
nach dem Urteil der Chinesen keine oder schlechte Erfahrungen
gemacht? Wir wissen heute, daß Chiang Kai-Shek, der sich bekanntlich als
Christ ausgab, an der moralischen Fäulnis seines Systems scheiterte und
daß China seinem Rivalen Mao Tse-tung zufiel, weil dieser dem Christen
Chiang Kai-Shek offenbar sittlich überlegen war. Das christliche Abendland

liegt nicht am Boden, sondern es ist gespalten, weil es seinen
Charakter verloren hat, weil es auf beiden Seiten hinkt. «Europa», sagte
Gandhi, «ist nur dem Scheine nach christlich, in Wahrheit betet es den
Mammon an.» Der Mammon aber kittet nicht, er spaltet. Mammon von
innen: die Spannungen der ungelösten sozialen Frage, und Mammon von
außen: die Bestechungsgelder der getarnten und ungetarnten Großmächte

260



zum Zweck der Bildung fünfter Kolonnen ¦—¦ sie spalten die Nationen
auf. Und das Christentum sieht diesem infernalischen Treiben zu: es ist
mit dem Mammon nicht fertig geworden!

3.
Die christliche Kirche, wenigstens die katholische, weiß das. Durch

den Mund des französischen Neothomisten Jacques Maritain hat sie in
dessen 1950 deutsch erschienenem Buche «Der christliche Humanismus»
ein sehr scharfes, aber natürlich doch für sie noch erträgliches Gericht an
sich vollzogen. Das Buch Maritains könnte ebensogut den Titel unseres
Aufsafees tragen; es handelt sich in Wahrheit um eine groß und tief
angelegte Auseinandersefeung des Christentums mit dem Marxismus,
speziell in seiner russischen Erscheinungsform. Mit diesem Buche müssen
wir uns daher eingehend befassen.

Maritain ist ein ritterlicher Streiter; er erweist sich als ein guter Feldherr,

weil er von vornherein dem Gegner alles Terrain, das nicht zu halten

ist, preisgibt. Das ist bei Maritain wahrlich nicht wenig. Wir lesen:
«Der Sozialismus des 19. Jahrhunderts war ein Protest des menschlichen

Gewissens und seiner edelsten Antriebe gegen die zum Himmel
schreienden Ubelstände. Es war ein großes Unterfangen, der kapitalistischen

Zivilisation den Prozeß zu machen und den Sinn für Gerechtigkeit
und für die Würde der Arbeit Mächten gegenüber wachzurufen, die

keinerlei Rücksicht kennen.» — «Marx hat recht mit der Behauptung,
daß die kapitalistische Gesellschaft eine anarchische Gesellschaft ist, in
der sich das Leben ausschließlich als ein Spiel partikularer Interessen
bestimmen läßt.» — «Das Bemühen von Marx war auf die Entlarvung eines
verlogenen und falschen Bewußtseins gerichtet; es verbirgt in Wahrheit
unbewußte Tiefenströmungen und betrifft nicht nur wirtschaftliche und
Klasseninteressen, sondern auch jene Welt des Begehrens und der Eigenliebe,

des Irrationalen und Dämonischen, das die bürgerliche Aufklärung
weithin hat leugnen wollen.» Maritain ist geneigt, die Marxsche Lehre
vom «Überbau», ja vielleicht sogar den Safe, daß «Religion Opium fürs
Volk sei», bis zu einem gewissen Grade zuzugeben, nämlich
eingeschränkt auf die bürgerliche Entartungsform des Christentums, die Maritain

schonungslos aufdeckt und preisgibt. «Wenn der Bürger sich auf
metaphysische Werte beruft, so ist das in der Tat leerer Überbau.» Vom
russischen Kommunismus meint M.: «Es ist da irgend etwas im Werden,
dessen Bedeutung für die Entwicklung der menschlichen Existenzbedingungen

nicht geleugnet werden kann» und einige Seiten weiter: «Es ist
wohl möglich, daß der Mensch in einem Experiment wie dem des
kommunistischen Rußlands gewisse elementare Ausgangspunkte seiner onto-
logischen Wirklichkeit findet.»

Maritain rühmt dann (im Anschluß an die Erlebnisberichte des
englischen Fabierehepaares Webb über Rußland) die starken proudhonisti-
schen Ansäfee im Sowjetsystem, indem er von der Errichtung einer «viel-

261



förmigen Demokratie» spricht, in der sich die Massen des Volkes zum
sozialen, politischen und kulturellen Leben der Gemeinschaft integrieren
und sagt dann etwa zusammenfassend: «Marx hat eine tiefe Erkenntnis
der Entfremdung gehabt, welcher die Arbeit des Menschen und der
Mensch selber unterliegt, eine Kenntnis der Entmenschlichung, von der
Arbeiter und Unternehmer in gleicher Weise betroffen sind. Diese
Erkenntnis halte ich für das große Licht der Wahrheit, das Marx' ganzes
Werk durchstrahlt... Marx hat dem Proletariat ein neues Selbstbewußtsein

gegeben.»
Wie durch ein Blifelicht wird Maritains geheimste Einstellung zum

Marxismus durch den ihm so nebenbei entschlüpfenden Safe erhellt: «Die
Tragödie unserer Zeit besteht darin, daß ein überragend geistiger
Gewinn von einem atheistischen System erreicht wurde.» Das also ist schließlich

der einzig übrigbleibende, der entscheidende Einwand, den Maritain

gegen Marx vorbringt: «Alles schön und gut, aber dein Atheismus!»
Der so gescheite Maritain vergißt hier ganz, zu fragen, welken Gott
Marx denn verneint habe? Den alten Jehova des «Ich bin, der ich bin»,
der das ägyptische Ausbeutervolk oder wenigstens dessen Jungmannschaft

mit dem König an der Spifee im Roten Meer ersäufte, die «Golde-
nen-Kalb»-Anbeter mit Seuchen schlug und die Sophisten am Bache Ki-
son niedermefeeln ließ, den Gott Jesu, der die Wechsler und Preistreiber
aus dem Tempel hinauspeitschte und die Sophisten als Otternbrut und
Schlangengezücht brandmarkte — oder nicht vielmehr den «Katun»-
Gott des bürgerlichen Christentums, der sich mit den Kapitalisten zu
einer Profitgemeinschaft zusammengetan hat und 50 Jahre nach der Großen

Revolution bereit war, das kaum errungene bißchen Menschenrecht
wieder einzusargen?!

Aber nein! Maritain sieht sehr wohl ein, daß Marx diesen Gott
verneint hat und verneinen mußte, verneint er ihn doch selbst! Maritain
sieht sogar, daß auch heute noch der Fall so steht, daß zuerst das
Christentum seine es so heillos kompromittierende Verbindung mit einem
widergöttlichen Wirtschaftssystem lösen muß, ehe eine Revision des
Atheismus auf die Tagesordnung gesefet werden kann. Laßt uns, so
könnte Marx sprechen, das behebbare Leid, das ihr Christen aus
Herzensträgheit oder wegen Versipptheit mit der Nufenießerkaste bisher als

«gottgewollt» hinstelltet, erst einmal aus eigener Kraft bis an die Grenze
des Möglichen beseitigen, dann wollen wir uns bezüglich des nicht
behebbaren Leides, das dann noch übrig bleibt, gerne weiter unterhalten.

Gegen eine solche Rede Marx' ließe sich um so weniger etwas
einwenden, als die Versuche der Sophisten, zu denen in einem Winkel seines

Herzens leider doch auch Maritain noch zählt, nicht aufhören, dem
kleinen Mann sein Klassenbewußtsein insgeheim wieder zu entwenden,
indem man ihm die Überlegenheit des Christentums philosophisch vor
Augen stellt. Aber: Noch steht das Proletariat in schwerem Kampf, in
einem schwereren als je in den vergangenen hundert Jahren. Denn das

262



Proletariat ist heute gespalten und korrumpiert. Nicht schöne Reden zwar
oder weniger schöne Reden als vielmehr die primitivste Form der
Bestechung, der Appell an die niedrigen Instinkte des Genußtriebes haben
es dahin gebracht, daß große Teile der Arbeiterschaft sich mit dem
Kapitalismus abgefunden haben. Nun, den lefeten beißen eben die Hunde,
sehe jeder, wo er bleibe!

Niemand kann vom Arbeiter erwarten, daß er den Werktagsrock
ausziehe und in die Kirche gehe, während von den geborstenen Deichen
her die Wasser sein Ackerland überschwemmen. In dieser Situation ist
Wasserwehr Gottesdienst! Auch will Maritain offensichtlich nichts von
dem Gleichnis Jesu «Ein Mann hatte zwei Söhne» wissen, wonach der
neinsagende, aber jatuende Sohn nicht nur entschuldigt, sondern dem
gleisnerischen jasagenden, neintuenden anderen Sohne sogar sittlich
überlegen ist. Maritain ist dieser Erkenntnis zwar einmal sehr nahe, dort,
wo er vom «Hilfsmittel der Gnade» auch für den die Gnade mit dem
Munde ablehnenden spricht. Aber er kann — und gerade darin zeigt
sich eine Art Hochmut der Heilsgewißheit — es sich gar nicht anders
vorstellen, als daß — Gottes Gnade gewissermaßen ergänzend — der
«Gläubige» doch den «Ungläubigen» zum Glaubensbewußtsein hinführt
(—- aber wer hat hier wen eigentlich zu lehren?!).

Trofe aller Hochleistungen, die Maritain dem Adarxismus zugesteht,
will er die gegenwärtige Epoche, die er dem Marxismus nicht streitig
macht, als eine Verfallsepoche gewertet wissen. Maritain sieht das
Christentum vielleicht noch auf eine lange Zeit vom Marxismus in den
Hintergrund gedrängt. Darum will er nur kleine christliche Gemeinschaften,
welche die Notwendigkeit der Umschmelzung christlichen Wesens bis
in die Substanz hinab erkannt haben, sich bilden lassen in der Hoffnung,
daß eines Tages die Fluten sinken, die Zerfallszeit enden und eine neue
christliche Hochzeit anheben werde. Maritain sieht also trofe allem nicht,
oder will es von der Höhe des alten römischen Weltherrschaftsanspruchs
aus nicht zugeben, daß mit dem Marxismus eine nickt mehr zurüchnekm-
bare Zeitalterwende eingetreten ist. Daß der Marxismus eine Frucht der
Hegelschen Philosophie darstellt, hebt Maritain hervor, daß aber —
vielleicht vergröbert und sogar nach Jacob Burkhardt «schrecklich
simplifiziert» (um nämlich die Massen erfassen zu können) — auch Kant,
Schiller, Lessing, der ganze deutsche Idealismus, hinter ihnen, weiterhin
nicht nur die Aufklärung, sondern auch Renaissance und Reformation,
also Luther, im Marxismus ihre Stellvertretung finden, das übersieht er
geflissentlich. Er übersieht, daß sich gegen das Herrschaftsprinzip (auch
das geistige, ja gerade das geistige) der Autonomiegedanke sieghaft
erhoben hat und daß also Marx wie Luther durch den Propheten (Jer. 31,
51) gedeckt sind. Trägt doch Maritain selber einen verspäteten Baustein

zum Autonomiegebäude herzu, indem er den Satz des Thomas von
Aquino anführt: «defectus gratiae causa prima est ex nobis die
primäre Ursache des Fehlens der Gnade liegt im Menschen selber». Nun,

263



wenn das richtig ist, dann kommt dem Menschen doch wohl eine mit der
göttlichen Gnade mindestens konkurrierende Autonomie zu!

Mit dem Autonomiegedanken ist aber der Gemeindegedanke
untrennbar verbunden. Und Gemeindegedanke — das heißt nicht nur, daß
die Spaltung zwischen Autorität und Gehorsam, Priesterschaft und Laien-
tum, Herrschaft und Gefolgschaft aufhört, es bedeutet auch, daß die
andere, ebenso verhängnisvolle Spaltung, die Spaltung in weltliche und
religiöse Gemeinden aufgehoben wird. Der alte Streit der beiden Schwerter

ist endlich geschlichtet: weder der Cäsar, noch der Papst, sondern der
in die Gemeinde hinaufintegrierte, mündig gesprochene Einzelne, der
Paraklet, der Engel der Gemeinde, führt das Schwert:

Nun bist Du so weit, weißt das Maß zu finden,
Bist frei und stark, um auch Dich selbst zu binden,
Nun spielt die Waage: des zum Zeichen
Darf ich Dir Krone jefet und Mitra reichen.

Dante, Purg. 27

Und damit hat dann auch das schwierige Kapitel von der Gewalt
seinen überraschenden Abschluß gefunden: Was wir den Latrozinien
(Staat und Kirche!) verweigern — der vom Parakleten geleiteten
Gemeinde kommt es zu. Denn wenn gleich der Paraklet in der Gestalt des

Erzengels Michael wohl das Schwert führt, so macht er doch keinen
unmittelbaren Gebrauch davon. Die Geistgemeinde zwingt auf feinere Art
und Weise als durch das Schwert, sie zwingt durch die Sitte und den
Klang der Leier, durch die Kunst. Das muß eine — 2000 Jahre nach dem
Erscheinen des Friedefürsten Christus noch immer an die Gewalt der
Waffen appellierende Christenheit, das müssen die Napalmchristen, die
vielleicht eher die Überführung ins Kuriositätenkabinett der Folterwerkzeuge

als unsere Verachtung verdienen, von einem Heiden, dem alten
Chinesen Konfuzius, lernen, der die Gewalt unter der verlangsamenden
Zeitlupe «Erziehung» in ein sanftes Wachsen, Knospen, Blühen und
Fruchttragen sich verwandeln läßt.

*

Und nun noch ein Wort zum Atheismus: die Kirche soll Gott offenbar

machen. Schlecht ist ihr dies (zu vielen Zeiten ihrer Geschichte, nicht
erst in der Phase der Verbürgerlichung, wie Maritain will) gelungen.
Aber nicht genug damit, daß sie Gott nicht offenbart — sie verdeckt Gott
auch. Indem sie ein falsches Bild von ihm vor uns hinstellt: «Ihr selbst»,

sagt Jesus zu den Schriftgelehrten, «kommt nicht ins Reich und die hinein

wollen, die laßt ihr nicht hinein.» Übrigens scheint die Bibel, wie aus
vielen Stellen hervorgeht, der. Auffassung zu sein, daß keineswegs etwa
Christen allein im Endgericht bestehen, daß vielmehr Gott audi aus den
Heiden, also aus solchen, die ihn nicht nennen und nicht kennen, sich sein
Volk zubereitet. Ja, das Alte Testament quillt geradezu über von der

264



Versicherung, daß das nichtausgewählte Volk, die NichtJuden und Heiden

zur Herrlichkeit des Reiches berufen seien. Jesus hat diese Auffassung

noch gesteigert durch das ungeheuerliche Wort, daß Zöllner und
Huren eher ins Reich kommen als die sich gereift dünkenden Söhne
Abrahams.

Aber noch ein anderes ist in der Heiligen Schrift zum Ausdruck
gekommen. Im Propheten Jeremias (3, 16) heißt es: «Zur selben Zeit soll
man nicht mehr sagen von der Bundeslade des Herrn, auch ihrer nicht
mehr gedenken, noch davon predigen, noch nach ihr fragen, und sie wird
nicht wiedergemacht werden.» Diese Stelle wird bestätigt durch
Offenbarung 21, 22, wo der Seher von Patmos es ausspricht, daß er keinen
Tempel im neuen Jerusalem sieht. Also: die Kirche wird am Ende nicht
mehr sein und sie wird schon in der Zeit abgebaut; dafür spricht das
21. Johanniskapitel, welches unverkennbar die Petrinische Epoche, das
heißt die Epoche der Kirche, von einer Johanneischen des freien Geistes
abgelöst werden läßt (siehe auch Joh. 4, 23!). Freilich: «die Pforten der
Hölle sollen sie nicht überwältigen.» Aber Gott selber kann sie doch wohl
abbauen, sie, die auf geistiger Herrschaft und Bevormundung ruht, und
damit dem Programm Gottes widerspricht: «Ich will mein Gesetz in ihr
Herz geben und in ihren Sinn schreiben, und wird keiner den anderen,
noch ein Bruder den anderen lehren und sagen: Erkenne den Herrn!,
sondern sie sollen mich alle kennen, beide, klein und groß.»

*

Ehemals leitete die kirchliche Obrigkeit — schlecht und recht — die
Gewissen der Gläubigen. Wer leitet sie heute? Die Presse, das Kino, der
Rundfunk, öffentliche Meinungsfabriken, in denen Er, der Klumpfuß, die

51prozentige und manchmal auch die 99prozentige Aktienmehrheit
besifet. In entscheidenden, das Gewissen bis ins tiefste aufrührenden Fragen

nicht nur der Politik, sondern auch der Sittlichkeit und der öffentlichen

Moral wird den Völkern die Wahrheit verschleiert oder vorenthalten.

Wir wissen zum Beispiel heute nicht, wer in Korea den Krieg
begonnen hat, wir wissen nicht, ob dort nicht außer den schon teuflischen
Napalmwaffen nicht auch Seuchenbakterien als Kampfmittel benufet werden,

wir wissen nicht, ob der Atlantikpakt der Verteidigung oder dem
Angriff dient. Dennoch nötigt uns eine Propaganda, die innerlich um
kein Haar sauberer ist als die Josef Göbbels, das sittliche Urteil ab:

morgens, mittags und abends, wo wir Gott anrufen sollten, daß er uns
unsere Schlechtigkeit vergibt, hefeen wir gegen Rußland, oft in der
primitivsten und niederträchtigsten Weise. Und alles das im Zeichen des
Christentums! Die Staatsmänner bereiten den dritten Weltkrieg vor;
sie heucheln Unschuld und bloße Notwehr, aber die Völker kennen
nachgerade den Trick. Die Kirche mahnt und warnt, gewiß, aber gleikzeitig
macht sie auch den einzelnen in den Knien weich. Wir sehen, wie mit
oberhirtlichem Segen das deutsche Volk gegen seinen Willen und gegen

265



sein Gewissen wieder zu den Waffen getrieben wird. Die es tun, sind
angebliche Christen; ja einige brüsten sich sogar, daß sie Christentum und
Wiederaufrüstung in ihrem Gewissen so gut vereinbaren können.

Und da sollen die Gepeinigten nikt mit Atheismus, mit leidenschaft-
liker Gottesleugnung antworten? Sie sollten einem Gott nicht fluchen,
der eine so verbrecherische Obrigkeit über sie sefet?

«O über Euch Pharisäer, Euch Falschmünzer der Wahrheit, Euch
Affen der Gottheit! Ihr scheut Euch nicht, vor Kreuz und Altären
zu knieen, zerfleischt Eure Rücken mit Riemen und foltert Euer
Fleisch mit Fasten, Ihr redet von Sanftmut und Duldung und bringt
dem Gotte der Liebe Menschenopfer wie einem feuerarmigen
Moloch.» Schiller: «Die Räuber», IL, 3

Wer unvoreingenommen die Vorgänge auf der politischen Bühne
betrachtet, dem ist klar, daß die Mächte von gestern, die Besifemächte mit
dem schlechten Gewissen, nicht ruhig schlafen können, solange es in den
Völkern gärt. Den Herd der Gärung aber sehen sie in Rußland. Darum
muß Rußland ausgelöscht werden: dieses «Ceterum Censeo» wird heute
unablässig in Washington gesprochen. Nicht klar sehen das die Völker,
sie ahnen es nur. Die Kirche hätte die Pflicht, ihnen volle Klarheit in einer
Frage zu geben, von der eine Gewissensentscheidung abhängt. Sie tut es
nicht, oder nur mit halbem Herzen und mit halber Kraft, weil sie selbst
sich in der baylonischen Gefangenschaft befindet. Die Befreiung des
Gewissens erfolgt heute ohne die Kirke, ja gegen die Kirche. Wer Christus
nachfolgen will muß nach dessen eigenen Worten Vater und Mutter, das
heißt Staat und Kirche hassen und sich allein der Wahrheit verschreiben.
Und zwar nicht der lahmen allgemeinen Allerweltswahrheit, zu der auch
Bibelworte herabsinken, wenn man sie lediglich zur Einschläferung, zur
Täuschung und zum Betrug verwendet, sondern immer gerade die eine,
konkrete Wahrheit, die heute, jefet und hier, beleidigt wird. Zum
Beispiel: In Essen hat die Polizei im Frühjahr 1952 einen jungen Deutschen
erschossen, weil er gegen den Generalvertrag und die Bonner Politik
demonstrieren wollte. Die Polizei, in feiger Beschönigung ihrer Schandtat,

hat die Lüge ausgestreut, die Demonstranten hätten zuerst geschossen,

und eilfertig, wie die Zeitungen nun einmal sind, haben sie diese
Lüge schleunigst an die Hunderttausenden und Millionen weiterverbreitet,

ja sogar, wie zum Beispiel eine allerdings reichlich unbedeutende süd-
württembergische Zeitung, noch Kommentare daran geknüpft. Dann,
nach einigen Tagen, kam die Wahrheit zum Vorschein, nachdem die
Lüge ihren Zweck erfüllt hatte. Aber die Presse, jedenfalls ein Teil
derselben, hielt es nicht für notwendig, die Lüge offen zu widerrufen. Ich

sage: Solange nicht im ganzen Lande in jeder Gemeinde wenigstens zwei
oder drei Menschen vorhanden sind, die den Kampf gegen diese
Lügenpropaganda aufnehmen, solange halte ich das christliche Lippenbekennt-

266



nis, den frommen Augenaufschlag und das Laufen in die Kirche für
Heuchelei und für Verrat an der Wahrheit.

Darin allerdings bin ich mit Maritain einig: Auch ich sehe in dieser
Zeit des Zerfalls (eines christlichen und sittlichen Zerfalls) kleine Gruppen

sich bilden, die nichts als Gott im Geiste und in der Wahrheit
anbeten wollen und darum den Kampf gegen die Lüge, gegen die Heuchelei

und die Barbarei des Krieges auf ihre Fahne geschrieben haben.
Die junge Generation mißtraut heute allen, die geheim oder offen

mit den unheiligen Mächten unserer Zeit konspirieren, sie sucht ein
Neues und Echteres. Ohne es zu wissen, vertraut sie dem Parakleten, der
die Verheißung hat, in alle Wahrheit zu leiten. Sie folgt der Weisung
des Herrn:

Seid tapfer und kämpfet gegen die alte Schlange!
Alfred Daniel

Unsere Schuld am Kommunismus
Professor Emil Fuks in Leipzig, unser verehrter Gesinnungsgenosse,

hat Ende lefeten Jahres ein kleines Buch «Marxismus und Christentum»
erscheinen lassen, dessen Wichtigkeit für unsere Auseinandersefeung
mit dem Kommunismus kaum übertrieben werden kann. (Verlag Köhler
8) Amelung, Leipzig, 213 Seiten. Die erste Auflage ist vergriffen; eine
zweite wird demnächst herauskommen.) Es berührt sich in seiner
Grundhaltung, bei aller Selbständigkeit auf beiden Seiten, stark mit dem Werk
von Krijn Strijd über den Kommunismus, das wir seinerzeit hier
besprochen haben, und mit der Linie, die wir selbst in den «Neuen Wegen»

verfolgen. Etwas vereinfacht mögen seine Hauptsäfee wie folgt
zusammengefaßt werden:

1. Die Christenheit und ihre Kirchen haben gegenüber der sozialen
Frage und gegenüber dem Kriegsproblem im ganzen genommen schwer
versagt.

2. Die weltweite Lösung der sozialen Frage und die radikale
Neugestaltung der Gesellschaft mußte deshalb von einem nichtchristlich
orientierten Marxismus an die Hand genommen werden.

3. Den Christen bleibt nichts anderes übrig, als von ihrem
Glaubensboden aus in Demut an der Neuordnung von Wirtschaft und Politik,

wie sie sich unter marxistischer Führung vollzieht, mitzuarbeiten
und so ihre Schuld durch den tätigen Beweis ihrer Kraft nach Möglichkeit

gutzumachen.
Man sieht: Hier spricht eine ganz andere Gesinnung, als sie im

landläufigen Christentum (eingeschlossen ein gewisses «soziales», ja
«sozialistisches» Christentum) und in seiner Stellung zum Kommunismus zum

267


	Marxismus und Christentum im Kampf um die geistige Weltvormachtstellung

