Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)
Heft: 6
Artikel: Die geistigen Grundlagen des Friedens : kein Friede ohne Freiheit ; Das

Fundament des Friedens ; Der Abfall vom Geiste und die Umkehr ; Das
einigende Band ; Die Wiedergewinnung der Wahrheit ; Die Kréfte, die

wir brauchen ; Haben wir Hoffnung? ; Was soll...
Autor: Ragaz, Leonhard
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139794

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die geistigen Grundlagen des Friedens

Kein Friede ohne Freiheit

Es ist selbstverstindlich, dafl der Friede, der auf die Weltkata~
strophe folgen und eine weitere dieser Art verhindern soll, nicht mdglich
ist ohne eine tiefgreifende geistige Umwandlung der Menschen. Man
kénnte sich freilich eine Art von Friedensordnung denken, welche auf
der Grundlage der Gewalt durch eine Diktatur den V&lkern auferlegt
wiirde, etwa nach dem Beispiel der Pax Romana*, die jahrhundertelang
den Volkern um das Mittelmeer herum eine gewisse Ruhe und Ord-
nung sicherte. Aber diese Ruhe und Ordnung beruhte auf der Voraus~
setsung der Unfreiheit all dieser Vélker aufler dem herrschenden einen,
das selbst auch zu einer Diktatur entartet war. Immerhin war diese
Pax Romana doch mit einer klassisch gewordenen Rechtsordnung wenig-
stens fiir das private Leben, dazu mit gewissen sittlichen und religiSsen
Voraussetsungen verbunden, welche dem Vélkerleben, wie der ganzen
Gesellschaft, eine Grundlage und den Elementen des menschlichen Le~
bens doch eine gewisse Heiligkeit und Unantastbarkeit verlichen. Heute
aber stehen wir vor dem durch den Nihilismus geschaffenen Chaos,
worin mit allen Grundlagen der Menschlichkeit sich auch das Recht -
- vollig aufgelst hat. Dieses Chaos durch Gewalt zu bindigen, diirfte
sich als unmdglich erweisen. Jedenfalls wire der dadurch geschaffene
Zustand nicht wert, Friede zu heiflen, es gilte von ithm vielmehr das
Wort, das schon iiber jene Pax Romana gesagt worden ist: «Solitudinem
faciunt, pacem appellant — sie schaffen eine Ode und nennen es Frie~
den.»> Der Friede, den wir meinen, ist eine Sache des Geistes, nicht der
blolen Ordnung. Er ist eine Sache des heiligen Redchts, nicht des bloflen
Zwanges. Er ist ein Ausdruck echter Menschlichkeit, nicht blof die zeit~
Weilige Ruhe einer Menagerie. Der Friede, den wir meinen, ist darum
nicht méglich ohne Freiheit. Er kann nicht ein Name fiir die vollendete
Sklaverei einer Gleichschaltung sein, nicht blofl die Aufschrift iiber ein
weltweites Konzentrationslager. Der Friede, den wir allein meinen
kénnen, ist darum nicht mdglich ohne eine Wiederherstellung der gei-
stigen Werte.

Das Fundament des Friedens

Es ist eine Reihe von solchen geistigen Werten, ohne die Friede
nicht sein kann. Sie fassen sich in einen Grundwert zusammen: die
Heiligkeit des Menschen, die sich in dem unbedingten Wert der mensch~
lichen Persénlichkeit ausdriickt. Uber dieser aber muf} ein aus der Un~

bedingtheit und Unendlichkeit stammendes heiliges Recht walten. Durch

* Pax Romana heiflt: Romischer Friede.

220



dieses Recht wird der Mensch nach Leib und Seele unantastbar. Dieses
Recht ist, weil aus dem Heiligen und Unbedingten stammend, von
Ehrfurcht umgeben. Das bedeutet auch Freiheit — hier liegt deren
tiefste Wurzel. Das «Du sollst nicht tSten» ist eine wesentliche Forde~
rung, die sich aus diesem heiligen Recht ergibt. Ohne die ehrfiirchtige
Scheu vor der Heiligkeit und Unantastbarkeit des menschlichen Lebens
gibt es keinen tief wurzelnden Frieden. Das ist der Eckstein aller Frie~
densordnung und Friedensschaffung: Der Friede ruht auf der Anerken~
nung des heiligen Rechts, das iiber uns ist.

Und nicht nur iiber den Einzelnen, sondern auch iiber den Vélkern.
Auch iiber ihnen waltet ein heiliges Recht, {iber den kleinen so gut wie
iiber den groflen, iiber den schwachen so gut wie tiber den starken, ja
erst recht iiber den kleinen und schwachen; denn das Redht ist nach
seinem tiefsten Sinn der Schuts der Kleinen und Schwachen. Aus dieser
Vorausseung allein entsteht ein Vélkerrecht, das diesen Namen ver~
dient und sich als hdchste Sicherheit iiber die V3lker breitet, Nur in
dem Mafle, als die starke Empfindung dieses heiligen Rechts zu der
Atmosphire wird, worin die Vélkerwelt lebt, wird die Forderung «Du
sollst nicht tStens auch den V&lkern gegeniiber giiltig, und zwar auch
im geistigen Sinne, werden die Unantastbarkeit und der berechtigte An~
spruch jedes Volkes auf Freiheit und Leben (der sich sehr von dem
unterscheidet, was man heute «Lebensraum» nennt!) zur Selbstverstind-
lichkeit und der Vélkerfriede zur begliickenden Wirklichkeit.

Darf wohl noch besonders betont werden, dafy diese geistigen Werte,
auf denen ein Friede ruhen mufd, der diesen Namen verdient, selbst
schliefilich auf einen Grundwert zuriickgehen, auf eine ewige, unbe~
dingte und heilige Welt der Wahrheit hinweisen, die ihnen ihre eigene
Unbedingtheit und Heiligkeit verleiht? Wir diirfen heute wohl im
Namen nicht nur aller tiefsten, sondern auch aller freiesten Geister
reden, wenn wir erkliren, dafl aller echte Menschenfriede auf dem
Gottesfrieden ruht: auf einer Welt der Wahrheit und Heiligkeit, aus
der das heilige Recht des Einzelnen und der Vé&lker strdmt, die das
wahrhaft menschliche Wesen im tiefsten begriindet und es mit Heilig~
keit und Ehrfurcht umgibt.

Die Wiedergewinnung dieser Welt des Geistes muff darum das
Herzstiick des Kampfes um den Frieden sein. Der totale Krieg, der die
Menschenwelt in eine Hslle verwandelt, ist eine Frucht der totalen Zer-
stérung dieser Welt, wie sie sich in einzelnen V&lkern besonders aus~
wirkt, aber iiberall mehr oder weniger eingetreten ist. Es hat sich in~
folge schwerer geschichtlicher Irrwege des Geistes und verhingnisvollen
Abkommens von den Quellen der Wahrheit ein Naturalismus entfaltet,
der zuletst zu jenem Nihilismus wurde, vor dem schon einem Dosto~
jewskij, wie einem Nietzsche, so bange gewesen ist.

221



Der Abfall vom Geiste und die Umhkehr

Diese Entwicklung begann, wenn wir uns vorwiegend an ihre poli~
tische Linie halten wollen, in der neueren Zeit mit einem Madchiavelli
und einem Hobbes (von dem das Wort stammt: «Homo homini lupus»
— der Mensch in dem Menschen ein Wolf, wie auch die Bezeichnung
der menschlichen Gesellschaft als eines «bellum omnium contra omnes»
— eines Krieges aller gegen alle) und stellte sich dar als eine Losldsung
der Politik von jeder sittlichen Bindung, besonders von der bisher als
selbstverstindlich geltenden, wenn auch keineswegs immer praktisch ver-
wirklichten Bindung an die Normen des Christentums. Sie wurde ab-~
geldst durch die auf eine sublime geistige Spekulation begriindete Er~
hebung des Staates zur irdischen Gottheit bei einem Hegel. Darauf
folgte wieder eine Periode des Naturalismus. Aus dem, iibrigens gegen
den Sinn seines Begriinders verstandenen, Darwinismus stammte das
Wort vom «Kampf ums Dasein» als der Grundordnung alles Lebens.
Es wurde mehr oder weniger bewufit, da und dort (wie zum Beispiel
bei Bismardk) mit aus der Welt der Religion, besonders aus dem Luther-
tum, stammenden Motiven (es ist besonders an die theologische Losung
von der «Eigengeseglichkeit> der politischen und sozialen Dinge zu
denken) verbunden, die Grundlage der sogenannten Realpolitik, machte
diese gleichsam zu einer Forderung der Weltordnung und verlieh ihr
eine Art von verkehrter Heiligkeit. In Verbindung damit wurde der
sogenannten naturwissenschaftlichen Weltanschauung der Begriff einer
«Geseglichkeits nicht nur aller physischen, sondern auch aller sozialen,
ja sogar aller geistig~menschlichen Vorginge entnommen, die man
mechanisch und fatalistisch deutete, so daf’ sie auch zu einer Rechtferti~
gung der Gewalt und Gewaltpolitik nach innen und auflen wurde. Die
Freiheit, chne die es auch kein wirkliches Redht, keine wirkliche Einheit,
keine wirkliche Ordnung und darum auch keinen wirklichen Frieden
gibt, fand in einer solchen Welt keinen Plas.

Endlich nahm man, als diese Motive von der Philosophie und Wis~
senschaft her ihren Glanz etwas verloren hatten, mehr oder weniger
mifiverstandene Losungen Nietsches auf, vor allem die vom «Jenseits
von Gut und B&se», «vom Willen zur Macht» und von der «blonden
Bestie», durch einen Schimmer vom «Ubermenschens her verklirt. Auch
der im tiefsten Grunde antinaturalistischen Philosophie Bergsons ent-
lehnte man, sie mifldeutend und miflbrauchend, ein Motiv: das des
«Lebens», das sich schrankenlos, bloff nach seinem eigenen Gesets, das
wieder zur Gewalt wird, austobt. Der Begriff des «Lebensraumes» hingt
damit zusammen. Der Naturalismus aber erhob in neuer Gestalt sein
Haupt als Lehre von «Blut und Boden» und als Rassetheorie. Und end-~
lich wurde eine Philosophie des Nichts und des Todes, wie sie besonders
in Deutschland verkiindet wird, zur Wegbereiterin des Hallenchaos,
das in dem neuen Weltkrieg ausgebrochen ist.

222



Durch diese Entwicklung, auf die hier blof hingedeutet werden
konnte, wurde der Mensch zuerst theoretisch und nun auch sehr prak~
tisch zu einem Raubtier (das ist bekanntlich Oswald Spenglers auf
geistlose Weise von Nietssche {ibernommene Losung), besser: zu einem
Teufel (denn wir wollen den Raubtieren nicht unrecht tun) oder auch,
was man fast noch schlimmer finden kann, zum Material fiir einen
Moloch, der ungeheuer sich aus dem Chaos und Nichts erhebt und
ihn zum Opfer fordert. Denn an Stelle des verlorenen heiligen und
lebendigen Gottes, der den Menschen und sein Recht ersetst, erheben
sich Gétter, die rasch zu Géen entarten; an Stelle der echten Absolut~
heit der geistigen und sittlichen Werte treten die falschen Absolut~
heiten, die das Chaos bindigen sollen und doch selbst nur Ausgeburten
des Chaos sind. Der Mensch wird von dem absoluten Staat, dem abso~
luten Volk, der absoluten Gesellschaft aufgesogen und verzehrt.
Menschliche Freiheit und Wiirde, menschlicher Eigenwert, menschliches
Recht, der unbedingte Wert der Persénlichkeit werden ein Hohn fiir
Kinder, der Gottesmensch des Evangeliums wird, wie Kierkegaards
und Vinets Einzelner, zum Phantom und Nieggsches Ubermensch, wie
gesagt, zur «blonden Besties. Das heilige Recht des Einzelnen wie der
Vélker versinkt in dem Meer von Blut und Trinen, das die gottlose
und menschenmordende Gewalt erzeugt.

Hier muf}, wenn die Welt nicht verloren sein soll, die v&llige Um-
kehr einseten: die Wiedergewinnung des Geistes und der geistigen
Werte mit all ithren Vorausseungen und Folgerungen. Das ist die
fundamentale Vorbedingung und auch die wichtigste Form allen Frie~
denskampfes und aller Friedensarbeit.

Wie aber ist diese Wiedergewinnung der allein tragfihigen Grund-
lage des Friedens mdglich? Wir antworten zunichst blofl: Durch eine
tiefe Besinnung — eine Besinnung, wie sie die Not unserer Tage ge~
bieterisch verlangt; durch eine zu den Quellen dieser Not wie zu denen
der Rettung vordringende Erkenntnis der Wahrheit. Darauf hinzu-~
weisen, darauf hinzuarbeiten, mufl Kern und Stern alles Ringens um
den Frieden werden.

Das einigende Band

Es ist uns das geistige Fundament verlorengegangen, auf dem allein
eine Freiheitswelt aufgebaut werden kann. Dieses Fundament mufl
wieder gewonnen werden. Wir haben es nicht zu legen, sondern blofl
zu entdechen.

Dazu gesellt sich ein zweites, ebenso wesentliches Moment. Es
hingt damit zusammen und bedeutet nur seine Erginzung: es ist uns
jene geistige Einheit, die allein die Welt im Frieden zusammenfassen
kann, verlorengegangen, und sie mufl wieder gefunden werden.

Bevor wir dieses Problem darstellen und seine Ldsung versuchen

223



wollen, miissen wir zunichst uns noch einmal darauf besinnen, was
denn der Friede ist, worin er besteht und worin seine Zerstdrung.

Friede, kdnnen wir sagen, ist da, wo die rechte Ordnung der Dinge
ist. Freilich ist zu wiederholen: nicht bloB die duflere Ordnung, wie zur
Not die Gewalt aufstellen kann, sondern die innere Ordnung der
Dinge, die Ordnung nach ihrem gdttlichen Sinn, sagen wir: nach dem
heiligen Recht, das in ihnen und {ber ihnen ist.

Wir diirfen in diesem Sinne wohl sagen: Friede ist, wo die Dinge
recht sind. Wo sie recht sind, da sind sie auch in der rechten Ordnung.
Die rechte Ordnung aber ist der Friede. Zum Frieden gehdrt also auch
eine rechte politische und soziale Ordnung. Aber es gehdrt dazu audch
eine rechte sittliche Ordnung, die aus einer rechten geistigen Ordnung,
im tieferen Sinne des Wortes, flieit. Der Friede muf} total sein, nur so
wird er den Krieg iiberwinden, der im totalen Kriege gipfelt.

Diese Ordnung wird, wie in den drei ersten Teilen dieses Pro~
grammes gezeigt worden ist, zerstdrt durch politische und soziale Zu~
stinde, welche nicht recht sind, weldhe auf Unrecht und Gewalt, auf
MiBachtung der Menschen, auf Ausbeutung und Versklavung und
daneben auch Verkennung und Verleugnung aller politischen und
sozialen Wahrheit beruhen. Aber sie wird auch dadurch zerstdrt —
und diese ZerstSrung ist der tiefste Grund von allen andern —, dafl
die oberste Ordnung der Dinge umgekehrt wird. Die oberste Ordnung
der Dinge ist, dal der Geist herrscht und die Natur dient. Soweit dies
der Fall ist, entsteht Friede; denn dieser Geist schafft Sinn und heiliges
Recht. Wo aber diese Ordnung umgekehrt wird, da entsteht das Chaos
der Gewalt und des Nichts und damit der Krieg, sein furchtbarer Sohn.

Hier m&chten wir mit der Fortfithrung unserer Untersuchung der
lesten Griinde unserer Not und unserer Rettung einsetsen.

Die Auflsung der Welt in das Chaos hat nur stattfinden kdnnen,
weil das einigende Band weggefallen ist, das die Welt zusammen~
gehalten hat.

Wie ist das geschehen?

Ein solches einigendes Band war einst vorhanden. Es war der
christliche Gedanke, der im Mittelalter das Abendland zur Einheit zu-
sammenfafite, indem er es in das Sacerdotium, das geistliche Reich, und
das Regnum, das weltliche Reich, gliederte, und zwar so, dafl das welt-
liche grundsitlich dem geistlichen untergeordnet war, auch wenn iiber
die Art, wie das zu geschehen habe, gewaltiger Streit entbrannte; denn
auch dieser Streit fand innerhalb der Einheit statt. Auch nachdem die
kirchliche Einheit des Abendlandes zerbrochen war, galt immer noch
das gemeinsame dhristliche Bekenntnis. Nachdem auch dieses durch die
sogenannte Aufklirung und die ihr folgenden Entwicklungen proble~
matisch geworden war, wurde doch das Ideal der Humanitit noch
allgemein anerkannt, wenn auch, was ja auch von den fritheren Perio-

224



den gilt, nicht immer in der Praxis, so doch im Prinzip. Auf diesem
‘Boden war immer noch ein Vélkerrecht mdglich. Man konnte es theo~
retisch auf ein sogenanntes Naturrecht griinden, das selbst in dem
Glauben an ein von Gott gesetstes heiliges Recht wurzelte. Dieses eini-
gende Band schaffte eine Ordnung und damit einen Frieden. Wenn die-
ser auch immer wieder durch Krieg zerstdrt wurde, so artete derselbe
doch nicht in den totalen Krieg aus, in den Raubtierkrieg, den Vernich~
tungskrieg des Nihilismus. Es hielt die Welt doch im heiligen Recht zu~
sammen.

Nun ist dieses Band véllig aufgeldst. Auch hier wire eine lange
Entwicklung darzustellen, die jener andern zum Chaos fithrenden
parallel ging, Zuerst [5sten sich aus dem Verband der Christenheit die
einzelnen Nationen los und machten sich selbstindig: aber sie aner-
kannten doch noch eine gemeinsame Norm, sei’s im christlichen, sei’s
im humanen Ideal, Sie anerkannten jenes gottgegebene, im sogenann-
ten Naturrecht ruhende Vélkerrecht. Aber in dem Mafle, als jene
geschilderte Entwicklung fortschritt, weldhe zur Aufldsung der geistigen
Werte fithrte und im Chaos endete, vollzog sich auch die Aufldsung
der Gemeinschaft, und zwar der Gemeinschaft der V&lker unterein~
ander wie der Gemeinschaft innerhalb der Vélker selbst. Wenn diese
Entwicklung ihr Ziel erreicht hat, dann ist wieder das Chaos da. Nun
gilt bloB noch die unerlste Natur. Diese aber ist das Chaos. Wenn
das einigende, erlésende und verbindende Element, Geist und Wahr~
heit, verschwindet, dann bleiben nur noch Egoismus und Gewalt {ibrig,
dann 13st alles Recht sich auf, und das iibrig bleibende Scheinrecht wird
Diener des Egoismus und der Gewalt. «Recht ist, was meinem Volke
niigt.» Dann stiirzen sich die vom Ganzen losgeldsten Teile in der
Wout eines falschen Unendlichkeitsdranges, der zur sich vergottenden
Selbstsucht wird, im Kampf aller gegen alle aufeinander — in allem
Leben, im politischen, im wirtschaftlichen, im seelischen. Denn die
nicht durch den Geist erldste Natur kennt keinen Zaum und Zigel.
Der Individualismus wird zum Atomismus. Wie die unerldste Seele
des Einzelnen nur sich selbst sucht, sich selbst zum Gotte macht, sei es
in feineren, sei es in gréberen Formen, so auch die Gemeinschaften, so
auch die Vélker und Rassen. Es entsteht der Nationalismus und Rassis-
mus. Weil aber doch irgendwie ein Zusammenhalt sein mufl, wenn
menschliches Zusammenleben auch nur einigermaflen mdglich sein soll,
so tritt die Gewalt an Stelle von Geist und Recht. Es entsteht im Innern
der Vélker irgendeine Form von Diktatur, auf die Vergottung des
Blutes, des Staates oder der Gesellschaft gestiist, und im gemeinsamen
Vilkerleben das Imperium. Aber dieser Zustand wird zum Krieg und
zuletst zum totalen Krieg — nach einem Gesets, mit Notwendigkeit.

Das ist unser Zustand. Er bedroht das Abendland, ja die ganze
Welt, mit Untergang.

225



Die Wiedergewinnung der Wahrheit

Wie kann die Rettung geschehen?

Die Antwort ist zunichst einfach: Das einigende geistige Band muf}
wieder hergestellt werden.

Aber wie denn?

Die fundamentale Antwort lautet: Wir miissen wieder eine Wahr-
heit finden, die fiir alle gilt. Der AuflSsungsprozefl, den wir erlebt
haben und weiter erleben werden, 138t sich auch so charakterisieren:
Es ist uns der Halt einer absoluten und daher allgemeingiiltigen Wahr~
heit verlorengegangen. Wir sind infolge davon in einen Relativismus
verfallen, der mit Notwendigkeit zum Opportunismus wurde und der
zuletst zur Aufldsung alles Rechtes fithrte. Recht wurde, wie gesagt,
Gewalt. Der Unbedingtheit beraubt, zerfiel die Persdnlichkeit und
damit auch ihr Anspruch auf Wiirde und Freiheit. Diktatur und Gleich-
schaltung werden das lette Wort auch dieser Entwicklung.” Wir be-
kommen statt einer auf Recht und Wiirde der Persdnlichkeit gegriin~
deten Ordnung, die eine organische Gemeinschaft bildete, eine blof}
aus seelenlosen Atomen bestehende Gesellschaft. Deren zusammen-
haltendes Band soll der totale Gewaltstaat sein, der aber keine wirk~
liche Einheit schafft, die geistig begriindet sein mufl, und damit auch
keinen Frieden, sondern seinem Wesen nach Chaos und Krieg ist.

In alledem offenbart sich die sich im Politischen und Sozialen aus~
wirkende mechanistische Weltanschauung, die, sich das Gewand der
strengen Naturwissenschaft umwerfend, immer mehr das Geistesleben
beherrscht hatte, Gott, Seele, Freiheit, Menschentum erwiirgend und
an thre Stelle einen grébern oder feinern Fatalismus sesend. Sie wird
zuletst zum Maschinismus und zum Gé&tendienst der Technik, die nun
im totalen Krieg ihre Molochnatur offenbart. Denn wo Gott fehlt, stellt
sich immer der G&te ein.

Der Weg der Rettung ist darum die Wiedergewinnung der abso-
luten Wahrheit, welche einigt, indem sie die rechte Ordnung schafft.

Wir diirfen diesen Sachverhalt wohl auch so ausdriidken: an Stelle
einer Molochnatur mufl wieder Gott treten, an Stelle der Maschine die
Seele, an Stelle der Sache der Mensch. Das allein ist der Weg zum
Frieden.

Daraus ergeben sich auch jene politischen Friedensgestaltungen,
wovon anderwirts die Rede ist. Wenn die Vergottung der Sache, be~
sonders in Form des Mammons, zum Kapitalismus fiihrt, so die Aner-
kennung des Menschen zum rechten Sozialismus, im weiteren Sinne
des Wortes; wenn der Mechanismus zur Diktatur und zum Imperialis~
mus wird, so der Glaube an Geist und Wahrheit zur Demokratie und
zum Fdderalismus. Um bei diesen einen Augenblick zu verweilen, so
besteht ja eben sein Grundwesen darin, dafl er nicht von einem zen~
tralistischen Gewaltstreben, sei es gréberer, sei es feinerer Art, sondern

1226



von dem Redht und der Freiheit des Einzelnen, sowohl des einzelnen
Volkes als des einzelnen Menschen, allgemein ausgedriickt: der kleinen
Einheiten ausgeht, dafl er nicht vergewaltigt, sondern verbindet. Das
ist aber nur mdglich, dann allerdings aber auch notwendig, wenn man
etwas von Seele und Freiheit weill, wenn man im Geschpfe Gott ehrt.
Das «Soli Deo glorias (Gott allein die Ehre) wird zum ersten und
lesten Wort, wie der Freiheit, so auch des Friedens. Auf dieser Grund-~
lage allein ist ein wirklicher V&lkerbund mdglich. Er kann nur leben
und gedeihen, wenn die Valker sich unter jenem heiligen Rechte wis~
sen, es ehren und ihm gehorchen. Auf dieser Grundlage allein werden
wieder Pakte gehalten werden. Sie sind alle in jenem obersten Pakt
befestigt, der den Menschen an das hdchste Geses und seinen Urheber
bindet. Es ist der Sachverhalt, den das prophetische Wort in gewaltigen
Bildern ausdriickt:

«Und es wird geschehen in den letsten Tagen, da wird der Berg mit
dem Hause des Herrn festgegriindet stchen an der Spie der Berge
‘und die Hiigel iiberragen, und V&lker werden zu ihm hin strdmen und
viele Nationen werden sich aufmachen und sprechen: ,Kommt, lasset
uns hinaufziehen zum Berge des Herrn, zu dem Hause des Gottes
Jakobs, dafl der uns seine Wege lehre und wir wandeln auf seinen
Pfaden; denn von Zion wird Weisung ausgehen und das Wort des
Herrn von Jerusalem. Und er wird Redcht sprechen zwischen vielen
Vélkern und Weisung geben starken Nationen bis in die Ferne, und
sie werden ihre Schwerter zu Pflugscharen schmieden und ihre SpleBe
zu Rebmessern. Kein Volk wird wider das andere das Schwert erheben,
und sie werden den Krieg nicht mehr lernen. Sie werden ein jeder
unter seinem Woeinstock und unter seinem Feigenbaum sisen, ohne
dafl einer sie aufschreckt. Denn der Mund des Herrn der Heerscharen
hat es geredet.» (Micha 4, 1—4.)

Auf welchem Wege gewinnen wir dieses einigende Band wieder?

Die Antwort ist zunidhst die gleiche wie vorher: durch eine tiefe
Besinnung, wie die Not unserer Tage sie erzeugen mufl. Diese Besin~
nung mufl zur Erkenninis fithren, und diese Erkenntnis wird: die ret~
tende Umkehr schaffen. Mit der Erkenntnis der Not und der Rettung
ist schon die halbe Rettung geschehen.

Nur einen fundamental wichtigen Punkt miissen wir, im Anschlufl
an jenes prophetische Bild, hervorheben. Wir haben auf die Einheit in
einem gemeinsamen Glauben hingewiesen, weldhe einst die abend-
lindische Menschheit zusammenfafite. Lafit sich diese wieder gewinnen?
Laflt sich die tiefste und hchste Einheit finden chne dieses Fundament
und diese Krénung? Wir glauben es nicht.

Aber es erhebt sich auch die Frage, warum denn diese Kraft versagt
hat, warum diese tiefste und h&chste Einheit zerfallen ist. Offenbar
mufl auch hier etwas Wesentliches verlorengegangen sein. Wir kdnnen
diesen katastrophalen Vorgang so bezeichnen: Es ist das Okumenische,

227



das Universelle, das Umfassende, das Totale dieses Glaubens, mit
andern Worten: des Christentums, oder noch besser: der Sache Christi,
des Reiches Christi, verlorengegangen. Sie hat ihren Anspruch auf die
Ordnung und Gestaltung der Welt zum groflen Teil aufgegeben und
sich namentlich von dem Felde des politischen und sozialen Lebens
zuriickgezogen, dieses, wie man sagte, seiner <«Eigengeseglichkeit»
{iberlassend. Die Sache Christi wurde zu einer Privatsache ohne rich~
tende und bindende Kraft. In diese Leere seste sich eine andere Totali~
tit: die des totalen Staates mit seinem Anspruch an Leib und Seele
des Menschen. Die «Eigengeseglichkeits entfaltete sich als Egoismus
und Gewalt. '

Wenn diese tiefste und hdchste Einheit wiedergewonnen werden
soll, so mufl darum an dieser Stelle selbst eine zentrale Umkehr statt-
finden, die eine Riidkkehr zu dem wahren Sinn dieser Sache ist. Diese
ist in threm Wesen das tiefste und hochste Einheits~ und Ordnungs~
prinzip: die Botschaft von dem Reiche Gottes mit seiner Gerechtigheit,
das von Gott her in die Welt kommen soll. Darin werden alle Vélker,
alle Rassen, alle Religionen und Konfessionen zusammengefafit und
geeint durch den richtenden und erldsenden Willen des Einen Gottes,
der die Eine Wahrheit und das einigende Band ist, die Ordnung aller
Wirklichkeit, damit aber auch der Friede. Die Friedensfrage wird,
gerade auch weil sie gréfite Menschenfrage ist, zuletst zur Gottesfrage.

Diese letste und hdchste Orientierung des Friedens will aber gerade
ihrer eigensten Art nach nichts AusschlieBendes haben. Sie umfafit nicht
nur, neben dem ‘Christentum, auch Israe], sondern auch alle andern
wesentlichen Religionen und diberhaupt alle Menschen, welche an den
Einen Gott und an die Eine Wahrheit glauben.

Die Krifte, die wir brauchen

“Wir haben bisher vorwiegend auf den neuen Geist hingewiesen,
der allein eine neue Ordnung des Vélkerlebens, wie des Lebens iiber~
haupt, welche Frieden bedeute, tragen kdnne, und haben dies mehr im
Sinne eines neuen Denkens gemeint. Aber noch wichtiger ist eine neue
Gesinnung. Die neue politische, soziale und wirtschaftliche Ordnung,
die wir erstreben, damit Friede sein kann, erfordert nicht nur neue
" Gedanken, sondern noch viel mehr eine neue Art des Fithlens und
Wollens. Wir brauchen dafiir besonders die Uberwindung des stirk-~
sten Widerstandes, weldher allem Werden dieser neuen Welt ent~
gegensteht: des individuellen wie des kollektiven Egoismus. Wir haben
tiir die Verwirklichung dieser wirklichen neuen Ordnung nicht nur die
Anerkennung des heiligen Rechtes nétig, das dem andern eignet, der
Gemeinschaft wie dem Einzelnen, sondern auch Krifte der Liebe, des
Dienens, der Selbstverleugnung, des Opfers. Wir haben dafiir eine
neue Verbindung von kraftvoller Behauptung der Freiheit und Wiirde

228



der Individualitit und freudiger Einordnung in die Kollektivitit ndtig.
Eine tragische Erfahrung hat uns gezeigt, wohin alle idealsten mensch~
lichen Bestrebungen fithren, denen nicht diese heiligen Krifte zuflieflen:
Krifte des Glaubens und der Hoffnung, Krifte der richtenden, eini~
genden und erlésenden Wahrheit. Diese Krifte aber flieflen selbst aus
einer lesten heiligen Quelle.

Es gilt also, soweit Menschenkraft dafiir reicht, diese letste und
wichtigste Vorausseung aller Arbeit am Aufbau einer Friedenswelt zu
schaffen. Es ist dazu eine neue Erziehung ndtig, eine Erziehung, die
freilich am besten in den neuen Ordnungen und durch sie stattfindet,
die aber auch auf sie vorbereiten mufl. Diese Erzichung wird vor allem
jene Grundlagen einer Friedenswelt im Auge haben: die Wiirde der
Persdnlichkeit und die Solidaritit der Menschenwelt, die Eine h&chste
Wahrheit und die aus ihr stammende lete und tiefste Einheit; sie
wird die Quelle jener helfenden und tragenden Krifte suchen und
diese pflegen und wahren.

Aber es ist fiir das alles eine so fundamentale Wendung nétig, dafl
wir von einer vdlligen Revolution oder, wenn man das Wort vorzieht:
einer vdlligen Bekehrung, im Sinne von Umkehr, reden miissen.

Haben wir Hoffnung?

Wir kommen damit freilich auf die Frage, die sich aufdringt: «Das
alles mag richtig sein und ist wohl richtig, aber besteht denn irgendeine
Aussicht, dafl diese Umkehr maglich, dafl diese Wiedergewinnung der
geistigen Werte und Wiederherstellung des einigenden Bandes ge-~
schehen wird?»

Unsere Antwort ist dreifach.

1. Die geistige Umwilzung, welche die Voraussesung aller Arbeit
und alles Kampfes fiic den Frieden ist, muf moglich sein, weil sie not-
wendig ist. Alles GroBe und Gréfite wird aus der Not geboren. Die
gewaltigen Katastrophen der Geschichte sind die Geburtszeiten neuer
und besserer Ordnungen geworden. Gerade das furchtbare Sichaus~
leben und Sichaustoben falscher Machte kann zu ihrem Zusammenbruch
und zum Siege iiberlegener Wahrheit fithren. Wir diirfen dies mit
Grund fiir die Wahrheit hoffen, die dem Frieden zugrunde liegt. Wir
diirfen mit Grund hoffen, daf} die furchtbare Offenbarung ungeziigelter
Midhte der Natur und des Chaos einer neuen Herrschaft des Geistes vor-
angehe, der im Nationalismus und Rassismus verk&rperte Gétendienst
einer neuen Herrschaft des wahren Gottes, der Triumph der Gewalt in
Diktatur und Imperialismus einem neuen Siege von Recht und Frei-
heit. Die Menschheit wird in den Schrecken des drohenden Untergan-
ges erkennen, was allein sie retten kann. Das ist nicht Phantastik und
Utopie, sondern Glaube im grofien und mannlichen Sinne. Dieser aber
hat von jeher Recht behalten; er trigt seine Biirgschaft in sich selbst.

229



Es sind aber auch schon viele Zeichen dieser Wendung vorhanden.
Jene naturalistische, mechanische, atomistische Weltauffassung, welche
dem Zerfall der Welt ins Chaos vorausging, ist in der Philosophie
und sogar in der exakten Wissenschaft erledigt. Das Schlagwort vom
«Kampf ums Daseins ist in seiner Einseitigkeit enthiillt, die neue Ent~
wicklungslehre gibt, wie dem Geiste, so auch der «gegenseitigen Hilfe»
'Raum. Geist, Seele, Freiheit, Gott brechen in allem Denken wieder
siegreich durch. Wie einst jene Irrtiimer aus der Welt des Geistes (der
freilich zum Ungeist geworden war) in die Welt der Praxis herunter~
gestiegen sind, so diirfen wir hoffen, dafl diese neue Wahrheit das
ebenfalls tun werde. Der Umschwung des Denkens ist auf der ganzen
Linie deutlich. Die Einsicht in die schweren geistigen Verirrungen einer
ganzen-Epoche ist in raschem Wachsen. Wir diirfen glauben, dafl der
grofle Zusammenbruch diese Entwicklung aufs stirkste beschleunigen
wird.

2. Wenn sich diese Wendung mehr im Gebiete dessen vollzieht,
~ was wir Weltanschauung nennen, so geht eine dhnliche in dem des
Glaubens vor sich, Es zeigt sich im Schofle der Religionen eine Unruhe,
die wir wohl eine heilige nennen diirfen, ein Ungeniigen an bestehen-
den Formen, ein Schmerz tiber den Mangel an Kraft und Leben, ein
wachsendes Gefiihl der Verpflichtung des Glaubens gegen die Welk,
ein Erwachen des Skumenischen Bewuftseins, eine Sehnsucht nach
Wahrheit und Einheit in der Wahrheit. Man darf fiir weite und ent~
scheidende Teile der Christenheit sagen, dafl die Botschaft vom Reiche
Gottes fiir die Erde als zentrale Wahrheit der Bibel wieder michtig
auflebt. Sie ist aber die gewaltigste und revolutionirste Stromquelle
auch des Friedens. Diese Botschaft bringt im Namen Gottes den Men-
schen zu Ehren. Sie verleiht ihm sein heiliges Recht. Sie macht sein
Leben heilig. Sie ist gegen jede Gewalt. Sie tiberwindet Egoismus und
Mammonismus, Nationalismus und Rassismus durch die Botschaft von
dem Einen Herrn und Einen Vater. Sie ist die hdchste Befreiung und
-die tiefste Bindung. Sie schafft jene Ordnung einer neuen Welt, welche
Frieden ist. Wir diirfen wohl so kithn sein und mit andern Worten das
gleiche ausdriickend erkliren: ein Erwachen des Menschen, ein Er-
wachen Christi, ein Erwachen Gottes geht in der Katastrophe der Welt
vor sich, und das ist der stirkste Grund unserer Hoffnung.

Wir diirfen hoffen!

Was sollen wir tun? Anfassen!

Nachdem wir in einigen Ziigen, die wir fiir die wichtigsten halten
— wie unendlich viel wire aber noch zu sagen! — die geistigen Vor-
aussesungen des Friedens mehr angedeutet als entwidkelt haben, héren
wir noch die Frage: «Wie nun — sollen wir mit der konkreten Frie~
densforderung und dem konkreten Friedenskampf warten, bis jene

230



geistigen Voraussetungen erfiillt sind, weil sonst doch die ganze Frie~
densarbeit illusorisch wire?» '

Das schiene uns eine ganz irrige Meinung. Dieses «Zuerst dies tun
und .dann das andere» ist in solchen Dingen immer eine falsche
Methode. Nein, es gilt beides gleichermaflen zu tun: wir miissen, von
der Not der Welt getrieben, jetst, sofort, in Friedenskampf und Frie~
densarbeit hinein, falls wir das nicht schon bisher getan haben. Aber
in diesem Kampf, in dieser Arbeit werden wir erkennen, falls wir dies
nicht schon bisher getan, und auch dann nur immer klarer, dafl sie
keinen rechten Grund haben ohne jene geistigen Voraussetungen, und
werden es zu unserem tiefsten Anliegen machen, um die Schaffung der~
selben zu ringen, Das ist die rechte Methode.

Auf diesem Wege werden wir auch eine Erfahrung machen, die wir-
auflerhalb von Arbeit und Kampf nicht machen kénnen: wir werden
fester an den Erfolg unserer Arbeit und den schliefllichen Sieg unseres
Kampfes glauben lernen. Das ist ja der tiefere Sinn der Losung: «Ar-
~ beiten und nicht verzweifeln.» Leonhard Ragaz

BUCHBESPRECHUNG

Margarete Susmann: Aus sich wandelnder Zeit. Diana~Verlag, Ziirich.

Margarete Susmann, unsere verehrte Mitarbeiterin, hat dem feinsinnigen, aus
einem tiefen Verstehen und Erkennen heraus geschriebenen Werke «Deutung einer
groflen Liebe» (Goethe und Charlotte von Stein!) nun einen Band eigener Gedichte
folgen lassen.

Unsere Freunde und die Leser der «Neuen Wege», die dann und wann — vor
allem in schweren Zeiten — ein kostbares Wort aus der Begegnung und dem Ringen
Margarete Susmanns mit der Zeit und ihren Bewegungen lesen durften, finden in die~
sem Band den zusammengefafiten (wenn auch sicher nicht vollstindigen) Ertrag dieses
Ringens. '

gEs ist in all diesen Gedichten ein Ringen mit der Zeit, mit dem Geist und den
Bewegungen dieser Zeit, wie es nur einer Menschenseele eignen kann, die um den
Ruf des lebendigen Einen, des Ewigen, und seine Anrufung weif}, die das Wort ver~
nehmen und es zu verantworten sucht. Darum wird der Leser (vielmehr der Horer
— denn diese Worte miissen gehdrt, vernommen werden!) mit hineingenommen, ja
hineingerissen in die Welt und Zeit, fiir welche dieses Wort gesucht wird.

Diese Welt aber ist und bleibt fiir Margarete Susmann «Schdpfung». Das als
Motto vorangestellte Lutherwort soll das wohl gegeniiber einer Zeit unterstreichen,
in der das zerstorende Menschenwerk atemberaubend um sich greift, so dafl der Welt
und dem Menschen vom Menschen her Vernichtung und Untergang droht.

Trotzdem oder gerade deswegen strahlt bei Margarete Susmann die Schdpfung
auf in ihrer Schonheit und ihrem Glanz, und auch noch in der Verginglichkeit ihres
Glanzes und ihrem Verwehen sucht die Dichterin jhren Grundsinn, der durch das
Wort in Natur und Geschichte wirkt. Es klagen in diesen Gedichten aber auch all die
‘Leiden dieser Zeit, thre Schmerzen und Wehen, und wie im Zucken des Blises wird
ihre Finsternis mit jhrem Grauen und ihrer abgriindigen Damonie offenbar.

1 Artemis~Verlag, Ziirich.
231



	Die geistigen Grundlagen des Friedens : kein Friede ohne Freiheit ; Das Fundament des Friedens ; Der Abfall vom Geiste und die Umkehr ; Das einigende Band ; Die Wiedergewinnung der Wahrheit ; Die Kräfte, die wir brauchen ; Haben wir Hoffnung? ; Was sollen wir tun? Anfassen!

