
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 6

Artikel: Die geistigen Grundlagen des Friedens : kein Friede ohne Freiheit ; Das
Fundament des Friedens ; Der Abfall vom Geiste und die Umkehr ; Das
einigende Band ; Die Wiedergewinnung der Wahrheit ; Die Kräfte, die
wir brauchen ; Haben wir Hoffnung? ; Was soll...

Autor: Ragaz, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139794

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139794
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die geistigen Grundlagen des Friedens

Kein Friede ohne Freiheit

Es ist selbstverständlich, daß der Friede, der auf die Weltkatastrophe

folgen und eine weitere dieser Art verhindern soll, nicht möglich
ist ohne eine tiefgreifende geistige Umwandlung der Menschen. Man
könnte sich freilich eine Art von Friedensordnung denken, welche auf
der Grundlage der Gewalt durch eine Diktatur den Völkern auferlegt
würde, etwa nach dem Beispiel der Pax Romana*, die jahrhundertelang
den Völkern um das Mittelmeer herum eine gewisse Ruhe und
Ordnung sicherte. Aber diese Ruhe und Ordnung beruhte auf der Voraussefeung

der Unfreiheit all dieser Völker außer dem herrschenden einen,
das selbst auch zu einer Diktatur entartet war. Immerhin war diese
Pax Romana doch mit einer klassisch gewordenen Rechtsordnung wenigstens

für das private Leben, dazu mit gewissen sittlichen und religiösen
Voraussefeungen verbunden, welche dem Völkerleben, wie der ganzen
Gesellschaft, eine Grundlage und den Elementen des menschlichen
Lebens doch eine gewisse Heiligkeit und Unantastbarkeit verliehen. Heute
aber stehen wir vor dem durch den Nihilismus geschaffenen Chaos,
worin mit allen Grundlagen der Menschlichkeit sich auch das Rechte
völlig aufgelöst hat. Dieses Chaos durch Gewalt zu bändigen, dürfte
sich als unmöglich erweisen. Jedenfalls wäre der dadurch geschaffene
Zustand nicht wert, Friede zu heißen, es gälte von ihm vielmehr das

Wort, das schon über jene Pax Romana gesagt worden ist: «Solitudinem
faciunt, pacem appellant — sie schaffen eine Öde und nennen es
Frieden.» Der Friede, den wir meinen, ist eine Sache des Geistes, nicht der
bloßen Ordnung. Er ist eine Sache des heiligen Rechts, nicht des bloßen
Zwanges. Er ist ein Ausdruck echter Menschlichkeit, nicht bloß die
zeitweilige Ruhe einer Menagerie. Der Friede, den wir meinen, ist darum
nicht möglich ohne Freiheit. Er kann nicht ein Name für die vollendete
Sklaverei einer Gleichschaltung sein, nicht bloß die Aufschrift über ein
weltweites Konzentrationslager. Der Friede, den wir allein meinen
können, ist darum nicht möglich ohne eine Wiederherstellung der
geistigen Werte.

Das Fundament des Friedens

Es ist eine Reihe von solchen geistigen Werten, ohne die Friede
nicht sein kann. Sie fassen sich in einen Grundwert zusammen: die
Heiligkeit des Mensdien, die sich in dem unbedingten Wert der menschlichen

Persönlichkeit ausdrückt. Über dieser aber muß ein aus der
Unbedingtheit und Unendlichkeit stammendes heiliges Recht walten. Durch

* Pax Romana heißt: Römischer Friede.

220



dieses Recht wird der Mensch nach Leib und Seele unantastbar. Dieses
Recht ist, weil aus dem Heiligen und Unbedingten stammend, von
Ehrfurcht umgeben. Das bedeutet auch Freiheit — hier liegt deren
tiefste Wurzel. Das «Du sollst nicht töten» ist eine wesentliche Forderung,

die sich aus diesem heiligen Recht ergibt. Ohne die ehrfürchtige
Scheu vor der Heiligkeit und Unantastbarkeit des menschlichen Lebens
gibt es keinen tief wurzelnden Frieden. Das ist der Eckstein aller
Friedensordnung und Friedensschaffung: Der Friede ruht auf der Anerkennung

des heiligen Rechts, das über uns ist.
Und nicht nur über den Einzelnen, sondern auch über den Völkern.

Auch über ihnen waltet ein heiliges Recht, über den kleinen so gut wie
über den großen, über den schwachen so gut wie über den starken, ja
erst recht über den kleinen und schwachen; denn das Recht ist nach
seinem tiefsten Sinn der Schüfe der Kleinen und Schwachen. Aus dieser
Voraussefeung allein entsteht ein Völkerrecht, das diesen Namen
verdient und sich als höchste Sicherheit über die Völker breitet. Nur in
dem Maße, als die starke Empfindung dieses heiligen Rechts zu der
Atmosphäre wird, worin die Völkerwelt lebt, wird die Forderung «Du
sollst nicht töten» auch den Völkern gegenüber gültig, und zwar auch
im geistigen Sinne, werden die Unantastbarkeit und der berechtigte
Anspruch jedes Volkes auf Freiheit und Leben (der sich sehr von dem
unterscheidet, was man heute «Lebensraum» nennt!) zur Selbstverständlichkeit

und der Völkerfriede zur beglückenden Wirklichkeit.
Darf wohl noch besonders betont werden, daß diese geistigen Werte,

auf denen ein Friede ruhen muß, der diesen Namen verdient, selbst
schließlich auf einen Grundwert zurückgehen, auf eine ewige,
unbedingte und heilige Welt der Wahrheit hinweisen, die ihnen ihre eigene
Unbedingtheit und Heiligkeit verleiht? Wir dürfen heute wohl im
Namen nicht nur aller tiefsten, sondern auch aller freiesten Geister
reden, wenn wir erklären, daß aller echte Menschenfriede auf dem
Gottesfrieden ruht: auf einer Welt der Wahrheit und Heiligkeit, aus
der das heilige Recht des Einzelnen und der Völker strömt, die das
wahrhaft menschliche Wesen im tiefsten begründet und es mit Heiligkeit

und Ehrfurcht umgibt.
Die Wiedergewinnung dieser Welt des Geistes muß darum das

Herzstück des Kampfes um den Frieden sein. Der totale Krieg, der die
Menschenwelt in eine Hölle verwandelt, ist eine Frucht der totalen
Zerstörung dieser Welt, wie sie sich in einzelnen Völkern besonders
auswirkt, aber überall mehr oder weniger eingetreten ist. Es hat sich
infolge schwerer geschichtlicher Irrwege des Geistes und verhängnisvollen
Abkommens von den Quellen der Wahrheit ein Naturalismus entfaltet,
der zulefet zu jenem Nihilismus wurde, vor dem schon einem
Dostojewskij, wie einem Nietzsche, so bange gewesen ist.

221



Der Abfall uom Geiste und die Umkehr

Diese Entwicklung begann, wenn wir uns vorwiegend an ihre
politische Linie halten wollen, in der neueren Zeit mit einem Machiavelli
und einem Hobbes (von dem das Wort stammt: «Homo homini lupus»
— der Mensch in dem Menschen ein Wolf, wie auch die Bezeichnung
der menschlichen Gesellschaft als eines «bellum omnium contra omnes»
— eines Krieges aller gegen alle) und stellte sich dar als eine Loslösung
der Politik von jeder sittlichen Bindung, besonders von der bisher als
selbstverständlich geltenden, wenn auch keineswegs immer praktisch
verwirklichten Bindung an die Normen des Christentums. Sie wurde
abgelöst durch die auf eine sublime geistige Spekulation begründete
Erhebung des Staates zur irdischen Gottheit bei einem Hegel. Darauf
folgte wieder eine Periode des Naturalismus. Aus dem, übrigens gegen
den Sinn seines Begründers verstandenen, Darwinismus stammte das

Wort vom «Kampf ums Dasein» als der Grundordnung alles Lebens.
Es wurde mehr oder weniger bewußt, da und dort (wie zum Beispiel
bei Bismarck) mit aus der Welt der Religion, besonders aus dem Luthertum,

stammenden Motiven (es ist besonders an die theologische Losung
von der «Eigengesefelichkeit» der politischen und sozialen Dinge zu
denken) verbunden, die Grundlage der sogenannten Realpolitik, machte
diese gleichsam zu einer Forderung der Weltordnung und verlieh ihr
eine Art von verkehrter Heiligkeit. In Verbindung damit wurde der
sogenannten naturwissenschaftlichen Weltanschauung der Begriff einer
«Gesetzlichkeit» nicht nur aller physischen, sondern auch aller sozialen,
ja sogar aller geistig-menschlichen Vorgänge entnommen, die man
mechanisch und fatalistisch deutete, so daß sie auch zu einer Rechtfertigung

der Gewalt und Gewaltpolitik nach innen und außen wurde. Die
Freiheit, ohne die es auch kein wirkliches Recht, keine wirkliche Einheit,
keine wirkliche Ordnung und darum auch keinen wirklichen Frieden
gibt, fand in einer solchen Welt keinen Plafe.

Endlich nahm man, als diese Motive von der Philosophie und
Wissenschaft her ihren Glanz etwas verloren hatten, mehr oder weniger
mißverstandene Losungen Niefesches auf, vor allem die vom «Jenseits
von Gut und Böse», «vom Willen zur Macht» und von der «blonden
Bestie», durch einen Schimmer vom «Übermenschen» her verklärt. Auch
der im tiefsten Grunde antinaturalistischen Philosophie Bergsons
entlehnte man, sie mißdeutend und mißbrauchend, ein Motiv: das des
«Lebens», das sich schrankenlos, bloß nach seinem eigenen Gesefe, das
wieder zur Gewalt wird, austobt. Der Begriff des «Lebensraumes» hängt
damit zusammen. Der Naturalismus aber erhob in neuer Gestalt sein
Haupt als Lehre von «Blut und Boden» und als Rassetheorie. Und endlich

wurde eine Philosophie des Nichts und des Todes, wie sie besonders
in Deutschland verkündet wird, zur Wegbereiterin des Höllenchaos,
das in dem neuen Weltkrieg ausgebrochen ist.

222



Durch diese Entwicklung, auf die hier bloß hingedeutet werden
konnte, wurde der Mensch zuerst theoretisch und nun auch sehr praktisch

zu einem Raubtier (das ist bekanntlich Oswald Spenglers auf
geistlose Weise von Niefesche übernommene Losung), besser: zu einem
Teufel (denn wir wollen den Raubtieren nicht unrecht tun) oder auch,

was man fast noch schlimmer finden kann, zum Material für einen
Moloch, der ungeheuer sich aus dem Chaos und Nichts erhebt und
ihn zum Opfer fordert. Denn an Stelle des verlorenen heiligen und
lebendigen Gottes, der den Menschen und sein Recht ersefet, erheben
sich Götter, die rasch zu Götzen entarten; an Stelle der ekten Absolutheit

der geistigen und sittlichen Werte treten die falschen Absolutheiten,

die das Chaos bändigen sollen und doch selbst nur Ausgeburten
des Chaos sind. Der Mensch wird von dem absoluten Staat, dem absoluten

Volk, der absoluten Gesellschaft aufgesogen und verzehrt.
Menschliche Freiheit und Würde, menschlicher Eigenwert, menschliches
Recht, der unbedingte Wert der Persönlichkeit werden ein Hohn für
Kinder, der Gottesmensch des Evangeliums wird, wie Kierkegaards
und Vinets Einzelner, zum Phantom und Niefesches Übermensch, wie
gesagt, zur «blonden Bestie». Das heilige Recht des Einzelnen wie der
Völker versinkt in dem Meer von Blut und Tränen, das die gottlose
und menschenmordende Gewalt erzeugt.

Hier muß, wenn die Welt nicht verloren sein soll, die völlige Utn-
kehr einsefeen: die Wiedergewinnung des Geistes und der geistigen
Werte mit all ihren Voraussefeungen und Folgerungen. Das ist die
fundamentale Vorbedingung und auch die wichtigste Form allen
Friedenskampfes und aller Friedensarbeit.

Wie aber ist diese Wiedergewinnung der allein tragfähigen Grundlage

des Friedens möglich? Wir antworten zunächst bloß: Durch eine
tiefe Besinnung — eine Besinnung, wie sie die Not unserer Tage
gebieterisch verlangt; durch eine zu den Quellen dieser Not wie zu denen
der Rettung vordringende Erkenntnis der Wahrheit. Darauf
hinzuweisen, darauf hinzuarbeiten, muß Kern und Stern alles Ringens um
den Frieden werden.

Das einigende Band

Es ist uns das geistige Fundament verlorengegangen, auf dem allein
eine Freiheitswelt aufgebaut werden kann. Dieses Fundament muß
wieder gewonnen werden. Wir haben es nicht zu legen, sondern bloß
zu entdeken.

Dazu gesellt sich ein zweites, ebenso wesentliches Moment. Es
hängt damit zusammen und bedeutet nur seine Ergänzung: es ist uns
jene geistige Einheit, die allein die Welt im Frieden zusammenfassen
kann, verlorengegangen, und sie muß wieder gefunden werden.

Bevor wir dieses Problem darstellen und seine Lösung versuchen

223



wollen, müssen wir zunächst uns noch einmal darauf besinnen, was
denn der Friede ist, worin er besteht und worin seine Zerstörung.

Friede, können wir sagen, ist da, wo die rekte Ordnung der Dinge
ist. Freilich ist zu wiederholen: nicht bloß die äußere Ordnung, wie zur
Not die Gewalt aufstellen kann, sondern die innere Ordnung der

Dinge, die Ordnung nach ihrem göttlichen Sinn, sagen wir: nach dem

heiligen Recht, das in ihnen und über ihnen ist.
Wir dürfen in diesem Sinne wohl sagen: Friede ist, wo die Dinge

recht sind. Wo sie recht sind, da sind sie auch in der rechten Ordnung.
Die rechte Ordnung aber ist der Friede. Zum Frieden gehört also auch

eine rechte politische und soziale Ordnung. Aber es gehört dazu auch

eine rechte sittliche Ordnung, die aus einer rechten geistigen Ordnung,
im tieferen Sinne des Wortes, fließt. Der Friede muß total sein, nur so
wird er den Krieg überwinden, der im totalen Kriege gipfelt.

Diese Ordnung wird, wie in den drei ersten Teilen dieses

Programmes gezeigt worden ist, zerstört durch politische und soziale
Zustände, welche nicht recht sind, welche auf unrecht und Gewalt, auf
Mißachtung der Menschen, auf Ausbeutung und Versklavung und
daneben auch Verkennung und Verleugnung aller politischen und
sozialen Wahrheit beruhen. Aber sie wird auch dadurch zerstört —
und diese Zerstörung ist der tiefste Grund von allen andern —, daß
die oberste Ordnung der Dinge umgekehrt wird. Die oberste Ordnung
der Dinge ist, daß der Geist herrscht und die Natur dient. Soweit dies
der Fall ist, entsteht Friede; denn dieser Geist schafft Sinn und heiliges
Recht. Wo aber diese Ordnung umgekehrt wird, da entsteht das Chaos
der Gewalt und des Nichts und damit der Krieg, sein furchtbarer Sohn.

Hier möchten wir mit der Fortführung unserer Untersuchung der
lefeten Gründe unserer Not und unserer Rettung einsefeen.

Die Auflösung der Welt in das Chaos hat nur stattfinden können,
weil das einigende Band weggefallen ist, das die Welt zusammengehalten

hat.
Wie ist das geschehen?
Ein solches einigendes Band war einst vorhanden. Es war der

christliche Gedanke, der im Mittelalter das Abendland zur Einheit
zusammenfaßte, indem er es in das Sacerdotium, das geistliche Reich, und
das Regnum, das weltliche Reich, gliederte, und zwar so, daß das weltliche

grundsäfelich dem geistlichen untergeordnet war, auch wenn über
die Art, wie das zu geschehen habe, gewaltiger Streit entbrannte; denn
auch dieser Streit fand innerhalb der Einheit statt. Auch nachdem die
kirchliche Einheit des Abendlandes zerbrochen war, galt immer noch
das gemeinsame christliche Bekenntnis. Nachdem auch dieses durch die

sogenannte Aufklärung und die ihr folgenden Entwicklungen
problematisch geworden war, wurde doch das Ideal der Humanität noch

allgemein anerkannt, wenn auch, was ja auch von den früheren Perio-

224



den gilt, nicht immer in der Praxis, so doch im Prinzip. Auf diesem
Boden war immer noch ein Völkerrecht möglich. Man konnte es
theoretisch auf ein sogenanntes Naturrecht gründen, das selbst in dem
Glauben an ein von Gott gesefetes heiliges Recht wurzelte. Dieses
einigende Band schaffte eine Ordnung und damit einen Frieden. Wenn dieser

auch immer wieder durch Krieg zerstört wurde, so artete derselbe
doch nicht in den totalen Krieg aus, in den Raubtierkrieg, den
Vernichtungskrieg des Nihilismus. Es hielt die Welt doch im heiligen Recht
zusammen.

Nun ist dieses Band völlig aufgelöst. Auch- hier wäre eine lange
Entwicklung darzustellen, die jener andern zum Chaos führenden
parallel ging. Zuerst lösten sich aus dem Verband der Christenheit die
einzelnen Nationen los und machten sich selbständig: aber sie
anerkannten doch noch eine gemeinsame Norm, sei's im christlichen, sei's

im humanen Ideal. Sie anerkannten jenes gottgegebene, im sogenannten
Naturrecht ruhende Völkerrecht. Aber in dem Maße, als jene

geschilderte Entwicklung fortschritt, welche zur Auflösung der geistigen
Werte führte und im Chaos endete, vollzog sich auch die Auflösung
der Gemeinschaft, und zwar der Gemeinschaft der Völker untereinander

wie der Gemeinschaft innerhalb der Völker selbst. Wenn diese

Entwicklung ihr Ziel erreicht hat, dann ist wieder das Chaos da. Nun
gilt bloß noch die unerlöste Natur. Diese aber ist das Chaos. Wenn
das einigende, erlösende und verbindende Element, Geist und Wahrheit,

verschwindet, dann bleiben nur noch Egoismus und Gewalt übrig,
dann löst alles Recht sich auf, und das übrig bleibende Scheinrecht wird
Diener des Egoismus und der Gewalt. «Recht ist, was meinem Volke
nüfet.» Dann stürzen sich die vom Ganzen losgelösten Teile in der
Wut eines falschen Unendlichkeitsdranges, der zur sich vergottenden
Selbstsucht wird, im Kampf aller gegen alle aufeinander — in allem
Leben, im politischen, im wirtschaftlichen, im seelischen. Denn die
nicht durch den Geist erlöste Natur kennt keinen Zaum und Zügel.
Der Individualismus wird zum Atomismus. Wie die unerlöste Seele
des Einzelnen nur sich selbst sucht, sich selbst zum Gotte macht, sei es
in feineren, sei es in gröberen Formen, so auch die Gemeinschaften, so
auch die Völker und Rassen. Es entsteht der Nationalismus und Rassismus.

Weil aber doch irgendwie ein Zusammenhalt sein muß, wenn
menschliches Zusammenleben auch nur einigermaßen möglich sein soll,
so tritt die Gewalt an Stelle von Geist und Recht. Es entsteht im Innern
der Völker irgendeine Form von Diktatur, auf die Vergottung des
Blutes, des Staates oder der Gesellschaft gestüfet, und im gemeinsamen
Völkerleben das Imperium. Aber dieser Zustand wird zum Krieg und
zulefet zum totalen Krieg — nach einem Gesefe, mit Notwendigkeit.

Das ist unser Zustand. Er bedroht das Abendland, ja die ganze
Welt, mit Untergang.

225



Die Wiedergewinnung der Wahrheit

Wie kann die Rettung geschehen?
Die Antwort ist zunächst einfach: Das einigende geistige Band muß

wieder hergestellt werden.
Aber wie denn?
Die fundamentale Antwort lautet: Wir müssen wieder eine Wahrheit

finden, die für alle gilt. Der Auflösungsprozeß, den wir erlebt
haben und weiter erleben werden, läßt sich auch so charakterisieren:
Es ist uns der Halt einer absoluten und daher allgemeingültigen Wahrheit

verlorengegangen. Wir sind infolge davon in einen Relativismus
verfallen, der mit Notwendigkeit zum Opportunismus wurde und der
zulefet zur Auflösung alles Rechtes führte. Recht wurde, wie gesagt,
Gewalt. Der Unbedingtheit beraubt, zerfiel die Persönlichkeit und
damit auch ihr Anspruch auf Würde und Freiheit. Diktatur und
Gleichschaltung werden das lefete Wort auch dieser Entwicklung. Wir
bekommen statt einer auf Recht und Würde der Persönlichkeit gegründeten

Ordnung, die eine organische Gemeinschaft bildete, eine bloß
aus seelenlosen Atomen bestehende Gesellschaft. Deren zusammenhaltendes

Band soll der totale Gewaltstaat sein, der aber keine wirkliche

Einheit schafft, die geistig begründet sein muß, und damit auch
keinen Frieden, sondern seinem Wesen nach Chaos und Krieg ist.

In alledem offenbart sich die sich im Politischen und Sozialen
auswirkende mechanistiske Weltanskauung, die, sich das Gewand der
strengen Naturwissenschaft umwerfend, immer mehr das Geistesleben
beherrscht hatte, Gott, Seele, Freiheit, Menschentum erwürgend und
an ihre Stelle einen gröbern oder feinern Fatalismus sefeend. Sie wird
zulefet zum Maschinismus und zum Göfeendienst der Technik, die nun
im totalen Krieg ihre Molochnatur offenbart. Denn wo Gott fehlt, stellt
sich immer der Göfee ein.

Der Weg der Rettung ist darum die Wiedergewinnung der absoluten

Wahrheit, welche einigt, indem sie die rechte Ordnung schafft.
Wir dürfen diesen Sachverhalt wohl auch so ausdrücken: an Stelle

einer Molochnatur muß wieder Gott treten, an Stelle der Maschine die
Seele, an Stelle der Sache der Mensch. Das allein ist der Weg zum
Frieden.

Daraus ergeben sich auch jene politisken Friedensgestaltungen,
wovon anderwärts die Rede ist. Wenn die Vergottung der Sache,
besonders in Form des Mammons, zum Kapitalismus führt, so die
Anerkennung des Menschen zum rechten Sozialismus, im weiteren Sinne
des Wortes; wenn der Mechanismus zur Diktatur und zum Imperialismus

wird, so der Glaube an Geist und Wahrheit zur Demokratie und
zum Föderalismus. Um bei diesen einen Augenblick zu verweilen, so
besteht ja eben sein Grundwesen darin, daß er nicht von einem zen-
tralistischen Gewaltstreben, sei es gröberer, sei es feinerer Art, sondern

226



von dem Recht und der Freiheit des Einzelnen, sowohl des einzelnen
Volkes als des einzelnen Menschen, allgemein ausgedrückt: der kleinen
Einheiten ausgeht, daß er nicht vergewaltigt, sondern verbindet. Das
ist aber nur möglich, dann allerdings aber auch notwendig, wenn man
etwas von Seele und Freiheit weiß, wenn man im Geschöpfe Gott ehrt.
Das «Soli Deo gloria» (Gott allein die Ehre) wird zum ersten und
lefeten Wort, wie der Freiheit, so auch des Friedens. Auf dieser Grundlage

allein ist ein wirklicher Völkerbund möglich. Er kann nur leben
und gedeihen, wenn die Völker sich unter jenem heiligen Rechte wissen,

es ehren und ihm gehorchen. Auf dieser Grundlage allein werden
wieder Pakte gehalten werden. Sie sind alle in jenem obersten Pakt
befestigt, der den Menschen an das höchste Gesefe und seinen Urheber
bindet. Es ist der Sachverhalt, den das prophetische Wort in gewaltigen
Bildern ausdrückt:

«Und es wird geschehen in den lefeten Tagen, da wird der Berg mit
dem Hause des Herrn festgegründet stehen an der Spifee der Berge
und die Hügel überragen, und Völker werden zu ihm hin strömen und
viele Nationen werden sich aufmachen und sprechen: ,Kommt, lasset

uns hinaufziehen zum Berge des Herrn, zu dem Hause des Gottes
Jakobs, daß der uns seine Wege lehre und wir wandeln auf seinen
Pfaden; denn von Zion wird Weisung ausgehen und das Wort des

Herrn von Jerusalem. Und er wird Recht sprechen zwischen vielen
Völkern und Weisung geben starken Nationen bis in die Ferne, und
sie werden ihre Schwerter zu Pflugscharen schmieden und ihre Spieße
zu Rebmessern. Kein Volk wird wider das andere das Schwert erheben,
und sie werden den Krieg nicht mehr lernen. Sie werden ein jeder
unter seinem Weinstock und unter seinem Feigenbaum sifeen, ohne
daß einer sie aufschreckt. Denn der Mund des Herrn der Heerscharen
hat es geredet.» (Micha 4, 1—4.)

Auf welchem Wege gewinnen wir dieses einigende Band wieder?
Die Antwort ist zunächst die gleiche wie vorher: durch eine tiefe

Besinnung, wie die Not unserer Tage sie erzeugen muß. Diese Besinnung

muß zur Erkenntnis führen, und diese Erkenntnis wird die
rettende Umhehr schaffen. Mit der Erkenntnis der Not und der Rettung
ist schon die halbe Rettung geschehen.

Nur einen fundamental wichtigen Punkt müssen wir, im Anschluß
an jenes prophetische Bild, hervorheben. Wir haben auf die Einheit in
einem gemeinsamen Glauben hingewiesen, welche einst die
abendländische Menschheit zusammenfaßte. Läßt sich diese wieder gewinnen?
Läßt sich die tiefste und höchste Einheit finden ohne dieses Fundament
und diese Krönung? Wir glauben es nicht.

Aber es erhebt sich auch die Frage, warum denn diese Kraft versagt
hat, warum diese tiefste und höchste Einheit zerfallen ist. Offenbar
muß auch hier etwas Wesentliches verlorengegangen sein. Wir können
diesen katastrophalen Vorgang so bezeichnen: Es ist das ökumenische,

227



das Universelle, das Umfassende, das Totale dieses Glaubens, mit
andern Worten: des Christentums, oder noch besser: der Sache Christi,
des Reiches Christi, verlorengegangen. Sie hat ihren Anspruch auf die
Ordnung und Gestaltung der Welt zum großen Teil aufgegeben und
sich namentlich von dem Felde des politischen und sozialen Lebens

zurückgezogen, dieses, wie man sagte, seiner «Eigengesefelichkeit»
überlassend. Die Sache Christi wurde zu einer Privatsache ohne
richtende und bindende Kraft. In diese Leere sefete sich eine andere Totalität:

die des totalen Staates mit seinem Anspruch an Leib und Seele
des Menschen. Die «Eigengesefelichkeit» entfaltete sich als Egoismus
und Gewalt.

Wenn diese tiefste und höchste Einheit wiedergewonnen werden
soll, so muß darum an dieser Stelle selbst eine zentrale Umkehr
stattfinden, die eine Rückkehr zu dem wahren Sinn dieser Sache ist. Diese
ist in ihrem Wesen das tiefste und höchste Einheits- und Ordnungsprinzip:

die Botschaft von dem Reiche Gottes mit seiner Gerektigkeit,
das von Gott her in die Welt kommen soll. Darin werden alle Völker,
alle Rassen, alle Religionen und Konfessionen zusammengefaßt und
geeint durch den richtenden und erlösenden Willen des Einen Gottes,
der die Eine Wahrheit und das einigende Band ist, die Ordnung aller
Wirklichkeit, damit aber auch der Friede. Die Friedensfrage wird,
gerade auch weil sie größte Menschenfrage ist, zulefet zur Gottesfrage.

Diese lefete und höchste Orientierung des Friedens will aber gerade
ihrer eigensten Art nach nichts Ausschließendes haben. Sie umfaßt nicht
nur, neben dem Christentum, auch Israel, sondern auch alle andern
wesentlichen Religionen und überhaupt alle Menschen, welche an den
Einen Gott und an die Eine Wahrheit glauben.

Die Kräfte, die wir brauken

Wir haben bisher vorwiegend auf den neuen Geist hingewiesen,
der allein eine neue Ordnung des Völkerlebens, wie des Lebens
überhaupt, welche Frieden bedeute, tragen könne, und haben dies mehr im
Sinne eines neuen Denkens gemeint. Aber noch wichtiger ist eine neue
Gesinnung. Die neue politische, soziale und wirtschaftliche Ordnung,
die wir erstreben, damit Friede sein kann, erfordert nicht nur neue
Gedanken, sondern noch viel mehr eine neue Art des Fühlens und
Wollens. Wir brauchen dafür besonders die Überwindung des stärksten

Widerstandes, welcher allem Werden dieser neuen Welt
entgegensteht: des individuellen wie des kollektiven Egoismus. Wir haben
für die Verwirklichung dieser wirklichen neuen Ordnung nicht nur die
Anerkennung des heiligen Rechtes nötig, das dem andern eignet, der
Gemeinschaft wie dem Einzelnen, sondern auch Kräfte der Liebe, des

Dienens, der Selbstverleugnung, des Opfers. Wir haben dafür eine
neue Verbindung von kraftvoller Behauptung der Freiheit und Würde

228



der Individualität und freudiger Einordnung in die Kollektivität nötig.
Eine tragische Erfahrung hat uns gezeigt, wohin alle idealsten menschlichen

Bestrebungen führen, denen nicht diese heiligen Kräfte zufließen:
Kräfte des Glaubens und der Hoffnung, Kräfte der richtenden,
einigenden und erlösenden Wahrheit. Diese Kräfte aber fließen selbst aus
einer lefeten heiligen Quelle.

Es gilt also, soweit Menschenkraft dafür reicht, diese lefete und
wichtigste Voraussefeung aller Arbeit am Aufbau einer Friedenswelt zu
schaffen. Es ist dazu eine neue Erziehung nötig, eine Erziehung, die
freilich am besten in den neuen Ordnungen und durk sie stattfindet,
die aber auch auf sie vorbereiten muß. Diese Erziehung wird vor allem
jene Grundlagen einer Friedenswelt im Auge haben: die Würde der
Persönlichkeit und die Solidarität der Menschenwelt, die Eine höchste
Wahrheit und die aus ihr stammende lefete und tiefste Einheit; sie
wird die Quelle jener helfenden und tragenden Kräfte suchen und
diese pflegen und wahren.

Aber es ist für das alles eine so fundamentale Wendung nötig, daß
wir von einer völligen Revolution oder, wenn man das Wort vorzieht:
einer völligen Bekehrung, im Sinne von Umkehr, reden müssen.

Haben wir Hoffnung?

Wir kommen damit freilich auf die Frage, die sich aufdrängt: «Das
alles mag richtig sein und ist wohl richtig, aber besteht denn irgendeine
Aussicht, daß diese Umkehr möglich, daß diese Wiedergewinnung der
geistigen Werte und Wiederherstellung des einigenden Bandes
geschehen wird?»

Unsere Antwort ist dreifach.

1. Die geistige Umwälzung, welche die Voraussefeung aller Arbeit
und alles Kampfes für den Frieden ist, muß möglich sein, weil sie
notwendig ist. Alles Große und Größte wird aus der Not geboren. Die
gewaltigen Katastrophen der Geschichte sind die Geburtszeiten neuer
und besserer Ordnungen geworden. Gerade das furchtbare Sichausleben

und Sichaustoben falscher Mächte kann zu ihrem Zusammenbruch
und zum Siege überlegener Wahrheit führen. Wir dürfen dies mit
Grund für die Wahrheit hoffen, die dem Frieden zugrunde liegt. Wir
dürfen mit Grund hoffen, daß die furchtbare Offenbarung ungezügelter
Mächte der Natur und des Chaos einer neuen Herrschaft des Geistes
vorangehe, der im Nationalismus und Rassismus verkörperte Göfeendienst
einer neuen Herrschaft des wahren Gottes, der Triumph der Gewalt in
Diktatur und Imperialismus einem neuen Siege von Recht und Freiheit.

Die Menschheit wird in den Schrecken des drohenden Unterganges
erkennen, was allein sie retten kann. Das ist nicht Phantastik und

Utopie, sondern Glaube im großen und männlichen Sinne. Dieser aber
hat von jeher Recht behalten; er trägt seine Bürgschaft in sich selbst.

229



Es sind aber auch schon viele Zeiken dieser Wendung vorhanden.
Jene naturalistische, mechanische, atomistische Weltauffassung, welche
dem Zerfall der Welt ins Chaos vorausging, ist in der Philosophie
und sogar in der exakten Wissenschaft erledigt. Das Schlagwort vom
«Kampf ums Dasein» ist in seiner Einseitigkeit enthüllt, die neue
Entwicklungslehre gibt, wie dem Geiste, so auch der «gegenseitigen Hilfe»
Raum. Geist, Seele, Freiheit, Gott brechen in allem Denken wieder
siegreich durch. Wie einst jene Irrtümer aus der Welt des Geistes (der
freilich zum Ungeist geworden war) in die Welt der Praxis heruntergestiegen

sind, so dürfen wir hoffen, daß diese neue Wahrheit das
ebenfalls tun werde. Der Umschwung des Denkens ist auf der ganzen
Linie deutlich. Die Einsicht in die schweren geistigen Verirrungen einer
ganzen Epoche ist in raschem Wachsen. Wir dürfen glauben, daß der
große Zusammenbruch diese Entwicklung aufs stärkste beschleunigen
wird.

2. Wenn sich diese Wendung mehr im Gebiete dessen vollzieht,
was wir Weltanschauung nennen, so geht eine ähnliche in dem des
Glaubens vor sich. Es zeigt sich im Schöße der Religionen eine Unruhe,
die wir wohl eine heilige nennen dürfen, ein Ungenügen an bestehenden

Formen, ein Schmerz über den Mangel an Kraft und Leben, ein
wachsendes Gefühl der Verpflichtung des Glaubens gegen die Welt,
ein Erwachen des ökumenischen Bewußtseins, eine Sehnsucht nach
Wahrheit und Einheit in der Wahrheit. Man darf für weite und
entscheidende Teile der Christenheit sagen, daß die Botschaft vom Reiche
Gottes für die Erde als zentrale Wahrheit der Bibel wieder mächtig
auflebt. Sie ist aber die gewaltigste und revolutionärste Stromquelle
auch des Friedens. Diese Botschaft bringt im Namen Gottes den Menschen

zu Ehren. Sie verleiht ihm sein heiliges Recht. Sie macht sein
Leben heilig. Sie ist gegen jede Gewalt. Sie überwindet Egoismus und
Mammonismus, Nationalismus und Rassismus durch die Botschaft von
dem Einen Herrn und Einen Vater. Sie ist die höchste Befreiung und
die tiefste Bindung. Sie schafft jene Ordnung einer neuen Welt, welche
Frieden ist. Wir dürfen wohl so kühn sein und mit andern Worten das

gleiche ausdrückend erklären: ein Erwachen des Menschen, ein
Erwachen Christi, ein Erwachen Gottes geht in der Katastrophe der Welt
vor sich, und das ist der stärkste Grund unserer Hoffnung.

Wir dürfen hoffen!

Was sollen wir tun? Anfassen!

Nachdem wir in einigen Zügen, die wir für die wichtigsten halten
—• wie unendlich viel wäre aber noch zu sagen! — die geistigen
Voraussefeungen des Friedens mehr angedeutet als entwickelt haben, hören
wir noch die Frage: «Wie nun — sollen wir mit der konkreten
Friedensforderung und dem konkreten Friedenskampf warten, bis jene

230



geistigen Voraussefeungen erfüllt sind, weil sonst doch die ganze
Friedensarbeit illusorisch wäre?»

Das schiene uns eine ganz irrige Meinung. Dieses «Zuerst dies tun
und dann das andere» ist in solchen Dingen immer eine falsche
Methode. Nein, es gilt beides gleichermaßen zu tun: wir müssen, von
der Not der Welt getrieben, jefet, sofort, in Friedenskampf und
Friedensarbeit hinein, falls wir das nicht schon bisher getan haben. Aber
in diesem Kampf, in dieser Arbeit werden wir erkennen, falls wir dies
nicht schon bisher getan, und auch dann nur immer klarer, daß sie
keinen rechten Grund haben ohne jene geistigen Voraussefeungen, und
werden es zu unserem tiefsten Anliegen machen, um die Schaffung
derselben zu ringen. Das ist die rechte Methode.

Auf diesem Wege werden wir auch eine Erfahrung machen, die wir
außerhalb von Arbeit und Kampf nicht machen können: wir werden
fester an den Erfolg unserer Arbeit und den schließlichen Sieg unseres
Kampfes glauben lernen. Das ist ja der tiefere Sinn der Losung:
«Arbeiten und nicht verzweifeln.» Leonhard Ragaz

BUCHBESPRECHUNG

Margarete Susmann: Aus sich wandelnder Zeit. Diana-Verlag, Zürich.

Margarete Susmann, unsere verehrte Mitarbeiterin, hat dem feinsinnigen, aus
einem tiefen Verstehen und Erkennen heraus geschriebenen Werke «Deutung einer
großen Liebe» (Goethe und Charlotte von Stein1) nun einen Band eigener Gedichte
folgen lassen.

Unsere Freunde und die Leser der «Neuen Wege», die dann und wann — vor
allem in schweren Zeiten — ein kostbares Wort aus der Begegnung und dem Ringen
Margarete Susmanns mit der Zeit und ihren Bewegungen lesen durften, finden in diesem

Band den zusammengefaßten (wenn auch sicher nicht vollständigen) Ertrag dieses

Ringens.
Es ist in all diesen Gedichten ein Ringen mit der Zeit, mit dem Geist und den

Bewegungen dieser Zeit, wie es nur einer Menschenseele eignen kann, die um den
Ruf des lebendigen Einen, des Ewigen, und seine Anrufung weiß, die das Wort
vernehmen und es zu verantworten sucht. Darum wird der Leser (vielmehr der Hörer
— denn diese Worte müssen gehört, vernommen werden!) mit hineingenommen, ja
hineingerissen in die Welt und Zeit, für welche dieses Wort gesucht wird.

Diese Welt aber ist und bleibt für Margarete Susmann «Schöpfung». Das als
Motto vorangestellte Lutherwort soll das wohl gegenüber einer Zeit unterstreichen,
in der das zerstörende Menschenwerk atemberaubend um sich greift, so daß der Welt
und dem Menschen vom Menschen her Vernichtung und Untergang droht.

Trotzdem oder gerade deswegen strahlt bei Margarete Susmann die Schöpfung
auf in ihrer Schönheit und ihrem Glanz, und auch noch in der Vergänglichkeit ihres
Glanzes und ihrem Verwehen sucht die Dichterin ihren Grundsinn, der durch das
Wort in Natur und Geschichte wirkt. Es klagen in diesen Gedichten aber auch all die
Leiden dieser Zeit, ihre Schmerzen und Wehen, und wie im Zucken des Blifees wird
ihre Finsternis mit ihrem Grauen und ihrer abgründigen Dämonie offenbar.

1 Artemis-Verlag, Zürich.

231


	Die geistigen Grundlagen des Friedens : kein Friede ohne Freiheit ; Das Fundament des Friedens ; Der Abfall vom Geiste und die Umkehr ; Das einigende Band ; Die Wiedergewinnung der Wahrheit ; Die Kräfte, die wir brauchen ; Haben wir Hoffnung? ; Was sollen wir tun? Anfassen!

