
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 6

Artikel: Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die
Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des
Naturkundeunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das
Opfer für die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlösung ; Die Erzie...

Autor: Lüscher, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139792

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Man muß das Evangelium lieben

«Man muß das Evangelium lieben gegen die Sünde, man muß es
lieben gegen die Torheiten der Mensdien, man muß es lieben gegen die
Feindseligkeiten der Menschen, man muß es lieben gegen ihre Roheit
und Barbarei, man muß es lieben gegen so vieles, vieles Ungereimtes.
Man muß das Evangelium lieben auch gegen die Finsternis des Todes,
gegen die Nacht des Geistes, gegen die törichten Empfindungen unserer
Seele, unseres Gemütes und gegen alle unsere irdischen und leiblichen
Gebrechen. Man muß das Evangelium lieben bis in die Hölle hinunter,
daß es durch alle Kreise der Menschen dringe. Dann bete oder beteilige
dich an der Erwartung des Geistes der Wahrheit. Es geht nicht mit
menschlichem Geist — auch nicht mit frommem, auch nicht mit
hochweisem — es geht mit Gottes Geist allein, denn so, wie die Sachen stehen
unter uns, muß etwas Neues geschaffen werden.

Wenn der Herr Jesus den Geist der Wahrheit erwartet für seine
Jünger zunächst, daß sie in die Welt dringen und alles schließlich umfaßt

werden soll von diesem Geist der Wahrheit, so gibt er damit zu
erkennen, daß wir einstweilen die Leute gar nicht sind, die das
Evangelium verstehen können und namentlich durch das Evangelium lebendig
werden können. Das geht nicht so leicht —¦ du mußt ganz wesentlich ein
anderer werden, in der Wahrheit leben aus der Tiefe heraus, daß alles,
was du bist, eine Wahrheit wird.»

Chr. Blumhardt: «Gottes Reik kommt!» Seite 204.

Der Weg zum Leben

Wie mein Weltbild umgestaltet wurde

Auf meiner Suche nach Wahrheit kam ich mit den verschiedensten
religiösen Richtungen zusammen. In allen fand ich Menschen, die ich
bejahen mußte. Wo steckt denn auch die Wahrheit? Glücklicherweise
half mir das Leben, diese bange Frage lösen.

Von früh auf litt ich viel. Ach, ich war zum Leiden gleichsam
veranlagt. Um leben zu können, mußte ich im Leiden einen Sinn suchen.
Das war besonders damals der Fall, als nach meiner entschiedenen
Hinwendung zu Gott ich nicht, wie ich erwartet hatte, von ihm von meinen
Schwächen befreit wurde. Da sagte ich mir: Entweder hat das Leiden
für unser Leben Bedeutung, oder dann muß ich an Gott und seinen
Verheißungen irre werden. So grübelte und las ich viel über das Leiden
und fing nach und nach an, durch Adele Kamm, Lhofeky und andere
angeregt, tiefen Sinn in ihm zu sehen. Dadurch wurde mein Weltbild

205



verändert. Was mir bis jefet als groß erschien, wurde nun klein, und
das Kleine, fast Unbeachtete, wurde mir groß. In den Pflanzen sah ich
plöfelich verwandte Wesen, die hart arbeiten müssen. Ich wußte ja
längst, daß sie in ihren Blattgrünkörperchen anorganische Stoffe zu
organischen verwandeln. Ja, ich wußte es — es war ein Wissen. Mehr
nicht. Jefet aber wurde mir dieses Wissen zu einem Erleben. Jefet kamen
sie mir vor wie die Reinsten und Tiefsten unter uns Menschen, die ihre
schwere Pflicht still im Verborgenen tun, ihre Leiden mit Gott allein
tragen und vor der Welt ein freundliches, lächelndes Antlife zeigen.
Nur Freunde hören von ihrem Heiligsten, ihrem Leiden, und nur
Leidende sehen in ihren vergeistigten Zügen kristallisiertes Leid. Die
andern sind der Meinung, diese Leute hätten es gut, sie könnten immer
fröhlich sein; Ja, so erschienen mir nun die Pflanzen. Wie schön und
friedlich standen sie da, grad, wie wenn sie zu ihrem Vergnügen, zu
ihrer Freude dastehen würden. Wer ahnt ihre Arbeit? Und wie ruhig
verrichten sie ihre schwere Aufgabe, wie selbstverständlich! Und wir
stolzen Menschen, die wir ganz und gar durch ihre Arbeit leben,
zertreten, brechen und schneiden sie, ohne daß uns nur ein Gedanke an das

kommt, was diese Lebewesen geschafft und geleistet haben. Wir denken
nur an uns, nur an unsere Freude. Wenn auch ein höheres Wesen, als

wir Menschen sind, mit uns so verfahren würde? Würden wir es nicht
oft mehr verdienen als die Pflanzen, denn sie erfüllen wenigstens ihre
Pflicht? Sie müssen sie erfüllen.

Wie oft stieg mir doch schon der Wunsch auf — der einzige große
Wunsch: O, daß ich doch meine Pflicht erfüllen würde, wie ihr Pflanzen
sie erfüllt! Ihr müßt sie erfüllen, wir Menschen können auch anders,
darin liegt unsere Größe, aber auch unsere Verantwortung.

Die Heiligung des Essens

Viele Ehrfurcht erfüllte mich nun vor den Lebewesen, die unter mir
zu stehen scheinen. Und durch dieses Mitgefühl mit Pflanzen und
Tieren wurde mir das Essen in gewissem Sinne zu einer heiligen Handlung.

Unwillkürlich dachte ich dabei, daß diese für mich arbeiten, ja
sogar sterben müssen, damit ich leben kann. Welcher Ernst, welche
Verantwortung erfüllte mich da! Habe ich ein Recht, Tiere und Pflanzen zu
opfern, damit ich essen kann? «Ja, gewiß, so leben wir Pflanzen und
Tiere in höherer Form weiter», hieß es in mir, «besser, wir werden
geopfert, als daß wir verdorren und verfaulen und wieder Erde werden,
nur so dienen wir der Entwicklung. Du aber tue deine Pflicht, opfere dich
auch und so dienst auch du der Weiterentwicklung der Welt.» Ich
merkte, wie wir ganz von Opfern leben, und mir wurde klar, daß ich
nicht zum Genießen existiere, sondern um das Leben, um die große
Entwicklung zu fördern. Wie Pflanzen und Tiere geopfert werden, so
habe ich mich selbstbewußt zu opfern, das heißt, ich habe nicht mir zu

206



leben, sondern etwas Höherem. Und in diesem existiere ich in vollkommenerer

Form weiter.

Jesus und der Opfergedanke

Jefet begriff ich, daß Jesu so betonte: Wer sich selbst lebt, verliert
sein Leben, wer es für mich dahingibt, findet es. (Matth. 10, 39; Luk. 17,
33; Joh. 12, 25.) Jesus kam mir nun nicht mehr weltfremd vor. Nein,
er war der Offenbarer der tiefsten Weltgesefee. Er lebte nach diesen,
erfüllte sie und ließ sie uns durch seine Erfüllung erkennen. Wie gut
verstand ich jefet auch das, was man die Einsefeung des heiligen Abendmahles

nennt. Wie muß ihm bei dem lefeten Mahle vor seinem
freiwilligen Tode zu Mute gewesen sein! So ganz unverstanden zu sterben,
von niemand begriffen, gebrochen zu werden! Wie soll ich es meinen
Jüngern verständlich machen? Und wie er nun das Brot nahm und in
seiner heiligen, ehrfurchtsvollen Art brach, die auf die Leute so großen
Eindruck machte, daß ihn die Jünger von Emmaus an diesem
Brotbrechen erkannten, sah er in diesem Brechen ein Gleichnis, das seine
unbegreifliche Dahingabe verständlich machen konnte: «So wie dieses
Brot gebrochen werden muß, damit es Leben schaffen hilft, so wird mein
Leib gebrochen, damit Neues entstehen kann Bedenket das immer,
wenn ihr esset.» War das nicht die Heiligung des Essens? Sollten wir
uns nicht bei jedem Essen fragen: «Darf ich essen? Erfülle ich meine
Pflicht, wie die Lebewesen, die ich nun verzehre, sie erfüllten? Opfere
ich mich auf? Und dann die Bitte, der Wunsch, daß ich es tun möchte.
Wäre das nicht das richtige Tischgebet? Wenn überall mit dieser heiligen

Gesinnung gegessen würde, so hätten wir ja den Himmel auf
Erden. Sie sollte darum recht früh den Menschen eingepflanzt werden.

Aufgabe des Naturkundeunterrichts

Es wäre vor allem die Aufgabe des Naturkundeunterrichts, diese
Gesinnung in den Kindern zu wecken. Ein paar Pflanzen und Tiere
kennenzulernen, hat sicher seinen Wert. Wir werden dadurch in der Natur
heimischer und lernen sie lieben, denn was wir nicht kennen, können
wir auch nicht lieben. Und schön und interessant ist auch zu sehen,
wie die Lebewesen ganz der örtlichkeit angepaßt sind, in der sie
vorkommen. Wenn aber dabei das Wissen die Hauptsache ist, so erfüllt
dieser Unterricht seine Aufgabe doch nicht, denn welchen Wert hat es
schließlich, die Zahl der Staubgefäße oder Zähne zu wissen, oder zu
begreifen, daß der Storch hohe Stelzbeine und einen langen Schnabel
hat, weil er seine Nahrung in Sümpfen sucht. Nein, der Naturkundeunterricht

hat eine viel höhere Aufgabe zu erfüllen. Er soll in den
Kindern Ehrfurcht vor der Natur wecken. Er muß sie ihnen heilig zu machen
versuchen. Dazu müssen wir ihnen die Geheimnisse und Wunder der
Natur zeigen, sie vor die lefeten Fragen führen, so daß sie zu staunen

207



beginnen. So wecken wir in ihnen jenes große Wundern, das die Wurzel
aller Religion und aller Philosophie ist, und ohne welches die Religion

nur Wissenssache ist und an der Oberfläche klebt.

Meine Erkenntnis

Wir Menschen leben durch Opfer, das ist meine große Erkenntnis.
Opfer ist das Gegenteil von Genießen. Es ist das, was dem natürlichen
Menschen zuwider ist. Es ist Arbeit, Entsagen und Leiden. Unter
Genießen verstehe ich das Ausleben, wie es einem gerade paßt, unbekümmert

darum, ob jemand darunter Schaden leidet, wenn es einem nur
Genuß, Erfolg, Ehre oder Macht einträgt. Wo seine Grenze ist, und wo
also das andere, das Opfer beginnt, ist schwer zu sagen. Die Gesinnung
ist ausschlaggebend.

Nachdem ich nun wußte, wodurch wir leben, suchte ich den Menschen
und die Geschichte von den beiden Grundkräften Opfer und Genuß
aus zu begreifen. Oberall sah ich, wie jede Aufwärtsentwicklung durch
Opfer und jede Abwärtsentwicklung durch Genuß bedingt ist. Jede
Mutter weiß, wieviel Schmerzen ausgestanden werden müssen, bis ein
Kind nur das Licht der Welt erblickt hat und wieviel Arbeit und
Entsagung es erfordert, bis es springen kann. Ist die Erziehung der Kinder
nicht ein beständiges Entsagen für die Eltern? Ja, das Kind lebt und
wird erzogen durch die Opfer der Eltern. Ond wenn es schließlich seine
Weitererziehung selbst an die Hand nimmt, so geht diese nur vorwärts,
wenn es auf vieles verzichtet, und dies ist ein Opferbringen für sich
selbst.

Ich wage zu sagen, daß die Größe eines Menschen und seines Werkes

im geraden Verhältnis steht zu den für ihn (durch sich oder durch
andere) gebrachten Opfern. Wenn die Welt einen großen Mann haben
soll, so werden unwillkürlich auch die Opfer vergrößert. Wie oft wird
doch der Vater weggenommen! Wer zählt die Leiden der Mutter
Pestalozzis oder derjenigen James Garfields und anderer mehr. Es

heißt, daß alle großen Männer große Mütter, das heißt aufopferungsfähige

Mütter gehabt hätten. Wer die Bedeutung des Opfers erkennt,
der bekommt einen Sinn für das stille Heldentum so vieler Frauen und
merkt, daß die eigentlichen Siege ganz anderswo als auf Schlachtfeldern
und in Redeschlachten erkämpft werden, und deshalb wird ihm klar,
daß im Buche des Fortschrittes, im Buche des Lebens andere Namen
stehen als in den Chroniken.

Große Männer erscheinen mir wie Früchte, für die gelitten und
gearbeitet wurde. Ja, damit sich an den Zweigen Früchte bilden können,
muß unendlich viel Arbeit geleistet werden, von der niemand etwas
sieht. Und bei uns Menschen ist's ähnlich. Das vergessen wir so leicht.
Wir sehen, was unsere Reformatoren leisteten, vergessen aber gern,
was sie dabei litten, wie sie, besonders Calvin, als Leidende ihr Werk

208



vollbrachten. Wir bestaunen Kants Werk; seine Entsagung, seine
Selbstbeherrschung dürfen wir aber nicht vergessen, denn ohne diese hätte er
sein Werk nicht geschaffen.

Wenn uns einmal die Augen für die Bedeutung des Opfers geöffnet
sind, so werden wir überall sehen, daß aller Fortschritt auf ihm beruht.
Daß etwas an der Sache sein muß, wird uns schon jefet ein Blick auf eine
verwahrloste Familie beweisen; denn sofort denken wir, wenn nur der
Vater auf seinen Alkohol verzichten könnte, wenn er nur seine Zeit der
Familie widmen würde usw. Lauter große und kleine Opfertaten
wünschen wir von ihm.

Einwendung

Man wird mir entgegnen, daß es doch Menschen gibt, die von Natur
edel und tief sind. Sicher. Aber die sind eben die Früchte der Opfertaten

früherer Geschlechter. Wenn ich solche edle Naturwesen finde, so
frage ich sofort nach den Eltern und Großeltern. Das ist für mich das

Merkwürdigste, daß wir einerseits wohl selbständige Wesen sind,
andererseits aber doch auch ein Glied in einer Kette und darum das Erbe
der Vorfahren, sei es guter oder böser Art, übernehmen und weiterführen.

So leben solch edle Menschen vom Segen ihrer Vorfahren. Es ist
mir furchtbar wichtig, daß das klar bewußt wird. Es gibt unter den
ausgesprochenen «Auslebern» feine Menschen, feinere als unter denen, die
den Opferweg gehen. Sie sind, was sie sind durch die Opfer früherer
Geschlechter. Diese litten, darum können sie nun genießen. Statt die
Entwicklung fortzusefeen, sich zu opfern, leben sie sich aus. Das sind
die Menschen mit dem Weltglück. Sie kommen mir vor wie Transformatoren,

durch die Segen in Geld, Ehre und Macht umgewandelt wird.
Da in ihnen Kräfte aufgespeichert sind, werden sie zu Taten gedrängt.
Ihre Arbeit ist aber egoistisch. Sie wollen sich durch diese genießen. Zu
diesen tätigen Selbstgenießern gehören viele Dichter und Künstler. Sie
bilden einen wichtigen Hemmschuh in der Weiterentwicklung der
Menschheit. Sie verklären und vergolden das Gemeine, das Genießen,
und stellen es als das Höchste hin. So verführen sie die Menschen. Sie
haben einen reichen Segensfonds, sie können genießen; denn der
Abstieg geht ähnlich langsam wie die Aufwärtsentwicklung. Sie mögen
aber noch so geehrt sein, ihre Namen stehen dennoch nicht im Buche
des Lebens.

Was das Opfer für die Kunst bedeutet

Die echten und wahren Kunstwerke sind, wie alles Große, aus Leid
und Entsagung herausgewachsen. Es ahnen wenige, was Künstler, die
unsterbliche Werke schaffen, auf unserer unvollkommenen Erde leiden.
Ihre Schöpfungen sind gleichsam Taten, durch die sie sich über das Leid
erheben und es so überwinden. Kein Geringerer als Niefesche meint in
seiner «Geburt der Tragödie», daß die Griechen aus großem Leid, aus

209



innerer Nötigung heraus die «glänzende Traumwelt des Olympischen»
vor sich hingestellt hätten, daß dieses Volk, das wie kein anderes «die
Schrecken und Entsetzlichkeiten des Daseins» empfand, seine Kunst schuf,
um überhaupt leben zu können. So soll das Volk, das wir so gern als
ein glückliches und fröhliches betrachten, weil es uns eben eine lichte
Kunst hinterließ, ein tief leidendes gewesen sein. Ja, das Leiden ist von
den tiefsten Menschen immer als das angesehen worden, woraus das
Höchste erwächst. «Wer nicht leiden will, verzichtet auf die größten
Gaben Gottes und begnügt sich ohne Notwendigkeit mit Geringerem»
(Hilty). «Das Leid ist der Pflug, den Gottes Hand führt, um die Wege
der Zukunft zu bahnen» (Isabelle Kaiser). «Wer sind diese mit den weißen

Kleidern angetan, und woher sind sie kommen? Diese sind kommen
aus großer Trübsal ...» (Off. 7, 13, 14.)

So liegt im Opfer die größte Selbstbejahung. Es führt zur echten
Freude, zum wahren Genuß. Mit dem Genuß ist's eine eigene Sache.
Er darf nicht gesucht werden. Er stellt sich bei richtigem Verhalten von
selbst ein, er ist einfach die Folge des Opfers und bedeutet dann eine
Selbstbejahung seltener Art, die die gewöhnlichen Genießer weder
kennen noch ahnen.

Der Weg der Erlösung

Die Natur arbeitet streng gesefemäßig. Bei ihr gibt's keine
Sündenvergebung. Das härteste Wort der Bibel scheint mir zu sein: «Ich
bin ein eifriger Gott, der da heimsucht der Väter Missetat an den
Kindern bis ins dritte und vierte Glied.» Es ist tief wahr. Aber eine Erlösung
von Schuld gibt's. Sie liegt im Opfer. Jesus zeigte sie uns.

Klar und bewußt ging er als erster — als Erstling — den Weg der
Erlösung, den Weg der Selbstaufopferung. Er ging ihn als Gott, um
uns ein Vorbild zu geben und den Bann zu brechen, der uns lähmte.
Immer hat er betont, daß seine Jünger denselben Weg zu gehen hätten.
Sich selbst verleugnen — sein Kreuz auf sich nehmen — sich hassen
und verfolgen lassen, das verlangte er von ihnen, lauter Opfertaten
sollten es sein. Jeder sollte wiederum ein Erlöser werden. Das wollte
er. Wenige haben ihn verstanden und wenige sind seinen Weg
gegangen. Er erschien zu schwer, darum ist auch bis jetzt die Welt nicht
in dem Maße umgestaltet worden, wie es der Fall sein könnte. Ich habe
mich lange darüber gewundert, daß das Böse so mächtig ist. Heute
wundert es mich nicht mehr. Das wahre Gute ist: sich opfern. Und das

ist selten. Seit ich sehe, was ein Sichopfernder für die Welt bedeutet,
welche Kraft er ausübt, staune ich. Ja, vom Opfer aus wird die
Weltentwicklung beeinflußt. Darum ist keiner zu gering, um die Welt
fördern zu können, und deshalb möchte ich allen Verzagten und Trostlosen
Mut machen, den Opferweg einzuschlagen, denn er führt höhenwärts.

210



Die Erziehung hn Lichte des Opfergeâankens

Nun haben wir eine Idee, die uns bei aller Erziehung leiten kann.
Zunächst erkennen wir, wie falsch heute erzogen wird. Da jedermann
soviel als möglich zu genießen sucht, so werden die Kinder so abgerichtet,

daß ihnen ihr späteres Fortkommen gestattet, das Leben möglichst zu
genießen. Daß sie dabei leer und öd bleiben und in diesem tierischen
Behagen nie wahre Befriedigung und einen uns Menschen würdigen
Sinn-des Lebens finden können, erkennt man nicht oder dann zu spät.

Der Mensch mag Erfindungen über Erfindungen machen, um den

Kampf ums Dasein besser zu bestehen und ein angenehmes Leben führen

zu können —- er bleibt dennoch ein Tier, wenn auch ein sehr hoch
entwickeltes, solange er nur sein Behagen sucht. Erst die Hingabe, das
selbstbewußte Opfer macht ihn zum Menschen. Erst durch die Selbstaufopferung

findet er den Weg zum Leben. So konnte der sagen, dessen

ganzes Leben ein großes Opfer war: «Ich bin der Weg, die Wahrheit
und das Leben, niemand kommt zum Vater, denn durch mich.»

Zu allen Zeiten galt derjenige, der sich zu opfern wagte, als Held.
Die Sehnsucht nach dem Helden steckt in jedem Menschen, besonders
in den Kindern. Es ist die Sehnsucht nach unserm tiefsten Wesen, nach
unserer höchsten Vollkommenheit. Nicht umsonst verlangt jedermann
nach Heldenverehrung. Besonders sind es wieder die Kinder, die dem
Idealen noch näher stehen als die Erwachsenen, die nach großen
Vorbildern verlangen und ihnen, wenn sie die Kraft hätten, auch
nacheifern möchten. Erst dann fühlen sie sich wahrhaft glücklich, wenn sie
etwas geleistet haben, das gleichsam über ihre Kräfte ging. Und diesem
Triebe, Großes zu schaffen, sich selbst zu überwinden, muß die Erziehung

entgegenkommen. Sich selbst überlassen, greift das Kind zum
ersten besten Genuß; es tut, was ihm im Augenblick gerade Vergnügen
bereitet. Es kann sich aus eigener Kraft noch nicht überwinden. Da
muß ihm ein Führer, der sich selbst überwunden hat und in dem darum
sittliche Kraft lebendig ist, helfend zur Seite treten. Nach ihm richtet
es sich unwillkürlich, nach ihm beurteilt es sich selbst. Kurz, er wird
ihm lebendiges Gesetz. Unbewußt fließt seine Kraft auf das Kind über
und hilft ihm zu verzichten, sich zu überwinden. Durch andauernde
Uebungen in solchen Selbstüberwindungen, unter dem Einflüsse seines
Führers (Vaters) entstehen Gewohnheiten, die ihm so in Fleisch und
Blut übergehen, daß sie ihm zu Selbstverständlichkeiten werden und es
sie nicht mehr entbehren möchte (zum Beispiel die Arbeit).

Es ist wohl in der Erziehung nichts so bedeutsam wie das, daß das
Kind in der Umgebung eines Menschen aufwächst, der sich selbst
überwunden hat, daß ihm also im «Strahlkreis» eines Sichopfernden die
Kraft zur Selbstüberwindung gestählt wird. Das ist die Hauptaufgabe
des Erziehers, dem noch schwachen Kinde einen Halt zu bieten, an dem
es zum Helden heranwachsen kann. Damit er das kann, ist Selbsterzie-

211



hung nötig. Die ist viel wichtiger als alles sogenannte «Erziehen» der
Kinder; denn die wahre Erziehung besteht in einem unbewußten Ueber-
fließen der Kräfte der Erwachsenen, die sich überwunden haben, auf die
Kinder. Damit ist klar, daß Lehrer- und Pfarrerberuf nur von Sidi-
Opfernden ausgeübt werden können. Diese zwei Berufe können mit
keinem Gelde bezahlt werden. Sie sind ein Sidi-Aufzehren für andere,
sie sind Opferberufe im wahren Sinne des Wortes.

Geskikts- und Religionsunterrikt
Wir sahen, wie alle echte Erziehung Heldenerziehung ist. Neben

das lebendige Beispiel der Erziehenden haben Beispiele aus dem Leben
anderer zu treten.

Da hat nun der Geschichtsunterricht in Verbindung mit dem
Religionsunterricht seine Aufgabe zu erfüllen. Er soll den Kindern zeigen,
daß die, welche sich opfern, erst wahrhaft leben, daß sie die Träger
der Kultur und somit die eigentlichen Fortschrittsmenschen sind. In der
Geschichte sollen sie sehen, daß in unserer Welt alles Große durch
Opfer errungen werden muß. Dann sollen sie merken, wie jeder
Abstieg durch Genuß verursacht wird, und wie dieser einsetzt, wenn ein
Volk auf der «Höhe» zu stehen scheint. So lernen die Kinder die
Wellenbewegung der Geschichte begreifen. Sie sehen, wie Tiefstand zu
Opfern zwingt, denen dann der Aufstieg folgt. Sobald ein gewisser
Segensfonds vorhanden ist, verleitet er zum Genuß, der eine Dekadenz
bedingt.

Selbstredend ist damit nicht gesagt, daß jedem Tiefstand ein
Aufstieg folgt, denn sowohl Völker wie einzelne Menschen können durch
Leiden auch gelähmt und damit zugrunde gerichtet werden. An sich
ist das Leiden weder gut noch böse. Es wird erst durch uns zu einem
Fluch oder Segen. Durch Tragen ist das härteste Schicksal zu
überwinden. Und den Mut und die Kraft zu einem männlichen Tragen
gewinnen wir aus dem Glauben an einen liebenden Gott, der uns nichts
zukommen läßt, das uns nicht zum Besten dienen kann. Da sehen wir,
wie das Leiden erst durch einen lebendigen Glauben zu dem «schnellsten

Rosse wird, das uns zur Vollkommenheit trägt» (Eckhardt).
Zugleich wird uns die ungeheure Bedeutung des Religionsunterrichtes

bewußt, von dem erst die Kräfte ausgehen, die die Opfergesinnung

tragen und lebendig erhalten werden.
Da aber alles Leben sich nur am Lebendigen entfacht und das

Religiöse erst das eigentliche Leben des Menschen ist, so bedarf gerade
dieser Unterricht eines lebendigen Lehrers. Nichts wirkt so ertötend,
wie wenn hier intellektualistisch und dogmatisch gelehrt und blödsinnig
memoriert wird. Tausendmal besser kein Religionsunterricht als ein
solcher. Wie in den primitiven Religionen mit Worten, Sprüchen und

212



Formeln «gebannt» wird, so wird das Leben mit Liederversen und
Bibelsprüchen, die bloß Wortschall bleiben, ertötet.

Daß auch der Geschichtsunterricht umgestaltet werden muß, sahen
wir bereits. Es ist dies keine leichte Sache, weil der neue Unterricht
das braucht, was die Chronik- und Geschichtsschreiber gewöhnlich
nicht beachten, die Opfer, die im Stillen gebracht werden. Die sind
so verborgen wie das Fadengeflecht — das Myzelium — der Pilze,
das dennoch die eigentliche Pflanze ist. Wir müssen meist aus dem,
was in die Erscheinung tritt, auf dieses verborgene, bestimmende Leben
schließen.

Treffen wir auf ein solch tüchtiges Volk, wie die Römer waren, so
dürfen wir auf große sittliche Kräfte schließen. Daß die in diesem vor
dem Höhepunkt ihres Reiches vorhanden waren, zeigt uns in herrlicher
Weise Salust in seiner Vorrede zur Verschwörung Catilinas, die ich
jedem zum Lesen empfehlen möchte (Reclam Nr. 889). Den Schlüssel

zur amerikanischen Geschichte bilden die Opfer all der Ansiedler, die
um ihres Glaubens willen in der neuen Welt eine Heimat suchten. Und
der Aufstieg Deutschlands vor hundert Jahren ist nur zu begreifen,
wenn wir die Opferwilligkeit, die damals dort herrschte, und die mich
staunen macht, genügend kennen und würdigen.

Lösung der sozialen Frage
Wie bald wäre die soziale Frage gelöst, wenn die einfache

Grundwahrheit der Welt verstanden würde. Wie herrlich, wenn der Kapitalist
einsehen könnte, daß er nur dadurch wahrhaft lebt, daß er sich opfert,
daß seine Geldmittel erst dadurch Ewigkeitswert für ihn bekommen,
wenn er sie als Opfermittel braucht. Welchen Segen würden da seine
Kinder erben! Und welche Befreiung würde er selbst erleben! Dann
würde ihn sein Geld nicht mehr morden können, was es sonst unfehlbar

tut.
Ich bin überzeugt, daß dann der Arbeiter auch wieder lieber seine

Pflicht tun würde. Der Opfersinn seines Vorgesetzten würde auch
ihn ergreifen. Frei und bewußt finge er an, seine Arbeit zu verrichten.
Als eine Opfertat würde er sie ansehen und so innerlich durch seine
Arbeit reich werden. Welch herrliches Verhältnis könnte dabei
zwischen Arbeitgeber und Arbeitnehmer entstehen. Die Schranken
zwischen ihnen würden fallen und sie verständen sich wieder.

Das ist doch das Wunderbarste in unserer Welt, daß das, was zu
unserem Besten dient, auch die Menschheitsentwicklung fördert. So ist
der Streit zwischen Individualismus und Sozialismus ein Wortstreit und
bloß dazu angetan, Menschen, die einander nahe stehen, zu entzweien.
Wer wahrhaft für sich sorgt, fördert damit auch seine Mitmenschen,
denn er kann sich nur dienen, indem er sich opfert und so seinen
Mitmenschen dient. Und wer wahrhaft soziale Arbeit leistet, findet durch
diese sich aufopfernde Tätigkeit sich selbst.

213



Aenderung der Verhältnisse

Wie einfach doch im Grunde die Wahrheit ist! Aber viele werden
den Kopf schütteln und sagen: «Dein Weg geht zu langsam und führt für
die Gesamtheit nie ans Ziel. Die Verhältnisse müssen geändert werden,
dann kommt's besser.» Eine kleine Ueberlegung mag uns zeigen, wie
oberflächlich dieser Einwand ist. Die Art, wie sich die Menschen
verhalten, bilden diese Verhältnisse. Weil sich in den einzelnen Epochen
die überwiegende Mehrzahl der Leute ähnlich verhält, entsteht eben
ein Gesamtverhalten, entstehen die sogenannten Verhältnisse, die alles

zu beherrschen scheinen, die den Zeitgeist bestimmen und denen heute
alles in die Schuhe geschoben wird, als ob sie etwas Selbständiges, von
uns Unabhängiges, ja uns sogar ganz Bestimmendes wären. Müssen sich
die Verhältnisse ändern, so muß zunächst unser Verhalten ein anderes
werden und dies setzt eine Aenderung der Gesinnung voraus. Damit
diese kommt, müssen einzelne vorausgehen, den Weg bahnen und die
Idee fest begründen. Nein, es soll mir niemand einwenden, der hier
gezeigte Weg führe zu langsam zum Ziele. Es ist nicht nur der
schnellste, sondern der einzige, der dazu führt; denn er ist der Weg
des Lebens. Man möchte doch einmal ein bißchen über die Wirkung
von Menschen nachdenken, die sich wirklich aufopferten. Man denke
an Paulus, Augustin, Franz von Assisi usw. Wie gewaltig ist doch der
Einfluß dieser Menschen. Reicht er nicht bis in unsere Zeit? Ich
behaupte, daß die Wirkung eines Sich-Opfernden unbegrenzt ist. Du
entgegnest mir, aber diese Leute hätten doch die Welt nicht umgestalten
können. O, denke, wieviel tausend Menschen vom Segen einer solchen
Größe leben und ihn so zum Fluche umgestalten, statt ihn zu vergrößern.

Ja, dieser Weg würde schnell zum Ziel führen, er sollte nur von
vielen begangen werden.

Ich weiß schon, warum man ihn nicht gehen will. Man sucht Ehre.
Man will etwas leisten, das gesehen wird und Anerkennung findet. Viele
streben nach Macht, dieser gefährlichsten Genußform. Sie bieten
deshalb den Menschen das, wodurch man sie beherrschen kann. Sie wollen
den Magen befriedigen und der Eitelkeit frönen. Man erkennt diese
falschen Reformatoren leicht; sie verlangen von andern große Opfer,
ohne sich selbst zu opfern. Der Weg des Lebens ist eben der Weg der
Selbstverleugnung. Und dann ist's vor allem die Sorge, die uns hindert,
den Weg des Opfers zu gehen. Sie ist das erste Kind des Unglaubens.
Sobald der Glaube an unsern uns liebenden Vater im Himmel größer
ist, als der Glaube an die nächstliegenden, sichtbaren Dinge, so ist die
Macht der Sorge gebrochen.

Zweierlei Opfer
Ich habe bis jetzt so allgemein vom Opfer gesprochen. Mit Recht

wendet man mir ein, daß längst nicht alle Opfer aufbauend wirken.

214



Die Dirne opfert sich auch und tut damit sicher nichts Gutes. Die
vielen, die ihre Gesundheit und ihren Geist dem Spiele oder Sporte
opfern, helfen der Welt auch nicht. Ja, man kann sagen, daß schließlich
jeder Mensch zum Opfer wird. Der eine sucht Genuß. Er findet ihn,
kommt aber ganz in seine Macht. Ein anderer trachtet nach Geld und
unvermerkt wird er sein Diener. Ein dritter sucht Ansehen. Er dient
den Menschen, um ihr Ansehen, ihre Achtung zu gewinnen. Dabei wird
er ihr Sklave, wie es heute soviele Parteiführer sind. So entsteht überall
Unfreiheit und durch diese wird sein Innerstes etwas Fremdem zum
Opfer gebracht. Das wirkt natürlich nicht weltfördernd. Alle Mächte,
die sich in dieser Weise den Menschen zu ihrem Diener machen,
entstammen einer Welt, über die wir hinauswachsen sollen. Und alle
Opfer dieser Art bauen und stärken natürlich die niedere Welt und ihr
werden unendlich mehr Opfer gebracht als der guten; darum hat sie
ihre gewaltige Macht.

Was die Welt fördern, was sie emporheben kann, muß ihr
überlegen sein. Die Macht, welche das ist, nennen wir Gott. Das wahre
Opfer besteht nun darin, daß wir uns Gott hingeben. Soweit ich wahrhaft

religiöse Menschen kennen lernte, fand ich immer das eine
übereinstimmende Erlebnis: Sie kamen auf einen Punkt, wo sie sich sagen
mußten: So, ich bin am Ende meiner Kraft oder Weisheit, ich brauche
etwas, das mehr ist als ich. Es ist dies der Zustand, von dem Jesus sagte:
«Selig sind die, die geistig arm sind; denn ihrer ist das Himmelreich.»
So gaben sie sich hin, ließen also Gott durch sich wirken.

Das wahre Opfer
Das wahre Opfer ist die bewußte Hingabe eines Menschen an Gott.

Durch diese ist der Weg offen, daß Gottesgeist in ihn hineinströmen
und so auf Erden wohnhaft werden kann. Durch das Opfer wird damit
der Mensch Schöpfer, ein göttliches Wesen. Die Ausstrahlung dieses
innewohnenden Göttlichen ist die Liebe. Ohne Opfer gibt es keine
selbstlose Liebe. Diese ist gleichsam der Duft des Opfers. Die Harmonie,
die durch die Befolgung des Grundgesetzes der Welt entsteht, ist jener
Friede, den einem das, was man so Welt nennt, nicht geben kann.

Es ist uns nun klar, daß das eigentliche, das wahre Opfer nicht
einfach darin besteht, daß man ein bißchen «Gutes» tut oder bei einer
Wohltätigkeitsveranstaltung mithilft. Ja, ich glaube, daß der heutige
Wohltätigkeitsdusel zum großen Teil ein Sich-selbst-Genießen ist und
darum wenig Wert hat. Es ist auch mehr als ein Arbeiten für andere,
wiewohl das alles Opfertaten sein können, wenn die richtige Gesinnung
dahinter steht. Das große, bewußte Opfer besteht darin, daß man sich
von Gott als Werkzeug brauchen läßt. Das Schwerste, das ich kenne, ist
das Stillehalten vor Gott. Das verhält sich zur Arbeit, wie sich diese zum
Spiel verhält. Für die, welche dieses Stillehalten lernten, ist Arbeit Spiel

215



geworden. Gutes tun, Arbeit für andere ist für sie Wonne. Vor nichts
aber fürchtet man sich so wie vor diesem Stillehalten. Wieviel Arbeit,
wieviel Gutestun, wieviel Genußsucht ist Flucht vor ihm, ist Flucht vor
Gott.

Um aber den großen Opferweg, also Gottes Weg gehen zu können,
muß man ein unbedingtes Vertrauen zu ihm haben. Man muß überzeugt
sein, daß er nur das Beste des Menschen will. Gott erscheint uns oft
furchtbar hart und es wird uns schwer, an seine Liebe zu glauben.
Halten wir aber aus, so erfahren wir, wie diese frei und groß macht.
Seine Wege sind keine ausgetretenen Bahnen. Sie führen in Neuland.
Wie oft hat man Richtungen einzuschlagen, die einem unklar, ja
unbegreiflich sind. Wie oft meint man, gelernt zu haben, wie man zu gehen,
sich zu verhalten habe; aber schon die nächste Prüfung ist so anderer
Art, daß man sich nur schwer zurechtfindet. Da merkt man, daß sich
das Leben nicht wiederholt und daß ein jeder seinen besondern Weg
zu gehen hat, bei dem es immer wieder heißt: Nicht mein, sondern
dein Wille geschehe. Dies ist wohl das einzige Merkmal, an dem man
die sich bewußt Opfernden erkennt. Es ist der Ausdruck der tiefsten
Opferwilligkeit. Merkwürdig aber ist, wie man bei diesem Sich-Opfern
das Gefühl bekommt, als fände man sich selbst. So bedeutet das Opfer
ein Auferstehen, ein Finden seiner selbst.

Die alten Völker fühlten die große Bedeutung des Opfers. Nicht
umsonst wurde überall geopfert. Unsere Aufgabe ist es nun, klar seine
Bedeutung zu erkennen und bewußt den Opferweg zu gehen. Tun wir
es, so wird man bald statt des «Unterganges» vom «Aufstieg des
Abendlandes» reden können. Arnold Lüscher

Arnold Lüscher t
Am 7. Mai ist Arnold Lüscher nach schwerer Krankheit im 62.

Altersjahr in die Ewigkeit hinübergegangen. Er war ein treuer Leser und
gelegentlicher Mitarbeiter der «Neuen Wege», ein nie wankender
Gesinnungsfreund. — Im Herbst 1913 wurde er an die Primarschule
Dänikon-Hüttikon gewählt. Als begnadeter Lehrer sich mit allen
pädagogischen Fragen intensiv beschäftigend, suchte er seine Schüler
zu geistig lebendigen und wahrhaft christlichen Menschen zu erziehen.
Ein Kollege nannte ihn mit Recht das pädagogische Gewissen des
Schulkapitels. Als Leiter der pädagogischen Arbeitsgemeinschaft und durch
viele Referate und Artikel suchte er auch die Kollegen für seine hohen
Ziele zu begeistern. Seit dem Bestehen des kantonalen Oberseminars
führte er, zusammen mit seiner Kollegin, Fräulein Hedwig Staub, viele
Praktikanten in geschickter, verständnisvoller Art in den Schuldienst

216


	Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des Naturkundeunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das Opfer für die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlösung ; Die Erziehung im Lichte des Opfergedankens ; Geschichts- und Religionsunterricht ; Lösung der sozialen Frage ; Aenderung der Verhältnisse ; Zweierlei Opfer ; Das wahre Opfer

