Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)
Heft: 6
Artikel: Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die

Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des
Naturkundeunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das
Opfer fur die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlosung ; Die Erzie...

Autor: Luscher, Arnold
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139792

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139792
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Man muf} das Evangelium lieben ...

«Man mufl das Evangelium licben gegen die Siinde, man muf} es
lieben gegen die Torheiten der Menschen, man muf} es lieben gegen die
Feindseligkeiten der Menschen, man mufl es licben gegen ihre Roheit
und Barbarei, man muf} es lieben gegen so vieles, vieles Ungereimtes.
Man muf8 das Evangelium licben auch gegen die Finsternis des Todes,
gegen die Nacht des Geistes, gegen die térichten Empfindungen unserer
Seele, unseres Gemiites und gegen alle unsere irdischen und leiblichen
Gebrechen. Man muf8 das Evangelium lieben bis in die Hélle hinunter,
dafl es durch alle Kreise der Menschen dringe. Dann bete oder beteilige
dich an der Erwartung des Geistes der Wahrheit. Es geht nicht mit
menschlichem Geist — auch nicht mit frommem, auch nicht mit hoch~
weisem — es geht mit Gottes Geist allein, denn so, wie die Sachen stehen
unter uns, muf} etwas Neues geschaffen werden.

Wenn der Herr Jesus den Geist der Wahrheit erwartet fiir seine
Jiinger zunichst, daf} sie in die Welt dringen und alles schlieBlich um-~
fafit werden soll von diesem Geist der Wahrheit, so gibt er damit zu
erkennen, dafl wir einstweilen die Leute gar nicht sind, die das Evan~
gelium verstehen kdnnen und namentlich durch das Evangelium lebendig
werden kdnnen. Das geht nicht so leicht — du mufit ganz wesentlich ein
anderer werden, in der Wahrheit leben aus der Tiefe heraus, daf alles,
was du bist, eine Wahrheit wird.»

Chr. Blumhardt: «Gottes Reich kommt!s Seite 204.

Der Weg zum Leben

Wie mein Weltbild umgestaltet wurde

Auf meiner Suche nach Wahrheit kam ich mit den verschiedensten
religidsen Richtungen zusammen. In allen fand ich Menschen, die ich
bejahen mufite. Wo steckt denn auch die Wahrheit? Gliicklicherweise
half mir das Leben, diese bange Frage I8sen. |

Von frith auf litt ich viel. Ach, ich war zum Leiden gleichsam ver~
anlagt. Um leben zu kénnen, muflte ich im Leiden einen Sinn suchen.
Das war besonders damals der Fall, als nach meiner entschiedenen Hin~
wendung zu Gott ich nicht, wie ich erwartet hatte, von ihm von meinen
Schwichen befreit wurde. Da sagte ich mir: Entweder hat das Leiden
fiir unser Leben Bedeutung, oder dann muf} ich an Gott und seinen
Verheiflungen irre werden. So griibelte und las ich viel iiber das Leiden
und fing nach und nach an, durch Adele Kamm, Lhogky und andere

angeregt, tiefen Sinn in thm zu sehen. Dadurch wurde mein Weltbild

205



verandert. Was mir bis jet als grofl erschien, wurde nun klein, und
das Kleine, fast Unbeachtete, wurde mir grofl. In den Pflanzen sah ich
ploglich verwandte Wesen, die hart arbeiten miissen. Ich wuflte ja
lingst, daf} sie in ihren Blattgriinkdrperchen anorganische Stoffe zu or~
ganischen verwandeln. Ja, ich wuflte es — es war ein Wissen. Mehr
nicht. Jest aber wurde mir dieses Wissen zu einem Erleben. Jetst kamen
sie mir vor wie die Reinsten und Tiefsten unter uns Menschen, die ihre
schwere Pflicht still im Verborgenen tun, ihre Leiden mit Gott allein
tragen und vor der Welt ein freundliches, lichelndes Antli zeigen.
Nur Freunde héren von ihrem Heiligsten, ihrem Leiden, und nur. Lei~
dende sehen in ihren vergeistigten Ziigen kristallisiertes Leid. Die an~
dern sind der Meinung, diese Leute hitten es gut, sie kdnnten immer
frshlich sein: Ja, so erschienen mir nun die Pflanzen. Wie schén und
friedlich standen sie da, grad, wie wenn sie zu ihrem Vergniigen, zu
ihrer Freude dastehen wiirden. Wer ahnt ihre Arbeit? Und wie ruhig
verrichten sie ihre schwere Aufgabe, wie selbstverstindlich! Und wir
stolzen Menschen, die wir ganz und gar durch ihre Arbeit leben, zer~
treten, brechen und schneiden sie, ohne dafl uns nur ein Gedanke an das
kommt, was diese Lebewesen geschafft und geleistet haben. Wir denken
nur an uns, nur an unsere Freude. Wenn auch ein hdheres Wesen, als
wir Menschen sind, mit uns so verfahren wiirde? Wiirden wir es nicht
oft mehr verdienen als die Pflanzen, denn sie erfiillen wenigstens ihre
Pflicht? Sie miissen sie erfiillen.

Wie oft stieg mir doch schon der Wunsch auf — der einzige grofle
Wunsch: O, dafl ich doch meine Plicht erfiillen wiirde, wie ihr Pflanzen
sie erfiillt! Thr miifit sie erfiillen, wir Menschen k&nnen auch anders,
darin liegt unsere Gréfle, aber auch unsere Verantwortung.

Die Heiligung des Essens

Tiefe Ehrfurcht erfiillte mich nun vor den Lebewesen, die unter mir
zu stehen scheinen. Und durch dieses Mitgefithl mit Pflanzen und
Tieren wurde mir das Essen in gewissem Sinne zu einer heiligen Hand~
lung. Unwillkiirlich dachte ich dabei, dal diese fiir mich arbeiten, ja .
sogar sterben miissen, damit ich leben kann. Weldher Ernst, welche Ver~
antwortung erfiillte mich da! Habe ich ein Recht, Tiere und Pflanzen zu
opfern, damit ich essen kann? «Ja, gewifl, so leben wir Pflanzen und
Tiere in hdherer Form weiter», hiel es in mir, «besser, wir werden
geopfert, als dafl wir verdorren und verfaulen und wieder Erde werden,
nur so dienen wir der Entwicklung. Du aber tue deine Pflicht, opfere dich
auch und so dienst auch du der Weiterentwicklung der Welt.» Ich
merkte, wie wir ganz von Opfern leben, und mir wurde klar, daf ich
nicht zum Genieflen existiere, sondern um das Leben, um die grofie
Entwicklung zu fSrdern. Wie Pflanzen und Tiere geopfert werden, so
habe ich mich selbstbewuflt zu opfern, das heifit, ich habe nicht mir zu

206



leben, sondern etwas Héherem. Und in diesem existiere ich in vollkom~
menerer Form weiter.

Jesus und der Opfergedanke

Jetst begriff ich, daf} Jesu so betonte: Wer sich selbst lebt, verliert
sein Leben, wer es fiir mich dahingibt, findet es. (Matth. 10, 39; Luk. 17,
'33; Joh. 12, 25.) Jesus kam mir nun nicht mehr weltfremd vor. Nein,
er war der Offenbarer der tiefsten Weltgesetse. Er lebte nach diesen,
erfiillte sie und lief sie uns durch seine Erfiillung erkennen. Wie gut ver~
stand ich jetit auch das, was man die Einsettung des heiligen Abend-
mahles nennt. Wie mufl ihm bei dem lesten Mahle vor seinem frei-
willigen Tode zu Mute gewesen sein! So ganz unverstanden zu sterben,
von niemand begriffen, gebrochen zu werden! Wie soll ich es meinen
Jiingern verstindlich machen? Und wie er nun das Brot nahm und in
seiner heiligen, ehrfurchtsvollen Art brach, die auf die Leute so grofien
Eindruck machte, dafl ihn die Jiinger von Emmaus an diesem Brot-
brechen erkannten, sah er in diesem Brechen ein Gleichnis, das seine
unbegreifliche Dahingabe verstindlich machen konnte: «So wie dieses
Brot gebrochen werden muf, damit es Leben schaffen hilft, so wird mein
Leib gebrochen, damit Neues entstehen kann ... Bedenket das immer,
wenn ihr esset.s War das nicht die Heiligung des Essens? Sollten wir
uns nicht bei jedem Essen fragen: «Darf ich essen? Erfiille ich meine
Pflicht, wie die Lebewesen, die ich nun verzehre, sie erfiillten? Opfere
ich mich auf? Und dann die Bitte, der Wunsch, daf} ich es tun mdchte.
Wire das nicht das richtige Tischgebet? Wenn iiberall mit dieser heili~
gen Gesinnung gegessen wiirde, so hitten wir ja den Himmel auf
Erden. Sie sollte darum recht friih den Menschen eingepflanzt werden.

- Aufgabe des Naturkundeunterrichts

Es wire vor allem die Aufgabe des Naturkundeunterrichts, diese Ge~
sinnung in den Kindern zu wedken. Ein paar Pflanzen und Tiere kennen-~
zulernen, hat sicher seinen Wert. Wir werden dadurch in der Natur
heimischer und lernen sie lieben, denn was wir nicht kennen, k&nnen
wir auch nicht lieben. Und schén und interessant ist auch zu sechen,
wie die Lebewesen ganz der Ortlichkeit angepafit sind, in der sie vor~
kommen. Wenn aber dabei das Wissen die Hauptsache ist, so erfiillt
dieser Unterricht seine Aufgabe doch nicht, denn welchen Wert hat es
schlieflich, die Zahl der Staubgefifle oder Zihne zu wissen, oder zu
begreifen, dafl der Storch hohe Stelzbeine und einen langen Schnabel
hat, weil er seine Nahrung in Stimpfen sucht. Nein, der Naturkunde-
unterricht hat eine viel hshere Aufgabe zu erfiillen. Er soll in den Kin~
dern Ehrfurcht vor der Natur wedken. Er mufd sie ihnen heilig zu machen
versuchen, Dazu miissen wir ihnen die Geheimnisse und Wunder der
Natur zeigen, sie vor die letsten Fragen fithren, so dafl sie zu staunen

207



beginnen. So wecken wir in ihnen jenes grofle Wundern, das die Wur~
zel aller Religion und aller Philosophie ist, und ohne welches die Religion

nur Wissenssache ist und an der Oberfliche klebt.

Meine Erkenntnis

Wir Menschen leben durch Opfer, das ist meine grofle Erkenntnis.
Opfer ist das Gegenteil von Genieflen. Es ist das, was dem natiirlichen
Menschen zuwider ist. Es ist Arbeit, Entsagen und Leiden. Unter Ge~

‘nieflen verstehe ich das Ausleben, wie es einem gerade paft, unbekiim~
mert darum, ob jemand darunter Schaden leidet, wenn es einem nur
GenuB}, Erfolg, Ehre oder Macht eintrigt. Wo seine Grenze ist, und wo
also das andere, das Opfer beginnt, ist schwer zu sagen. Die Gesinnung
ist ausschlaggebend.

Nadchdem ich nun wuBte, wodurch wir leben, suchte ich den Menschen
und die Geschichte von den beiden Grundkriften Opfer und Genufd
aus zu begreifen. Uberall sah ich, wie jede Aufwirtsentwiddung durch
Opfer und jede Abwirtsentwicklung durch Genufl bedingt ist. Jede
Mutter weifl, wieviel Schmerzen ausgestanden werden miissen, bis ein
Kind nur das Licht der Welt erblickt hat und wieviel Arbeit und Ent~
sagung es erfordert, bis es springen kann. Ist die Erziehung der Kinder
nicht ein bestindiges Entsagen fiir die Eltern? Ja, das Kind lebt und
wird erzogen durch die Opfer der Eltern. Und wenn es schlieBlich seine
Weitererziehung selbst an die Hand nimmt, so geht diese nur vorwirts,
w?ttm es auf vieles verzichtet, und dies ist ein Opferbringen fiir sich
selbst.

Ich wage zu sagen, dafl die Grdfle eines Menschen und seines Wer-
kes im geraden Verhiltnis steht zu den fiir thn (durch sich oder durch
andere) gebrachten Opfern. Wenn die Welt einen grofien Mann haben
soll, so werden unwillkiirlich auch die Opfer vergrdfert. Wie oft wird
doch der Vater weggenommen! Wer zihlt die Leiden der Mutter
Pestalozzis oder derjenigen James Garfields und anderer mehr. Es
heifit, daf alle groflen Manner grofle Miitter, das heifit aufopferungs~
fahige Miitter gehabt hitten. Wer die Bedeutung des Opfers erkennt,
der bekommt einen Sinn fiir das stille Heldentum so vieler Frauen und
merkt, daf} die eigentlichen Siege ganz anderswo als auf Schlachtfeldern
und in Redeschlachten erkimpft werden, und deshalb wird thm klar,
dafl im Buche des Fortschrittes, im Buche des Lebens andere Namen
stehen als in den Chroniken.

Grofle Minner erscheinen mir wie Friichte, fiir die gelitten und
gearbeitet wurde. Ja, damit sich an den Zweigen Friichte bilden k&nnen,
mufl unendlich viel Arbeit geleistet werden, von der niemand etwas
siecht. Und bei uns Menschen ist’s #dhnlich. Das vergessen wir so leicht.
Wir sehen, was unsere Reformatoren leisteten, vergessen aber gern,
was sie dabei litten, wie sie, besonders Calvin, als Leidende ihr Werk

208



vollbrachten. Wir bestaunen Kants Werk; seine Entsagung, seine Selbst-
beherrschung diirfen wir aber nicht vergessen, denn ohne diese hitte er
sein Werk nicht geschaffen.

Wenn uns einmal die Augen fiir die Bedeutung des Opfers gedfinet
sind, so werden wir iiberall sehen, dafl aller Fortschritt auf ithm beruht.
Daf} etwas an der Sache sein mufl, wird uns schon jett ein Blick auf eine
verwahrloste Familie beweisen; denn sofort denken wir, wenn nur der
Vater auf seinen Alkohol verzichten kénnte, wenn er nur seine Zeit der
Familie widmen wiirde usw. Lauter grofle und kleine Opfertaten wiin~
schen wir von ihm.

Einwendung

Man wird mir entgegnen, dafl es doch Menschen gibt, die von Natur
edel und tief sind. Sicher. Aber die sind eben die Friichte der Opfer~
taten fritherer Geschlechter. Wenn ich solche edle Naturwesen finde, so
frage ich sofort nach den Eltern und Grofleltern. Das ist fiir mich das
Merkwiirdigste, dafl wir einerseits wohl selbstindige Wesen sind, an-
dererseits aber doch auch ein Glied in einer Kette und darum das Erbe
der Vorfahren, sei es guter oder bdser Art, iibernehmen und weiterfiih~
ren. So leben solch edle Menschen vom Segen ihrer Vorfahren. Es ist
mir furchtbar wichtig, dafl das klar bewufit wird. Es gibt unter den aus~
gesprochenen «Ausleberns feine Mensdhen, feinere als unter denen, die
den Opferweg gehen. Sie sind, was sie sind durch die Opfer friiherer
Geschlechter. Diese litten, darum kdnnen sie nun genieflen. Statt die
Entwidklung fortzusetsen, sich zu opfern, leben sie sich aus. Das sind
die Menschen mit dem Weltgltick. Sie kommen mir vor wie Transfor~
matoren, durch die Segen in Geld, Ehre und Macht umgewandelt wird.
Da in ihnen Krifte aufgespeichert sind, werden sie zu Taten gedringt.
Ihre Arbeit ist aber egoistisch. Sie wollen sich durch diese genieflen. Zu
diesen titigen Selbstgenieflern gehdren viele Dichter und Kiinstler. Sie
bilden einen wichtigen Hemmschuh in der Weiterentwicklung der
Menschheit. Sie verkliren und vergolden das Gemeine, das Genieflen,
und stellen es als das Hodhste hin. So verfithren sie die Menschen. Sie
haben einen reichen Segensfonds, sie kénnen genieflen; denn der Ab-~
stieg geht dhnlich langsam wie die Aufwirtsentwicklung. Sie mdgen
aber noch so geehrt sein, thre Namen stehen dennoch nicht im Buche

des Lebens.
Was das Opfer fiir die Kunst bedeutet

Die echten und wahren Kunstwerke sind, wie alles Grofie, aus Leid
und Entsagung herausgewachsen. Es ahnen wenige, was Kiinstler, die
unsterbliche Werke schaffen, auf unserer unvollkommenen Erde leiden.
Thre Schépfungen sind gleichsam Taten, durch die sie sich tiber das Leid
erheben und es so tiberwinden. Kein Geringerer als Nietgsche meint in
seiner «Geburt der Tragddie», dafl die Griechen aus grofilem Leid, aus

209



innerer N&tigung heraus die «glinzende Traumwelt des Olympischen»
vor sich hingestellt hitten, dafl dieses Volk, das wie kein anderes «die
Schrecken und Entseglichkeiten des Daseins» empfand, seine Kunst schuf,
um iiberhaupt leben zu kdnnen. So soll das Volk, das wir so gern als
ein gliickliches und frohliches betrachten, weil es uns eben eine lichte
Kunst hinterlieB, ein tief leidendes gewesen sein. Ja, das Leiden ist von
den tiefsten Menschen immer als das angesehen worden, woraus das
Hachste erwichst. «Wer nicht leiden will, verzichtet auf die gréfiten
Gaben Gottes und begniigt sich ohne Notwendigkeit mit Geringerem»
(Hilty). «Das Leid ist der Pflug, den Gottes Hand fithrt, um die Wege
der Zukunft zu bahnen» (Isabelle Kaiser). «Wer sind diese mit den wei~
flen Kleidern angetan, und woher sind sie kommen? Diese sind kommen
aus grofler Triibsal . . . » (Off. 7, 13, 14.)

So liegt im Opfer die grofite Selbstbejahung. Es fithrt zur echten
Freude, zum wahren Genufl. Mit dem Genuf} ist’s eine eigene Sache.
Er darf nicht gesucht werden. Er stellt sich bei richtigem Verhalten von
selbst ein, er ist einfach die Folge des Opfers und bedeutet dann eine
Selbstbejahung seltener Art, die die gewdhnlichen Geniefler weder
kennen noch ahnen.

Der Weg der Erlésung

Die Natur arbeitet streng gesetmifig. Bei ihr gibt’s keine Siinden~
vergebung. Das hirteste Wort der Bibel scheint mir zu sein: «Ich . . .
bin ein eifriger Gott, der da heimsucht der Viter Missetat an den Kin~
dern bis ins dritte und vierte Glied.» Es ist tief wahr. Aber eine Erldsung
von Schuld gibt’s. Sie liegt im Opfer. Jesus zeigte sie uns.

Klar und bewuBt ging er als erster — als Erstling — den Weg der
Erlssung, den Weg der Selbstaufopferung. Er ging ihn als Gott, um
uns ein Vorbild zu geben und den Bann zu brechen, der uns Iihmte.
Immer hat er betont, daf} seine Jiinger denselben Weg zu gehen hitten.
Sich selbst verleugnen — sein Kreuz auf sich nehmen — sich hassen
und verfolgen lassen, das verlangte er von ihnen, lauter Opfertaten
sollten es sein. Jeder sollte wiederum ein Erléser werden. Das wollte
er. Wenige haben ihn verstanden und wenige sind seinen Weg ge~
gangen. Er erschien zu schwer, darum ist auch bis jetzt die Welt nicht
in dem Mafle umgestaltet worden, wie es der Fall sein kdnnte. Ich habe
mich lange dariiber gewundert, dafl das B&se so michtig ist. Heute
wundert es mich nicht mehr. Das wahre Gute ist: sich opfern. Und das
ist selten. Seit ich sehe, was ein Sichopfernder fiir die Welt bedeutet,
welche Kraft er ausiibt, staune ich. Ja, vom Opfer aus wird die Welt-
entwicklung beeinflufit. Darum ist keiner zu gering, um die Welt f&r~
dern zu kdnnen, und deshalb m&chte ich allen Verzagten und Trostlosen
Mut machen, den Opferweg einzuschlagen, denn er fithrt hshenwiérts.

210



Die Erzichung im Lichte des Opfergedankens

Nun haben wir eine Idee, die uns bei aller Erzichung leiten kann.
Zunichst erkennen wir, wie falsch heute erzogen wird. Da jedermann
soviel als mdglich zu genieflen sucht, so werden die Kinder so abgerich~
tet, dafl ihnen ihr spiteres Fortkommen gestattet, das Leben mdglichst zu
genieflen. Daf} sie dabei leer und &d bleiben und in diesem tierischen
Behagen nie wahre Befriedigung und einen uns Menschen wiirdigen
Sinn-des Lebens finden kdnnen, erkennt man nicht oder dann zu spat.

Der Mensch mag Erfindungen tiber Erfindungen machen, um den
Kampf ums Dasein besser zu bestehen und ein angenehmes Leben fiih-
ren zu kdnnen — er bleibt dennoch ein Tier, wenn auch ein sehr hoch
entwickeltes, solange ‘er nur sein Behagen sucht. Erst die Hingabe, das
selbstbewufite Opfer macht ihn zum Mensdhen. Erst durch die Selbstauf-
opferung findet er den Weg zum Leben. So konnte der sagen, dessen
ganzes Leben ein grofles Opfer war: «Ich bin der Weg, die Wahrheit
und das Leben, niemand kommt zum Vater, denn durch mich.»

Zu allen Zeiten galt derjenige, der sich zu opfern wagte, als Held.
Die Sehnsucht nach dem Helden steckt in jedem Menschen, besonders
in den Kindern. Es ist die Sehnsucht nach unserm tiefsten Wesen, nach
unserer hdchsten Vollkommenheit. Nicht umsonst verlangt jedermann
nach Heldenverehrung. Besonders sind es wieder die Kinder, die dem
Idealen noch niher stehen als die Erwachsenen, die nach grofien Vor-
bildern verlangen und ihnen, wenn sie die Kraft hitten, auch nach~
eifern mdchten. Erst dann fiihlen sie sich wahrhaft gliicklich, wenn sie
etwas geleistet haben, das gleichsam iiber ihre Krifte ging. Und diesem
Triebe, Grofles zu schaffen, sich selbst zu {iberwinden, mufl die Erzie~
‘hung entgegenkommen. Sich selbst iiberlassen, greift das Kind zum
ersten besten Genuf; es tut, was ihm im Augenblick gerade Vergniigen
bereitet. Es kann sich aus eigener Kraft noch nicht {iberwinden. Da
mufl ihm ein Fiihrer, der sich selbst iiberwunden hat und in dem darum
sittliche Kraft lebendig ist, helfend zur Seite treten. Nach ihm richtet
es sich unwillkiirlich, nach ihm beurteilt es sich selbst. Kurz, er wird
ihm lebendiges Gesetz. UnbewuBt flieft seine Kraft auf das Kind iiber
und hilft thm zu verzichten, sich zu iiberwinden. Durch andauernde
Uebungen in solchen Selbstiiberwindungen, unter dem Einflusse seines
Fiithrers (Vaters) entstehen Gewohnheiten, die ihm so in Fleisch und
Blut iibergehen, dafB sie ihm zu Selbstverstindlichkeiten werden und es
sie nicht mehr entbehren m&chte (zum Beispiel die Arbeit).

Es ist wohl in der Erziehung nichts so bedeutsam wie das, daff das
Kind in der Umgebung eines Menschen aufwichst, der sich selbst tiber~
wunden hat, dal ihm also im «Strahlkreiss eines Sichopfernden die
Kraft zur Selbstiiberwindung gestihlt wird. Das ist die Hauptaufgabe
des Erziehers, dem noch schwachen Kinde einen Halt zu bieten, an dem
es zum Helden heranwachsen kann. Damit er das kann, ist Selbsterzie~

211



hung nétig. Die ist viel wichtiger als alles sogenannte «Erzichen» der
Kinder; denn die wahre Erziehung besteht in einem unbewufiten Ueber~
fliefen der Krifte der Erwachsenen, die sich iiberwunden haben, auf die
Kinder. Damit ist klar, dafl Lehrer~ und Pfarrerberuf nur von Sich~
Opfernden ausgeiibt werden kénnen. Diese zwei Berufe kdnnen mit
keinem Gelde bezahlt werden. Sie sind ein Sich-Aufzehren fiir andere,
sie sind Opferberufe im wahren Sinne des Wortes. '

Geschichts- und Religionsunterricht

Wir sahen, wie alle echte Erziehung Heldenerziechung ist. Neben
das lebendige Beispiel der Erziehenden haben Beispiele aus dem Leben
anderer zu treten.

Da hat nun der Geschichtsunterricht in Verbindung mit dem Reli-
gionsunterricht seine Aufgabe zu erfiillen. Er soll den Kindern zeigen,
dafl die, welche sich opfern, erst wahrhaft leben, dafl sie die Triger
der Kultur und somit die eigentlichen Fortschrittsmenschen sind. In der
Geschichte sollen sie sehen, dafl in unserer Welt alles Grofie durch
Opfer errungen werden mufl. Dann sollen sie merken, wie jeder Ab-
stieg durch Genufl verursacht wird, und wie dieser einsetzt, wenn ein
Volk auf der «<Hthes zu stehen scheint, So lernen die Kinder die Wel-
lenbewegung der Geschichte begreifen. Sie sehen, wie Tiefstand zu
Opfern zwingt, denen dann der Aufstieg folgt. Sobald ein gewisser
Segensfonds vorhanden ist, verleitet er zum Genuf}, der eine Dekadenz
bedingt.

Selbstredend ist damit nicht gesagt, dafl jedem Tiefstand ein Auf-
stieg folgt, denn sowohl Vélker wie einzelne Menschen kénnen durch
Leiden auch gelihmt und damit zugrunde gerichtet werden. An sich
ist das Leiden weder gut noch b&se. Es wird erst durch uns zu einem
Fluch oder Segen. Durch Tragen ist das hirteste Schicksal zu iiber~
winden. Und den Mut und die Kraft zu einem minnlichen Tragen ge-
winnen wir aus dem Glauben an einen liebenden Gott, der uns nichts

zukommen lif}t, das uns nicht zum Besten dienen kann. Da sehen wir,
wie das Leiden erst durch einen lebendigen Glauben zu dem «schnell~
sten Rosse wird, das uns zur Vollkommenheit trigts (Eckhardt).

Zugleich wird uns die ungeheure Bedeutung des Religionsunter~
richtes bewuflt, von dem erst die Krifte ausgehen, die die Opfergesin~
nung tragen und lebendig erhalten werden.

Da aber alles Leben sich nur am Lebendigen entfacht und das
Religisse erst das eigentliche Leben des Menschen ist, so bedarf gerade
dieser Unterricht eines lebendigen Lehrers. Nichts wirkt so ertdtend,
wie wenn hier intellektualistisch und dogmatisch gelehrt und blédsinnig
memoriert wird. Tausendmal besser kein Religionsunterricht als ein sol-
cher. Wie in den primitiven Religionen mit Worten, Spriichen und

212



Formeln «gebannt> wird, so wird das Leben mit Liederversen und Bi~
belspriichen, die blol Wortschall bleiben, ertdtet. ‘ '

Dafl auch der Geschichtsunterricht umgestaltet werden muf}, sahen
wir bereits. Es ist dies keine leichte Sache, weil der neue Unterricht
das braucht, was die Chronik~ und Geschichtsschreiber gewdhnlich
nicht beachten, die Opfer, die im Stillen gebracht werden. Die sind
so verborgen wie das Fadengeflecht — das Myzelium — der Pilze,
das dennoch die eigentliche Pflanze ist. Wir miissen meist aus dem,
‘was in die Erscheinung tritt, auf dieses verborgene, bestimmende Leben
schliefien. , ,

Treffen wir auf ein solch tiichtiges Volk, wie die R&mer waren, so
diirfen wir auf grofle sittliche Krafte schlieflen. Dafl die in diesem vor
dem Hohepunkt ihres Reiches vorhanden waren, zeigt uns in herrlicher
Weise Salust in seiner Vorrede zur Verschwdrung Catilinas, die ich
jedem zum Lesen empfehlen mdchte (Reclam Nr. 889). Den Schliiissel
zur amerikanischen Geschichte bilden die Opfer all der Ansiedler, die
um ihres Glaubens willen in der neuen Welt eine Heimat suchten. Und
der Aufstieg Deutschlands vor hundert Jahren ist nur zu begreifen,
wenn wir die Opferwilligkeit, die damals dort herrschte, und die mich
- staunen macht, geniigend kennen und wiirdigen.

Lésung der sozialen Frage

Wie bald wire die soziale Frage geldst, wenn die einfache Grund-
wahrheit der Welt verstanden wiirde. Wie herrlich, wenn der Kapitalist
einsehen konnte, dafl er nur dadurch wahrhaft lebt, dafl er sich opfert,
dafl seine Geldmittel erst dadurch Ewigkeitswert fiir ihn bekommen,
wenn er sie als Opfermittel braucht. Welchen Segen wiirden da seine
Kinder erben! Und welche Befreiung wiirde er selbst erleben! Dann
wiirde ihn sein Geld nicht mehr morden kdnnen, was es sonst unfehl-
bar tut.

Ich bin iiberzeugt, dafl dann der Arbeiter auch wieder lieber seine
Pflicht tun wiirde. Der Opfersinn seines Vorgesetzten wiirde auch
ihn ergreifen. Frei und bewuflt finge er an, seine Arbeit zu verrichten. -
Als eine Opfertat wiirde er sie ansehen und so innerlich durch seine
Arbeit reich werden. Welch herrliches Verhiltnis kénnte dabei zwi~
schen Arbeitgeber und Arbeitnehmer entstehen. Die Schranken zwi-
schen ihnen wiirden fallen und sie verstinden sich wieder.

Das ist doch das Wunderbarste in unserer Welt, dafl das, was zu
unserem Besten dient, auch die Menschheitsentwicklung frdert. So ist
der Streit zwischen Individualismus und Sozialismus ein Wortstreit und
blo dazu angetan, Menschen, die einander nahe stehen, zu entzweien.
Wer wahrhaft fiir sich sorgt, fordert damit auch seine Mitmenschen,
denn er kann sich nur dienen, indem ‘er sich opfert und so seinen Mit~
menschen dient. Und wer wahrhaft soziale Arbeit leistet, findet durch
diese sich aufopfernde Titigkeit sich selbst.

213



Aenderung der Verhiltnisse

Wie einfach doch im Grunde die Wahrheit ist! Aber viele werden
den Kopf schiitteln und sagen: «Dein Weg geht zu langsam und fithrt fiir
die Gesamtheit nie ans Ziel. Die Verhiltnisse miissen geindert werden,
dann kommt’s besser.» Eine kleine Ueberlegung mag uns zeigen, wie
oberflichlich dieser Einwand ist. Die Art, wie sich die Menschen ver~
halten, bilden diese Verhiltnisse. Weil sich in den einzelnen Epochen
die tiberwiegende Mehrzahl der Leute #hnlich verhilt, entsteht eben
ein Gesamtverhalten, entstehen die sogenannten Verhiltnisse, die alles
zu beherrschen scheinen, die den Zeitgeist bestimmen und denen heute
alles in die Schuhie geschoben wird, als ob sie etwas Selbstindiges, von
uns Unabhingiges, ja uns sogar ganz Bestimmendes wiren. Miissen sich
die Verhiltnisse indern, so mufl zunichst unser Verhalten ein anderes
werden und dies setzt eine Aenderung der Gesinnung voraus. Damit
diese kommt, miissen einzelne vorausgehen, den Weg bahnen und die
Idee fest begr{inden. Nein, es soll mir niemand einwenden, der hier
gezeigte Weg fithre zu langsam zum Ziele. Es ist nicht nur der
schnellste, sondern der einzige, der dazu fiihrt; denn er ist der Weg
des Lebens. Man méchte doch einmal ein bifichen iiber die Wirkung
von Menschen nachdenken, die sich wirklich aufopferten. Man denke
an Paulus, Augustin, Franz von Assisi usw. Wie gewaltig ist doch der
Einflufl dieser Menschen. Reicht er nicht bis in unsere Zeit? Ich be-~
haupte, dafl die Wirkung eines Sich-Opfernden unbegrenzt ist. Du
entgegnest mir, aber diese Leute hitten doch die Welt nicht umgestalten
kdnnen. O, denke, wieviel tausend Menschen vom Segen einer solchen
Grifle leben und ithn so zum Fluche umgestalten, statt ihn zu vergrd~
lern. Ja, dieser Weg wiirde schnell zum Ziel fiihren, er sollte nur von
vielen begangen werden.

Ich weifl schon, warum man ihn nicht gehen will. Man sucht Ehre.
Man will etwas leisten, das gesehen wird und Anerkennung findet. Viele
streben nach Macht, dieser gefihrlichsten Genufiform. Sie bieten des~
halb den Menschen das, wodurch man sie beherrschen kann. Sie wollen
den Magen befriedigen und der Eitelkeit frénen. Man erkennt diese
falschen Reformatoren leicht; sie verlangen von andern grofie Opfer,
ohne sich selbst zu opfern. Der Weg des Lebens ist eben der Weg der
Selbstverleugnung. Und dann ist’s vor allem die Sorge, die uns hindert,
den Weg des Opfers zu gehen. Sie ist das erste Kind des Unglaubens.
Sobald der Glaube an unsern uns licbenden Vater im Himmel gréfier
ist, als der Glaube an die nichstliegenden, sichtbaren Dinge, so ist die

Macht der Sorge gebrochen.

Zweierlei Opfer

Ich habe bis jetzt so allgemein vom Opfer gesprochen. Mit Recht
wendet man mir ein, daf§ lingst nicht alle Opfer aufbauend wirken.

214



Die Dirne opfert sich auch und tut damit sicher nichts Gutes. Die
vielen, die ihre Gesundheit und ihren Geist dem Spiele oder Sporte
opfern, helfen der Welt auch nicht. Ja, man kann sagen, daf} schliefilich
jeder Mensch zum Opfer wird. Der eine sucht Genufl. Er findet ihn,
kommt aber ganz in seine Macht. Ein anderer trachtet nach Geld und
unvermerkt wird er sein Diener, Ein dritter sucht Ansehen. Er dient
den Menschen, um ihr Ansehen, ithre Achtung zu gewinnen, Dabei wird
er ihr Sklave, wie es heute soviele Parteifiihrer sind. So entsteht {iberall
Unfreiheit und durch diese wird sein Innerstes etwas Fremdem zum
Opfer gebracht. Das wirkt natiirlich nicht weltfsrdernd. Alle Machte,
die sich in dieser Weise den Menschen zu ihrem Diener machen, ent~
stammen ciner Welt, iiber die wir hinauswachsen sollen. Und alle
Opfer dieser Art bauen und stirken natiirlich die niedere Welt und ihr
werden unendlich mehr Opfer gebracht als der guten; darum hat sie
ihre gewaltige Macht.

Was die Welt férdern, was sie emporheben kann, mufl ihr iber~
legen sein. Die Macht, welche das ist, nennen wir Gott. Das wahre
Opfer besteht nun darin, daff wir uns Gott hingeben. Soweit ich wahr~
haft religise Menschen kennen lernte, fand ich immer das eine iiber-
einstimmende Erlebnis: Sie kamen auf einen Punkt, wo sie sich sagen
mufiten: So, ich bin am Ende meiner Kraft oder Weisheit, ich brauche
etwas, das mehr ist als ich. Es ist dies der Zustand, von dem Jesus sagte:
«Selig sind die, die geistig arm sind; denn ihrer ist das Himmelreich.»
So gaben sie sich hin, lieflen also Gott durch sich wirken.

Das wahre Opfer

Das wahre Opfer ist die bewuflte Hingabe eines Menschen an Gott.
Durch diese ist der Weg offen, dal Gottesgeist in ihn hineinstrémen
und so auf Erden wohnhaft werden kann. Durch das Opfer wird damit
der Mensch Schopfer, ein gdttliches Wesen. Die Ausstrahlung dieses
innewohnenden Géttlichen ist die Liebe. Ohne Opfer gibt es keine
selbstlose Liebe. Diese ist gleichsam der Duft des Opfers. Die Harmonie,
die durch die Befolgung des Grundgesetzes der Welt entsteht, ist jener
Friede, den einem das, was man so Welt nennt, nicht geben kann.

Es ist uns nun klar, dafl das eigentliche, das wahre Opfer nicht ein~
fach darin besteht, dal man ein bifichen «Gutess tut oder bei einer
Wohltitigkeitsveranstaltung mithilft. Ja, ich glaube, dafl der heutige
Wohltitigkeitsdusel zum grofien Teil ein Sich~selbst-Genieflen ist und
darum wenig Wert hat. Es ist auch mehr als ein Arbeiten fiir andere,
wiewohl das alles Opfertaten sein kénnen, wenn die richtige Gesinnung
dahinter steht. Das grofle, bewufite Opfer besteht darin, dafl man sich
von Gott als Werkzeug brauchen lifit. Das Schwerste, das ich kenne, ist
das Stillehalten vor Gott. Das verhilt sich zur Arbeit, wie sich diese zum
Spiel verhilt. Fiir die, welche dieses Stillehalten lernten, ist Arbeit Spiel

215



geworden. Gutes tun, Arbeit fiir andere ist fiir sie Wonne. Vor nichts
aber fiirdhtet man sich so wie vor diesem Stillehalten. Wieviel Arbeit,
wieviel Gutestun, wieviel Genuflsucht ist Flucht vor ihm, ist Flucht vor
Gott.

Um aber den grofien Opferweg, also Gottes Weg gehen zu kdnnen,
mufd man ein unbedingtes Vertrauen zu thm haben. Man mufl iiberzeugt
sein, daf er nur das Beste des Menschen will. Gott erscheint uns oft
furchtbar hart und es wird uns schwer, an seine Liebe zu glauben.
Halten wir aber aus, so erfahren wir, wie diese frei und groff macht.
Seine Wege sind keine ausgetretenen Bahnen. Sie fiihren in Neuland.
Wie oft hat man Richtungen einzuschlagen, die einem unklar, ja un~
begreiflich sind. Wie oft meint man, gelernt zu haben, wie man zu gehen,
sich zu verhalten habe; aber schon die nichste Priifung ist so anderer
Art, dafl man sich nur schwer zurechtfindet. Da merkt man, daf8 sich
das Leben nicht wiederholt und daf ein jeder seinen besondern Weg
zu gehen hat, bei dem es immer wieder heifit: Nicht mein, sondern
dein Wille geschehe. Dies ist wohl das einzige Merkmal, an dem man
die sich bewufit Opfernder erkennt. Es ist der Ausdruck der tiefsten.
Opferwilligkeit. Merkwiirdig aber ist, wie man bei diesem Sich~Opfern
das Gefiihl bekommt, als finde man sich selbst. So bedeutet das Opfer
ein Auferstehen, ein Finden seiner selbst. '

Die alten Vélker fiihlten die grofile Bedeutung des Opfers. Nicht
umsonst wurde {iberall geopfert. Unsere Aufgabe ist es nun, klar seine
Bedeutung zu erkennen und bewufit den Opferweg zu gehen. Tun wir
es, so wird man bald statt des «Unterganges» vom «Aufstieg des Abend-~
landes» reden kénnen. Arnold Liischer

Arnold Lischer +
Am 7. Mai ist Arnold Liischer nach schwerer Krankheit im 62, Al-

tersjahr in die Ewigkeit hiniibergegangen. Er war ein treuer Leser und
gelegentlicher Mitarbeiter der «Neuen Wege», ein nie wankender
Gesinnungsfreund. — Im Herbst 1913 wurde er an die Primarschule
Dianikon-Hiittikon gewahlt. Als begnadeter Lehrer sich mit allen
padagogischen Fragen intensiv beschiftigend, suchte er seine Schiiler
zu geistig lebendigen und wahrhaft christlichen Menschen zu erziehen.
Ein Kollege nannte thn mit Recht das piadagogische Gewissen des Schul~
kapitels. Als Leiter der padagogischen Arbeitsgemeinschaft und durch
viele Referate und Artikel suchte er auch die Kollegen fiir seine hohen
Ziele zu begeistern. Seit dem Bestehen des kantonalen Oberseminars
fiihrte er, zusammen mit seiner Kollegin, Friulein Hedwig Staub, viele
Praktikanten in geschickter, verstindnisvoller Art in den Schuldienst

216



	Der Weg zum Leben : wie mein Weltbild umgestaltet wurde ; Die Heiligung des Essens ; Jesus und der Opfergedanke ; Aufgabe des Naturkundeunterrichts ; Meine Erkenntnis ; Einwendung ; Was das Opfer für die Kunst bedeutet ; Der Weg der Erlösung ; Die Erziehung im Lichte des Opfergedankens ; Geschichts- und Religionsunterricht ; Lösung der sozialen Frage ; Aenderung der Verhältnisse ; Zweierlei Opfer ; Das wahre Opfer

