
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 5

Artikel: Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : Jesus
Christus und die Politik (Schluss)

Autor: Simon, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139785

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139785
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Herr Jesus, sende die Verheißung des Vaters, den heiligen Geist,
der über alles Fleisch ausgegossen werden soll, der in allem Seufzen
der Kreatur vor Gott wirkt, der alle Wehen der Schöpfung durchzieht.
Komm, heiliger Geist! Albert Böhler.

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 5.—12. OKT. 1952

Jesus Christus und die Politik*
(Schluß)

In dieselbe Richtung weisen noch einige markante Handlungen im
Leben Jesu. Im Matthäus 11 hört Johannes im Gefängnis von den Taten
Jesu. Er zweifelt im Gefängnis, ob Jesus wirklich der erwartete Messias
sei. Dann erhoffte Johannes gewiß eine politische Tat zu seiner Befreiung.
Was Jesus Johannes aber vorweisen kann, sind lediglich Zeichen und
Botschaft vom Reich Gottes. «Und selig ist, wer sidi nicht an mir ärgert.»
Wer daran keinen Anstoß nimmt, daß ich nicht auf dem Boden politischen
Handelns kämpfe, sondern lediglich meinen Auftrag von Gott ausrichte:
den Namen Gottes den Menschen offenbar zu machen (Jh. 17, 6). Johannes

dem Täufer zeigt sich Jesu Indifferenz gegenüber der Politik am
krassesten. Er lehnt den Weg der Politik ab, auch einer gerechten,
anständigen, gewaltlosen Politik, die es zweifellos gibt. Sonst hätte er den
Fall des Täufers ganz anders ausgeschlachtet und die Menschen dadurch
aufgerüttelt, um sie desto leichter führen zu können. Aber jede politische
Erwägung ist ihm fremd.

Schließlich ist das geistige Ringen zu nennen, das Jesus mit seinen
Jüngern führen muß, seit diese wissen, daß er leiden will. Sie haben ein
politisches Messiasbild vor sich. Nach diesem üben sie Kritik an Jesu.
Wahrscheinlich war Judas ein an diesem Bild Enttäuschter und Gestrandeter.

Die Evangelien berichten frank und frei von den Kontroversen,
die über dieser Frage entbrannt sind. Die Frage (Matth. 18, 1) «Wer ist
doch der Größte im Reich Gottes?» ist von den Jüngern politisch gestellt
und gedacht. Jesus beschämt die Frager, indem er ein Kind in ihre Mitte
stellt und den Weg der Umkehr und Erniedrigung zeigt.

Auch die Bitte der Jünger Jakobus und Johannes (Mc. 10, 37): «Gib
uns, daß wir sifeen einer zu deiner Rechten und einer zu deiner Linken
in deiner Herrlichkeit», ist im Sinne menschlicher Politik gestellt, der
Kunst des Sichbehauptens und Sich-Macht-Verschaffens. Jesus lehnt dieses

politische Denken ab: «Ihr wisset nicht, was ihr bittet.» Er verweist

* Siehe Aprilheft Nr. i.
162



sie auf seinen Opfertod. Die übrigen Jünger empören sich über ihre zwei
vorwifeigen Kollegen. Wohl auch aus politischem Denken. Jesus sagt
ihnen nun das bekannte Wort: «Ihr wisset, daß die weltlichen Fürsten
herrschen, und die Mächtigen unter ihnen haben Gewalt.» (So Luther —
ähnlich wie Römer 13 voll wohlwollendster Untertanenempfindung.)
Der Bibelübersefeer Menge übersefet ganz anders: «Ihr wißt, daß die,
welche als Herrscher der Völker gelten, sie unterjochen und daß ihre
Großen sie vergewaltigen. Bei euch aber darf es nicht so sein.» Jesus
lehnt auch das Denken in diesen politisch üblichen Kategorien ab.

Zu politischen Überlegungen würde gehört haben, daß er sich um
die Wirkung auf die Massen kümmerte. Nun stehen aber in den Evangelien

eine Menge Stellen, wo Jesus den Geheilten verbietet, die Tatsache
ihrer Heilung weiterzuverbreiten. Nach der Erzählung der Heilung des
Töchterleins des Jairus berichtet Markus (Markus 5, 43): «Und er verbot
ihnen hart, daß es niemand wissen sollte.» Nach der Heilung eines
Taubstummen das selbe Verbot (Markus 7, 36). Vor allem aber verbietet er
den Jüngern, weiterzusagen, daß er der Messias sei (Matthäus 16, 20):
«Da verbot er seinen Jüngern, daß sie niemand sagen sollen, daß er
Jesus, der Christus, wäre.» Dieser Safe ist auch bei Markus und Lukas
zu lesen. Die Evangelisten haben diesem Verbot also Bedeutung
beigelegt. Auch nach der Erscheinung auf dem Berg der Verklärung verbot
Jesus nach Markus (9, 9) seinen drei erwählten Jüngern, dieses Erlebnis
weiterzusagen, bis er von den Toten auferstanden sei.

Das sind Maßnahmen, die jedem politischen Denken und Handeln
zuwiderlaufen.

Selbst die Taten, welche sich sehr eigneten, politisch ausgewertet zu
werden, etwa die Tempelreinigung oder die Speisung der vier-
beziehungsweise fünftausend hat Jesus nicht in diesem Sinne verwertet. Er
ließ das Volk gehen (Matthäus 15, 39), stieg in das Boot und kam in die
Gegend von Magadon.

Zeichen werden Jesu Wunder und Taten genannt, das ist bezeichnend.

Politische Aktionen sind überlegt und zweckbedingt. Zeichen sind
Einbrüche einer andern Wirklichkeit, Wirkungen eines andern Geistes
als des, der im politischen Handeln der Menschen sich ausdrückt.

Insofern kann man sagen: Jesus hat nichts mit Politik zu tun. Aber
nur in diesem begrenzten Sinn sei das behauptet.

Wenn man die Frage «Jesus und die Politik» im Gespräch mit einem
üblichen Christen der Gegenwart anschneidet, dann wird er uns in
diesem Punkt zustimmen, daß Jesus eigentlich mit Politik nichts zu tun
habe, um dann aber hinzuzufügen, daß wir dem Staat gehorsam sein
müßten als Christen. Denn unser Thema beschränkt sich für viele auf die
Erzählung vom Zinsgroschen, wie Luther übersefet hat, genauer auf das

Streitgespräch mit den Pharisäern und Sadduzäern wegen der Steuerfrage.

(Matthäus 22, 15 ff., Markus 12, 13 ff., und Lukas 20, 20 ff.) Aus
diesem Gespräch wie der Safe «So gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist,

163



und Gott, was Gottes ist» als der Schlüssel zu Jesu Stellung zur Politik
angesehen und gelehrt. Unter diesem Motto haben Generationen von
Christen dem Kaiser nicht nur Steuern bezahlt, sondern geopfert, sich
selbst und andere. Die Mahnungen des lefeten Buches der Bibel, den
Kaiser nicht anzubeten, wurden überhört, weil sich mit Luther der Geist
vieler Christen in dieses Buch der Weissagungen nicht schicken wollte.
Die Macht der Obrigkeit, die sich des Christentums seit Konstantin
bemächtigt hat, hat an dieser Schriftstelle ihre lähmenden Lehren verankert
und aus der dynamischen Kraft der frohen Botschaft vom Reich Gottes
eine Salbe zur Erhaltung und Förderung sogenannter christlicher Obrigkeiten

gemacht bis auf diesen Tag.
Jesu Ablehnung eines politischen Weges für sich selbst wird nun

falscherweise mit völligem Untertanengehorsam gepaart.
Was aber sagt dieses Steuergespräch eigentlich? Zunächst darf nicht

vergessen werden, daß, nach den Berichten aller drei Synoptiker, Jesu
Antwort eine Antwort auf eine bösartig gestellte Falle war. Die Pharisäer
wollten Jesus mit seinen eigenen Worten fangen. Darum fragten sie ihn:
«Ist es recht, daß man dem römischen Kaiser Steuer zahle oder nicht?»
Viele Pharisäer haben das verneint, weil das Volk Gottes nur Gott Steuer
schuldig sei, das heißt nur Tempelsteuer zahlen solle. Würde Jesus so
frei geantwortet haben, so hätten sie ihn beim Prokurator verklagt und
des Hochverrates überführt. Um ihn gefügiger zu einer Antwort zu
machen, schmeicheln sie ihm: «Wir wissen, daß du wahrhaftig bist und
den Weg Gottes mit Wahrheit lehrst. Du nimmst auf niemand Rücksicht,
denn du siehst die Person nicht an.» Nun erst stellen sie die Frage: «Ist
es recht, daß man dem Kaiser Steuer zahle oder nicht?»

Ragaz weist darauf hin, welch warmen Klang das Wort Kaiser für
uns Abendländer hat. Da schwingen Klänge eines christlichen Kaisertums
mit, die damals unbekannt waren. Wir müßten Kaiser mit Cäsar
übersefeen und an die Grausamkeiten denken, die römische Cäsaren sich je
und je haben zuschulden kommen lassen. Der römische Denar trug das
Bild des Kaisers. Wenn Jesus gesagt hat: «Gebt dem Cäsaren, was dem
Cäsaren zusteht», so hat er damit gewiß eine Regel für das unter römischer
Besefeungsmacht seufzende Israel aufgestellt. Er lehnte Aufruhr und
Gehorsamsverweigerung bei der Steuerfrage ab. Mehr aber läßt sich aus
diesem Wort nicht entnehmen, um so weniger, als es ja gar nicht als
Verkündigung einer christlichen Staatslehre ausgesprochen ist, sondern von
Jesus gesagt wurde, um sich aus der Schlinge zu ziehen, die ihm die
Feinde zu legen versucht haben. Diese Wirkung hatte denn Jesu
Auskunft auch gehabt. Seine Widersacher wenden sich ab und verstummen.
Eine Trennung der Welt in ein Bereich, das dem Cäsaren gehört und ein
anderes, das Gott gehört, ein Verzicht dann gewissermaßen auf Einflußnahme

vom Reich Gottes her auf das Reich des Cäsaren und was immer
staatschristliche Theologie aus diesem kurzen Wort herauszulesen —
besser hineinzulesen — sich mühte, kann man unbefangenerweise nicht

164



feststellen. Vielmehr sagt uns auch dieses Wort lediglich, daß Jesus es
ablehnte, gegen die Römerherrschaft politisch vorzugehen. Daß seine
ganze Botschaft dem Menschen zeigt, was er Gott schuldig ist, nämlich
sich selbst ganz, seinen Leib und sein Leben, das muß beachtet werden,
und darauf liegt auch der Ton, und zwar der übertönend starke und
entscheidende Ton: Gebet Gott, was ihr Gott schuldig seid.

Im Gespräch mit Pilatus hat sich Jesus ähnlich reserviert der
Römerherrschaft gegenüber verhalten. Hoftheologen wollen in jenem Gespräch
eine Anerkennung der römisdien Obrigkeit sehen. Matthäus aber
schreibt: Jesus habe dem Statthalter nur die Frage «Bist du der König der
Juden?» mit Ja beantwortet, sonst aber auf die Fragen der Juden kein
Wort gesagt. Bei Johannes fragt Pilatus Jesus: «Weißt du nicht, daß idi
Macht habe, dich kreuzigen zu lassen, und auch die Macht, dich
freizugeben?» Jesus antwortete ihm: «Du hättest keinerlei Macht über midi,
wenn sie dir nicht von oben her verliehen wäre; darum hat der, welcher
mich dir überliefert hat, um so größere Schuld.» (Joh. 19, 11.) Calvin
erinnert daran, daß in demWort «von oben her» eine Mahnung an Pilatus
steckt, daß er als Richter einem höheren Richter verantwortlich sei. Andere
Ausleger gehen noch weiter und sehen darin die Staatsmacht grundsäfelich

von Jesus als gottgegeben anerkannt. Dem Juden fällt die größere
Schuld zu, weil sie die römische Rechtsprechung für ihre Zwecke
mißbrauchen.

«Mein Reich ist nicht von dieser Welt» — das ist Jesu Ablehnung des
politischen Weges für sich und seinen Auftrag. Ist es nicht grotesk, zu
denken, daß im Augenblick, wo dieser Auftrag am Menschen und seiner
Politik scheitert, der Herr diese Politik in ihrem Rahmen sanktioniert
habe?

3.

Damit kommen wir zu einer dritten Überlegung zu dem Thema «Jesus
und die Politik». Wir sagten: Im Geiste der Propheten des Alten Bundes
hat Jesus den Führern seines Volkes ins Gewissen geredet.

Zweitens aber stellten wir fest, daß er selbst keinerlei politische Ziele
anerkennt oder verfolgt. Nun aber wäre es falsch, dabei unsere Ober-
legungen abzuschließen. Denn gerade aus der lefetgenannten Tatsache
resultieren jene furchtbaren Verirrungen, die den Christen zum kritiklosen,

gehorsamen Untertanen machen und ihn auf dem Umweg einer
Theologie dahin bringen, daß er den Fußfall vor dem Satan aus Gehorsam

gegen die Schrift (wie man meint) tut, den der Herr mit den Worten
«Hebe dich weg, Satan» abgelehnt hat. Das Sdieitern einer landläufigen
Theologie dem Neuen, das Jesus auch für die Politik bringt, gegenüber
ist vorgezeichnet im Ausgang des Gesprädies zwischen Jesus und Niko-
demus. (Johannes 3, 1—21.) Man kann dieses Gespräch ein politisches
Gespräch nennen, denn Nikodemus wird ausdrücklich als Vertreter des
Hohen Rates eingeführt. Als solcher informiert er sich einmal über Jesus,

165



dessen prophetische Sendung Nikodemus anerkennt. Die Bewegung im
Volk zugunsten des neuen Propheten mag das Mitglied der Führung
beunruhigt haben. Persönliches Heilsverlangen sehen wir kaum bei diesem
Politiker. Jesu Zeichen haben im Raum des öffentlichen Lebens Aufsehen

erregt, darum kommt Nikodemus nur bei Nacht zu ihm.
Wie verläuft nun das Gespräch? Es wird schon überraschend eröffnet.

Jesus sefet seinen Besucher mit zwei Zügen schachmatt. Das Reich, das er
bringt, ist dem üblichen Sinn unverständlich. Es ist nur für
Wiedergeborene sichtbar und erreichbar. Der Politiker Nikodemus steht hier
genau so vor Jesus wie später der Politiker Pilatus. Seine Kunst ist am
Ende.

Die neue Staatskunst des Reiches Gottes ist nur neuen Menschen
zugänglich, Menschen, die aus der Wahrheit sind. Sie nur können Jesu
Stimme hören, verstehen. Politik ist menschliches Tun. Bei einer Geburt
handelt es sich um eine Schöpfung Gottes. Neugeborene Menschen
gehören dem Reich Gottes an. Diese Neugeburt gründet im Opfertod Jesu.
Darum führt Jesus das Gespräch mit Nikodemus auf die Schlange, die
Moses in der Wüste erhöht hat. Hier ist das Zeichen des Opfertodes
aufgerichtet und wird aufgerichtet im Kreuz. Der Neugeborene erfüllt seine
Berufung durch die Hingabe an den Herrn des Reiches Gottes. Taufe und
Führung des Heiligen Geistes sind dafür Kennzeichen.

Dem alten, nicht wiedergeborenen Menschen als Träger einer alten
Politik galten Jesu prophetische Wehe- und Gerichtsworte. Der neue,
wiedergeborene Mensch wird allein der Sache des Reiches Gottes dienen
können. Nur durch diesen Dienst — den Licht- und Salzdienst — wird
die Welt gerettet, die durch Politik an den Rand des Verderbens gebracht
wird.

Der Opfertod Jesu ist darum bei der Aufhebung der Politik ausschlaggebend.

Unter Politik verstand man Klugheit, Selbsterhaltung. Der Fuchs
oder der Wolf und auch der Löwe sind Symbole der Politik. Das
geschlachtete Lamm ist das Symbol des Reiches Gottes. Die ganze
Offenbarung des Johannes bezeugt den Sieg des geopferten Lammes. Auch
hier ist gezeigt, wie Jesus alles neu macht. Die neue Staatskunst des
Reiches Gottes, wenn man so sagen darf, ist Hingabe, wie der Menschensohn

sich dem Vater geopfert hat in völligem Gehorsam. Im Reich Gottes
ist also die Nachfolge Jesu, die Bereitschaft zum Opfertod, die entscheidende

«Politik». Auch das ist von Johannes in seiner Offenbarung klar
erkannt. «Sei getreu bis in den Tod ...» (Ape. 2, 10.)

Durch das Lamm wird die Politik der Gewalttat aufgehoben. Jesus
hat in der Bergpredigt darauf hin seine Jünger unterwiesen. Er hätte das
wohl nicht getan, wenn es nicht sein Wille gewesen wäre, in dieser Weltzeit

schon für diese Erde die neue Haltung des Reiches Gottes zu
begründen. Darum seine zusammenfassende Mahnung: «Ihr sollt vollkommen

sein wie euer Vater im Himmel», und die paulinische Fassung des

Hauptinhaltes der Bergpredigt: «Laß dich nicht das Böse überwinden,

166



sondern überwinde das Böse mit Gutem!» (Römer 12, 2.) Hier wird nun
die Tat des Menschen aufgerufen. Nachdem Gottes entscheidende Tat in
der Gründung des Reiches Gottes — Opfertod Jesu und Wiedergeburt
durch den Geist — festgelegt ist, wird der Mensch zur Liebe,Versöhnung,
Feindesliebe, Sorglosigkeit, zum Verzicht auf Reichtum, zur Ablehnung
der Selbstbehauptung oder gar Gewalt gerufen.

Wenn Truman seine Politik als auf die Bergpredigt gegründet
bezeichnet hat, so ist das als Ausdruck dessen, was dieser Mann als Christ
offenbar will und für wünschenswert hält, bezeichnend. In den
Vereinigten Staaten ist die Ansicht vieler Christen die, daß die Bergpredigt
entscheidend zur Staatskunst herangezogen werden sollte. Im Lande der
Lutherischen Reformation dagegen geht die Meinung mehr 'dahin, daß

man mit der Bergpredigt nicht regieren kann. Daran ist richtig, was auch
für Truman gilt, daß man mit der Bergpredigt tatsächlich so nicht regieren
kann, wie es heute geschieht. Tut man es doch, so unterliegt man einer
schlimmen Täuschung.

Daß Jesus die neue Politik, oder besser: die Haltung des Reiches
Gottes, für die Menschheit wirksam machen will, bekundet sich in der
Gründung der Gemeinde und in der Berufung einer Jüngerschaft. Nun
tritt an Stelle der Masse — dieses Instrumentes der menschlichen Politik —

die Gemeinde, an Stelle der Propaganda die Wirkung des Heiligen
Geistes. Darum hütet sich der Herr so sehr, menschlich-politische Mittel
anzuwenden, wo Gemeinde werden soll. Er läßt seine Anhänger gehen,
wenn sie innerlich nicht gewonnen sind. «Niemand kann zu mir kommen,
wenn es ihm nicht vom Vater gegeben ist.» (Joh. 6, 65.) Da sich viele von
ihm abwandten, hält er sie mit keinem Wort. Er wendet sich nur an die
Verbleibenden mit der Frage: «Wollt ihr auch weggehen?» Der entscheidende

Faktor, welcher die Jünger zusammenhält, ist Jesu Geist. Dieser
rein innerliche Zusammenhalt ist nun krisenfest. Auf diese Weise erhält
der Herr eine Gemeinde, mit der er die Politik der Welt aus den Angeln
hebt. Beispiele dafür sind die neue soziale Ordnung der Urgemeinde, der
Sieg des Christentums dank dem Märtyrertod seiner Zeugen und die
Kriegsdienstverweigerung der ersten Christen im Römischen Reich.

Mit der Verkündigung des Reiches Gottes verbindet Jesus die Mahnung

zur Buße. Wir sahen an Jesu Gerichtsworten über die Volksführer,
daß er die Mahnung, Buße zu tun, die Gesinnung zu ändern, nicht nur
auf die private Sphäre des menschlichen Lebens beschränkt wissen will.
Änderung des Denkens ist auch eine Forderung für die Politik und für
die Politiker. Er verlangt eine Änderung auf das Reich Gottes hin, das er
verkörpert. Pilatus und der Hohe Rat scheiterten an ihrem Unvermögen,
umzukehren und Buße zu tun. Über die Unbußfertigkeit Jerusalems
bricht Jesus in Tränen aus.

Durch Buße aber wird Jesus als der Herr des Reiches Gottes bekannt
und geehrt. Diesen Weg des Bekennens weist der Herr seine Jünger.
Politische Überlegungen im üblichen Sinn sind ihm für das Werden des

167



Reiches Gottes verwehrt. Das Bekennen seines Herrn und dessen Reiches
ist aber in gewissem Sinne auch eine politische Tat, die den Weg der
Liebe, den Weg des Opfers, der Gemeinde, der Achtung vor dem
Geringsten, den Weg der Gerechtigkeit und Barmherzigkeit weist. Die
Staatskunst im eigentlichen Sinne wird vom Herrn des Reiches gemacht.
Die alte Politik ist aufgehoben. «Siehe, ich mache alles neu», sagt der
erhöhte Herr. Die Seinen sind gerufen, sich durch Wort und Tat zu
diesem Neuen zu bekennen. Dann sind auch die alten politischen
Forderungen der Propheten erfüllt, und Jesus kann sagen: «Heute ist in mir
die Schrift erfüllt.» Der Weg zu einem neuen Himmel und einer neuen
Erde, in welchen Gerechtigkeit wohnt, ist offen. Ludwig Simon

Ignace Lepp,
ein Wegweiser des heutigen Frankreichs

Jüngst hat Henri Clouart in einem in den «Nouvelles Littéraires»
veröffentlichten Artikel mit Recht bedauert, daß die breite literarische
Öffentlichkeit Frankreichs anläßlich des Todes von Louis Lavelle, dessen

adelige Erscheinung wir seinerzeit hier heraufbeschworen haben, dem
Werk dieses Philosophen, der ein großer Weiser war und der die Literatur

ehrte, indem er der Philosophie diente, nicht die Bedeutung zuteil
werden ließ, die es verdiente. Leider war er ein bescheidener Mensch, der
keinen Nufeen aus dem Snobismus zog, der mit gutem oder schlechtem
Vorbedacht (zum Beispiel im Falle Bergsons voll und ganz gerechtfertigt)
heute allein geeignet ist, den literarischen Ruhm zu begründen. Denn in
einer Zeit, wo immer mehr die Gaukler und die lärmend überschäfeten
Ruhmesgrößen den Vordergrund der Szene behaupten, darf man sich
mit Recht fragen, welcher Plafe wohl für die treuesten und ernstesten Diener

des Geistes übrigbleibt, die uns eine Botschaft zu verkünden haben.
Neben diesen lefeteren, und nach dem schmerzlichen Verlust, den die

echteste französische Geistigkeit mit dem Hinscheiden eines Louis Lavelle
erlitten hatte, einem Verlust, der dem Emmanuel Mouniers in kurzem
Abstand folgte, geziemt es sich, einen anderen französischen zeitgenössischen

Denker vorzustellen, dessen wesentliches und befruchtendes Schaffen

bisher noch nicht richtig gewertet erscheint. Diese Tatsache ist um so
unverzeihlicher, als Ignace Lepp, der im Innersten und im besten Sinne
des Wortes ein kämpfender Schriftsteller (écrivain engagé) ist, niemals
die Absicht hatte, sich in seinen elfenbeinernen Turm einzuschließen, sich
nur an die Spezialisten in der Philosophie zu wenden, weil diese, wie er
meint, heutzutage schon genügend nur für sie bestimmte Bücher besifeen.
Aber neben diesen Spezialisten gibt es die unzählige Schar der andern,
die, von der quälenden Angst unserer Zeit erdrückt, nach den vielen auf-

168


	Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : Jesus Christus und die Politik (Schluss)

