
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 47 (1953)

Heft: 4

Artikel: Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : Jesus
Christus und die Politik

Autor: Simon, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139780

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139780
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Auf daß Gott sich über uns nicht zu beklagen hat, daß wir uns nicht
zu Ihm bekehrt hätten.

Ja — Gott hat uns etwas in dieser Katastrophe zu sagen.
Zu uns persönlich.
Zu Kirche und Volk.
Die Stimme des Herrn ist über den Wassern. Amen.

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 5.—12. OKT. 1952

Jesus Christus und die Politik*
Die Politik ist heute unser Schicksal. Sie ist als Handeln im Staat, in

der Wirtschaft, in der Kirche der Erhaltung dieser weltlichen Einrichtungen

gewidmet. Macht ist ein wesentlicher Faktor dieses Handelns.
Diese Macht hat sich zunehmend gesteigert im Lauf der Weltgeschichte.
Heute leben Millionen von ihrem Staat. Sie erhalten das tägliche Brot, aber
auch die Arbeit, die Wohnung und Kleidung vom Staat oder von öffentlichen

Einrichtungen. Oft genug erhalten wir heute auch unsere Gesinnung

und Denkweise, jedenfalls aber die Bahnen, in denen sich unsere
Gedanken in einem mehr oder weniger großen Spielraum bewegen, vom
Staat zugewiesen. Schule, Presse und Propaganda arbeiten. Der Staat ist
überaus mächtig. Wie er gelenkt wird, das ist für uns schicksalhaft. Das
haben wir erlebt, als der Staat uns nicht nur schüfete, wie das in anderen
Staaten Europas der Fall war, sondern als er die Mehrzahl seiner
Bürger um ihr Hab und Gut brachte, viele um ihr Leben und mehr noch
um ihre Gesundheit. Der Staat beschränkt die Freiheit und maßt sich Einfluß

über Familie und Erziehung an. So überschattet die Macht des
modernen Staates — auch in einer Demokratie — das gesamte Leben. Darum
Schicksal und darum die Kunst, diesen Staat zu lenken, schicksalschwer.
Das alles nennt man Politik.

Was hat Jesus Christus damit zu tun? Diese Frage wird uns wohl
in jedem der vorgesehenen Vorträge irgendwie begegnen. Wir sprechen
als Christen, die im Bannkreis der Politik um ihre Haltung ringen.

Das heutige Thema kann zweifach verstanden werden: Jesus Christus
und die Politik grundsäfelich oder Jesus Christus und die Politik zu seiner
Zeit. Das erste Thema ist das Thema der ganzen Tagung, denn Jesus
Christus ist das Reich Gottes. Das zweite Thema würde uns eine Hilfe
zum Gesamtthema zu geben versuchen und die Frage stellen:

* Wir verweisen in diesem Zusammenhang auf die neue Schrift «Jesus im
politischen Zeitgesdiehen» von Pfarrer Wilhelm Mensdiing (Selbstverlag, Freundsdiaftsheim,

Bückeburg, Deutschland). D.R.

120



Welke Einstellung zur Politik seiner Zeit hatte Jesus?

Daraus folgt von selbst eine Wegweisung für heute. Hatte die Politik
zu Jesu Zeiten eine ähnlich beherrschende Stellung wie heute? Grundsäfelich

war auch damals die Politik das Schicksal der Menschen. Im
einzelnen aber durchdrang sie das Leben noch nicht so intensiv wie heute.
Sie ließ Räume des Daseins frei, in denen sie keine Macht übte. Das Leben
der Stillen im Lande, aus deren Reihen Jesus kam, und seine und des
Johannes des Täufers Tätigkeit zeigen das.

Aber das öffentliche Handeln sefete auch Grenzen, die nicht
überschritten werden durften. So wurde Johannes dem Täufer und Jesus die
Politik schließlich zum Schicksal. Beide sind auf dem Boden des politischen
Handelns umgebracht worden. Waren sie unpolitisch, dann wäre ihr Tod
eigentlich ein Versehen der Politik, oder waren sie politisch, aber der
herrschenden Richtung feind?

Bei Johannes dem Täufer, der die Ausschweifungen im Privatleben
und wohl auch in der Regentschaft des Vierfürsten Herodes geißelte, ist
es klar. Er bejaht die Politik im Sinne der Propheten des Alten Bundes
und weiß sich von Gott gesandt, ins Gewissen zu reden und zu strafen.
Er vertritt Gottes Gesefe als Richtschnur für das Handeln der Politiker,
straft und mahnt. Er bleibt seiner prophetischen Mission treu, handelt
nicht genuin politisch, wirkt aber durch sein Wort in die politische Sphäre
hinein, weil er den Menschen beurteilt und straft, mahnt und anspricht,
die politische Höchstverantwortung tragen.

1. In diesem Sinne hat auch Jesus politisch gewirkt.
2. Im Sinne eigentlichen politischen Handelns hat sich Jesus nicht

betätigt.

3. Seine Reichsbotschaft und seine Gemeindegründung bedeuten das
Ende der Politik und die Erwartung von etwas Neuem.

1.

Die politischen Verhältnisse zur Zeit Jesu sind gekennzeichnet durch
die Tatsache der römischen Besefeung des Landes und verbliebenen Resten
einheimischer Autorität.

Die staatlike Autorität des alten Israels bestand zu Jesu Zeiten nicht
mehr. DerWiederaufbau des staatlichen Lebens nach dem Exil vollzog sich
unter fremder Oberherrschaft. Im 2. Jahrhundert v. Chr. gründeten die
Makkabäer, im Anschluß an die Empörung gegen den syrischen König
Antiochus IV. Epiphanes und seine Hellenisierungspolitik, noch einmal
eine relativ selbständige Königsherrschaft. Thronstreitigkeiten und das
Eingreifen der Römer beendeten die Existenz des Judentums als Staat.
Im Jahre 63 v. Chr. erobert Pompejus Jerusalem.

Die Herrschaft der landfremden Familie des Herodes war von Roms
Gnaden, das gilt schon vom sogenannten «Großen» Herodes, der in den

121



Kämpfen zwischen Antonius und Oktavian sehr geschickt zum Sieger,
dem künftigen Kaiser Augustus, hinüberwechselte. Das gilt erst recht von
seinen Söhnen, unter die das Reich des Herodes nach seinem Tode geteilt
wurde. (M. Dibelius, «Jesus», S. 530.)

W. Mensching weist in seinem Hefte «Jesus im politischen
Zeitgeschehen» darauf hin, daß das jüdische Volk die Abschaffung des Königtums

forderte, als Herodes I. im Jahre 4 v. Chr. starb. Fünfzig
Abgeordnete seien nach Rom gereist, um dort, von 8000 Juden der Weltstadt
unterstüfet, Augustus zu bitten, daß er keinen neuen König bestätige,
vor allem keinen Sohn oder Angehörigen aus dem Haus des Herodes.
Die Petitionen blieben ohne Erfolg; denn es brachen in Palästina da und
dort blutige Revolten aus, die der römische Feldherr Varus niederschlug.
Augustus verteilte daraufhin Palästina an die Söhne des alten Herodes:
Samaria und Judäa fielen an Archilaus, Galiläa und das südliche
Ostjordanland Peräa fielen an Herodes Antipas, die nördlichen Gebiete an
Philippus. 6 n. Chr. wurde Archilaus abgesetzt, und Judäa und Samaria
wurden unmittelbar römisches Gebiet. Ein Prokurator des Kaisers zog in
Cäsarea auf. Römische Besefeungstruppen zogen dort wie in der Königsburg

in Jerusalem ein.
So war das Land, in dem Jesus wirkte, Galiläa, und erst recht Judäa

von einer fremden Macht beherrscht. Wenn Jesus der Autorität des
Staates begegnete, waren es meist fremde Herren, die sie vertreten
mußten. Auch die Hilfstruppen, die in Palästina standen, waren nicht
Juden. Die Zollunterpächter aber, die dem Generalpächter möglichst viel
an indirekten Steuern, zum Beispiel anWegegeld für eingeführteWaren,
einzutreiben hatten, waren zwar Juden, aber wegen ihrer unehrlichen
Praxis und wegen ihrer Bindung an die Römer so verhaßt und verachtet,
daß man sie nicht zur jüdischen Gemeinde rechnete und den Verkehr mit
ihnen mied.

Die eigentliche Innenpolitik überließ der kaiserliche Statthalter
weitgehend dem Synedrium. Luther sagt: dem Hohen Rat. Das waren 70
Mitglieder, Hohepriester und Schriftgelehrte, Sadduzäer und Pharisäer. Sie
hatten in Judäa Machtbefugnis. Todesurteile — das wissen wir aus dem
Prozeß Jesu —¦ mußte der Prokurator bestätigen. Das war der höchste
jüdische Gerichtshof. Die führenden Männer dieses Rates greift Jesus an,
wenn er sagt, auf dem Stuhl des Moses hätten sich die Schriftgelehrten
und Pharisäer gesefet. (Matth. 23, 3.) «Alles nun, was sie euch zu tun
gebieten, das tut und befolgt. Aber nach ihren Werken richtet euch nicht;
denn sie sagen es wohl, tun es aber nicht.» Damit kommen wir zu Jesu
Angriff auf die politischen Führer; er ist unbestreitbar.

Freilich ist es kein Angriff, der die falsche Politik dieser Politiker zum
Ziel hat, wie es einst von Propheten geschehen ist. Jesus äußert sich über
das Verhältnis des Hohen Rates zu den Römern, soviel ich sehe, nicht
kritisch, beziehungsweise überhaupt nicht. Aber er stößt mit der Unmoral
der politischen Führer zusammen und geißelt sie. Vielleicht haben Hörer

122



schon damals gesagt: Er wird politisch, als er seine Jünger warnte: «Hütet
euch vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen,
inwendig aber sind sie reißende Wölfe. An ihren Früchten sollt ihr sie
erkennen.» (Matth. 6, 15.)

Wir wissen aus der Gegenwart, daß das Zitat dieses Herrenwortes
politisch Aufsehen erregen kann. Aber Jesus wurde deutlicher. Er scheute
sich nicht, die Führer seines Volkes als Heuchler zu entlarven. Die Pharisäer

waren ja in gewissem Sinne eine politische Partei der damaligen Zeit,
das heißt eine Partei, die vor allem religiöse und theologische Belange
hatte, aber die religiösen Belange waren damals eben politische, jedenfalls
innenpolitische Belange. Die Partei der Pharisäer verlangte strengste
Beobachtung des jüdischen Gesefees. Sie forderte dazu notwendige
Schriftgelehrsamkeit, und ihre Anhänger wurden darum oft zusammen als
Pharisäer und Schriftgelehrte benannt und bekämpft. Sozial gesehen waren
sie, im Unterschied zu den Sadduzäern, den minderbemittelten Schichten
angehörend. Ihre Stellung zu den Römern war kühl, im Gegensafe zu
den Sadduzäern, die als höhergestellte Regierende mehr Berührungspunkte

mit der Besefeungsmacht hatten. Sie lehnten jeden Eingriff der
Römer in das jüdische Leben ab, verurteilten auch die Steuerzahlungen
an die Römer. Im Volk galten sie als die Musterfrommen und wahren
Patrioten.

Der Gegensafe, in welchen Jesus zu diesen Volksführern
hineinkommt, muß politisch beurteilt werden. Wenn heute ähnlich starke
Vorwürfe gegen Regierende laut würden, würde man die politische Seite
dieser Stimme ohne weiteres erkennen. Daß man von Jesus sagen konnte,
er habe mit Politik nichts zu tun, ist wohl politisch ein sehr geschickter
Schachzug des Gegenspielers. Inwiefern er eine relative Begründung in
Tatsachen hat, wird noch zu zeigen sein.

Zunächst einmal stellen wir fest: Jesus gerät im Verlauf seines Wirkens

sehr bald in Gegensafe, ja in schärfsten Kampf mit den innenpolitischen

Führern seines Volkes. Er zieht sich nun nicht grundsäfelich
zurück, wiewohl er zeitweise ausgewichen ist. Er nimmt kein Blatt vor den
Mund, sondern redet ihnen offen ins Gewissen. Darin sehe ich eine
prophetische Linie seines Handelns.

Mit dem Kaiser in Rom kam Jesus nicht in Berührung. Seinem
Statthalter sagt er beim Verhör frei: «Du hättest keine Macht über mich, wenn
sie dir nicht von oben gegeben wäre.» (Joh. 19,11.) Auch damit spricht er
ein politisches Wort der Belehrung und Ermahnung für einen politischen
Machtträger aus. Mit seinem eigentlichen Landesherrn, Herodes Antipas
(4 v.Chr. bis 39 n.Chr. König in Galiläa und Peräa [Tetrarch]), hat Jesus
nie gesprochen. Beim Verhör hat er ihm kein Wort gesagt. Nach Lukas
13, 32, erfahren wir, daß Herodes Jesu nachstellen wollte, wahrscheinlich

weil er in ihm einen neuen Johannes den Täufer, den er hingerichtet
hatte, vermutete. Jesus läßt ihm ausrichten: «Sagt diesem Fuchs, daß ein
Prophet in Jerusalem sterben muß nach der Schrift.»

123



Mit diesen zwei Stellen sind Jesu Worte zu den politischen Gestalten
des Prokurators und des Tetrarchen erschöpft.

Um so zahlreicher aber sind die Stellen, in denen er den
Volksführern, die er in Jerusalem täglich vor Augen sah, ins Gewissen redet.
Dieses prophetisch-politische Wort möchte ich einmal nach fünf Seiten
hin beleuchten:

Jesus ruft die Pharisäer und Priester zur Barmherzigkeit.
Jesus warnt sie vor unsozialer Haltung, vor Üppigkeit und Luxus.
Jesus mahnt sie, sich der Ausgestoßenen und Niedrigen anzunehmen.
Jesus straft ihre Unwahrhaftigkeit.
Jesus spricht ihnen das Recht und die Fähigkeit zur Führung ab.

a) Der Mann, welcher Jesus versuchte mit der Frage, was er tun
müsse, um das ewige Leben zu erlangen, war ein Gesetzeskundiger, also
ein Parteigänger der Pharisäer. Jesus erzählt ihm das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter. Die politische Spifee darin ist die Gestalt des
Priesters. Er geht vorüber und übt die Barmherzigkeit, welche ihm das
Gesefe vorschreibt, gerade nicht. Das tut ein Ungläubiger, ein Samariter.
«Tue desgleichen!» Das sagt Jesus dem Schriftgelehrten und zugleich
allen seinen Freunden. Später tadelt er sie, daß sie die Hauptsache im
Gesefe außer acht lassen: nämlich die Rechtspflege, die Barmherzigkeit
und die Treue (Matth. 23, 23).

b) Eng damit zusammen hängt die Warnung vor dem Geiz und der
Härte gegenüber den sozial Schwachen. Im Lukas 16, 14, wird ausdrücklich

berichtet: «Dies alles hörten die Pharisäer mit an, die geldgierig
waren, und rümpften die Nase über ihn.» Er wendet sich also bewußt an
die Volksführer mit den Mahnungen, die im Gleichnis vom reichen Mann
und armen Lazarus stecken (Lukas 16, 19—34). In der unsozialen
Haltung, dem Geiz und der Üppigkeit dieser Volksführer sieht er einen
großen Schaden. Er verheißt ihnen die Hölle. Matth. 23, 14: «Wehe euch,
Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler! Ihr bringt die Häuser der
Witwen gierig an euch und verrichtet zum Schein lange Gebete. Darum
werdet ihr ein um so strengeres Gericht erleiden!»

c) Schließlich ist Jesu Haltung den Zöllnern und Sündern gegenüber
ein dauernder Anstoß der Volksführer. Jesus mildert diesen Anstoß
nicht, sondern er verschärft ihn, weil durch seine Haltung das Gewissen
der Pharisäer wachgerufen werden soll. Beim Gastmahl im Hause eines
Pharisäers, als eine übel beleumdete Sünderin Jesus salbst, wird der Tadel
vom Herrn offen ausgesprochen. Im Gleichnis vom Pharisäer und Zöllner
wird der Hochmut und Stolz gegenüber den andern gegeißelt. Und damit
trifft er schließlich die schlimmste innere Haltung der Volksführer: die
Heuchelei.

d) Der Name Pharisäer ist durch die Heilige Geschichte einseitig mit
diesem Makel behaftet und belastet. Jesus macht den Pharisäern und
Schriftgelehrten zum Vorwurf, daß sie Gottes Gebot übertreten. Sie tun

124



das scheinheiligen menschlichen Satzungen zulieb. Er spricht (Mt. 15, 7)
sehr deutlich: «Ihr Heuchler! Treffend hat Jesaias von euch geweissagt mit
den Worten (Jes. 29, 13) ,Dies Volk ehrt mich mit den Lippen, aber ihr
Herz ist weit entfernt von mir.'» Die Jünger berichten von diesenWorten
ausdrücklich, die Pharisäer hätten daran Anstoß genommen. Jesus
vernimmt das und hört nicht auf, weiterhin die Heuchelei dieser Volksführer
zu geißeln. «Ihr schließt das Himmelreich den Menschen zu. Ihr selbst
geht ja nicht hinein; aber ihr laßt auch die nicht hinein, die hineingehen
wollen.» (Matth. 23, 13.) «Ihr haltet die Außenseite des Bechers und der
Schüssel rein, innen aber sind sie voll von dem, was ihr durch Raub und
Unenthaltsamkeit an euch gerissen habt!» (Matth. 23, 25.) Schärfer
konnte kaum gesprochen werden.

e) Und damit kam Jesus zum schärfsten politischen Schluß: diese
Leute sind zur Führung des Volkes ungeeignet. Innenpolitische und
religiöse Führung fielen damals zusammen. Dies religiöse Urteil war also
ein politisches: dem warnenden Wort der Jünger, die Pharisäer würden
sich über Jesu strenge Warnungen ärgern, antwortet Jesus: «Laß sie
nur: sie sind blinde Blindenführer.» Er spricht ihnen also die Fähigkeit,
auf Mose Stuhl zu sifeen, ab. Sie können das Volk nicht führen, wenn aber,
dann nur ins Verderben. Im Gleichnis von den ungetreuen Weingärtnern
wird ihnen die Führereigenschaft am offenkundigsten abgesprochen. Sie

empören sich auch und wollen ihn verhaften. Denn er hatte ihnen das

göttliche Recht zur Volksführung aberkannt. «Das Reich Gottes wird von
euch genommen werden und einem Volke gegeben werden, das dessen
Früchte bringt.» (Matth. 21.) Das Wehe über die Pharisäer steigert sich
(Matth. 23). Sie werden übertünchte Gräber genannt. «So erscheint ihr
den Menschen von außen gerecht, inwendig aber seid ihr voll Heuchelei
und Gesefeesbruch.»

«Ihr seid Söhne der Mörder der Propheten. So macht denn ihr das
Maß der Schuld eurer Väter voll. Ihr Schlangen und Otternbrut! Wie
wollt ihr dem Strafgericht der Hölle entgehen?»

Wenn in unseren Tagen nur halb so stark an politischen Führern
Kritik geübt würde, dann würde niemand auf den Gedanken kommen,
daß das keine politische Sache sei. Bei Jesus hat die Kirchengeschichte
und ihre mancherlei Irrwege die klare Sicht seines Bildes und seiner
Haltung zur Politik verwischt. Denn die Tatsache ist unbestreitbar, daß der
Herr den Führern seines Volkes ins Gewissen geredet hat wie niemand
zuvor und daß er Ablehnung getroffen hat und seine Mahnungen darum
in Gerichtsdrohungen übergeführt hat, die an Schärfe einzig dastehen.
Er verlangt von politischen und religiösen Führern Barmherzigkeit, Herz
und Verständnis für die Armen und sozial Schwachen, Witwen und
Waisen, er verlangt sinnvolle Erfüllung des Gesefees Mose, bekämpft
Einseitigkeit, fordert innere Wahrhaftigkeit, Recht und Treue zum
Gesefe und Geist der Schrift.

Dieser Prophetenaufgabe opfert er sein Leben.

125



Trofedem kann man sagen, Jesus habe eigentlich keine politischen
Motive gehabt. Er hat die Pharisäer und Sadduzäer nicht bei politischen
Entschließungen beraten, und er hat vor allem keine eigentlichen politischen

Schritte unternommen. Jesus hätte, wenn er wesentlich politisch
hätte handeln wollen, in Galiläa, am Sife des Tetrarchen, auftreten müssen

und eine politische Bewegung entfachen. Herodes Antipas hätte dann

gegen Jesus Stellung genommen. Jesus hätte dann aber vor allem die
wichtigste und modernste Stadt Galiläas damals ergreifen müssen: Tiberias

am See Genezareth. Tiberias hat schon den Namen des Kaisers und
lebte vom Ruhm des Tetrarchen und in der Sonne seines Hoflebens.
Jesus aber scheint Tiberias gemieden zu haben. Mittelpunkt seiner
Wanderwege ist Kapernaum, und weder die Wahl dieses Ortes noch
der Aufenthalt in anderen Gegenden (meint Martin Dibelius) können
im Sinn einer politischen Tendenz gedeutet werden. Die einzige Reise
Jesu, deren Ziel berichtet wird und deren Absicht erschlossen werden
kann, ist die am Ende seiner Wirksamkeit nach Jerusalem. In Jerusalem
stellt sich Jesus den entscheidenden Gewalten des Landes und führt die
religiöse Entscheidung herbei.

Etwaige politische Absichten seiner Anhänger und Jünger lehnt er ab.
Johannes erzählt (Kap. 6,15): «Da Jesus nun merkt, daß sie kommen und
sich seiner mit Gewalt bemächtigen würden, um ihn zum König zu machen,

zog er sich wieder auf den Berg zurück, er ganz allein.» Hier hatte Jesus
die Faktoren zu politischem Handeln in der Hand: Massen und Macht.
Er aber spielt sie nicht aus, sondern legt sie ab. Er fällt auf das Angebot
des Satans nicht herein, der ihm alle Reiche der Welt angeboten hat für
einen Fußfall. Hätte er dieses Angebot angenommen, wäre er Politiker
größten Stils und gewissesten Erfolges geworden. Nur das, was er in
seiner Kritik an den Pharisäern grundsäfelich geißelte, wäre Conditio sine
qua non dieser Politik geworden: die Ausschaltung des Gesefees Gottes,
des Unbedingtheitanspruches, der alleinigen Anbetung und des alleinigen
Gehorsams zu Gott. Heute sagt man, die Politik trägt die Gesefee ihres
Handelns in sich selbst und merkt nicht, daß das nicht eigene Gesefee,
sondern Gesefee des Teufels sind. Ihr Wesen ist Gewalttat. Die Jünger
mußten erst durch Enttäuschung und Versagen hindurch gehen, um von
ihren politischen Ambitionen loszukommen. Noch auf dem Wege nach
Jerusalem, als ihnen die Samariter keine Herberge anweisen wollen,
wollen sie Feuer vom Himmel regnen lassen nach Elias Vorbild. Jesus
weist diese politische Haltung schroff ab: «Wisset ihr nicht, welches
Geistes Kinder ihr seid? Der Menschensohn ist gekommen, Seelen zu
retten ...!» (Luk. 9, 55.)

Die Bezeichnung «Menschensohn» ist in den synoptischen Evangelien
vorherrschend. Sie steht da dreimal mehr zu lesen als «Messias». Man
kann auch darin eine Ablehnung politischer Zielsefeungen sehen. Die
Namen Davidssohn und Messias lassen viel eher eine politische Deutung

126



seiner Sendung zu. Menschensohn aber heißt der Gesandte Gottes an die
Welt, nicht der Erbe des Davidschen Thrones und der Befreier von der
Römerherrschaft. Dibelius sagt in seinem Buch «Jesus»: «Wer behaupten
will, daß Jesus einen Angriff auf die römische Behörde geplant habe, muß
der gesamten Überlieferung widersprechen: nicht nur den Worten vom
Schlag auf die Backe oder vom Dienen, sondern auch den Verheißungen
vom Reiche Gottes, das Gott den Demütigen, von der Welt Geschiedenen
und Einsamen geben will. Wollte Jesus politisch vorgehen, so mußte er
auch seine Anhänger anders auswählen, mußte er mehr auf
Massengewinnung und öffentlichen Erfolg bedacht sein, mußte in den Hauptstädten

des Landes auftreten und mußte in Wort und Tat Aktionswillen
und Kampfeslust seiner Jünger wider das Bestehende richten. Getan hat
er von dem allem das Gegenteil. Und wenn er sich den Messiastitel
gefallen ließ, das Wort Menschensohn aber — mit und ohne Beziehung auf
sich — selber gebrauchte, so ist das eine Bestätigung seiner unpolitischen
Haltung.» (Schluß folgt)

Das Weltfriedensjahr
Vorbemerkung-. Wir haben den bedeutsamen Friedensbeitrag von Dr. A.

Jacobus leider nur verkürzt aufnehmen können. Der Verfasser gründet seinen
Vorschlag für ein Weltfriedensjahr auf das mosaische Gesefe, welches die Einrichtungen

des Sdimitta- und des Jobeljahres sowie den Sabbath hervorgebracht hat.
Das Schmittagesefy schreibt, wie es Dr. Jacobus schildert, vor, daß in jedem siebenten

Jahr alles Privateigentum am Boden des Landes aufgehoben sei (3. Buch Mosis,
Kap. 25, 1—7; 2. Buch M., Kap. 23, 11). Der Sinn und Zweck des Schmittajahres
ist das Recht auf den Ertrag der allen Nahrung spendenden Natur. Das Jobeljahr
führt einen völligen Umsturz der wirtschaftlichen Verhältnisse herbei, denn nach
sieben mal sieben Jahren kehren alle ursprünglichen Besifeer des nach der
Einnahme Kanaans zu gleichen Teilen aufgeteilten Landes zu ihrem Besife zurück
(3. Buch M., Kap. 25). Am Sabbath, der ausdrücklich um der Sklaven willen
eingesefet worden ist, hat jede Woche das ganze wirtschaftliche Leben stille zu stehen.
Dieser Tag ist Gott geweiht (5. Buch M., Kap. 5, V, 14, und 2. Buch M., Kap. 31,
V, 16). Der Gedanke des Sabbaths wurde von einem großen Teil der Welt in der
Schaffung des Sonntags als allgemeinem Ruhetag übernommen. Vielleicht ist es
uns möglich, uns mit diesen drei segensreichen jüdischen Gesefeeseinrichtungen an
Hand von Dr. Jacobus' Ausführungen einmal eingehender zu befassen und die
darin zum Ausdruck gebrachten Probleme, die uns alle heute mehr denn je
angehen, durch eine Schau von Christus her zu neuer Beleuchtung zu bringen und
weiterzuführen. Auf jeden Fall verdient der vorliegende Vorschlag des Verfassers,
ein Weltfriedensjahr zu schaffen, größte Beachtung aller verantwortungsbewußten
Menschen. Dag Hammarskjöld, der neue Generalsekretär der UNO, erklärte,
die Hauptaufgabe der UNO sei heute die «Reorganisation der Welt». Deshalb
sollten Vorschläge wie der vorliegende heute in jedem einzelnen schöpferisch
weiterwirken, damit der totalen Vernichtung unserer Erde im allerlefeten Augenblick

noch Einhalt geboten werden kann. D. R.

In einer Botschaft vom März dieses Jahres (1952) ersuchte Präsident
Truman den amerikanischen Kongreß, den mit den USA verbündeten

127


	Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : Jesus Christus und die Politik

