
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 11

Artikel: Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : die
Gemeinde Christi und die Politik

Autor: Böhler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139682

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139682
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gottesliebe kann Gott selber die Umkehr gestatten. Wer Gott nur fürchtet,

verbietet sie ihm und macht sie sich selbst unmöglich. Das wußte
Arnos, wahrscheinlich ein Zeitgenosse des historischen Jona, dem unser
Buch zugeschrieben ist, der weder vor dem Hohepriester noch vor Gott
flüchtete und der uns gelehrt hat: «Hasset das Arge! Liebet das Gute!
Das Recht sefet im Tore ein! Gunst schenkt dann vielleicht Er, der um»
scharte Gott, dem Oberreste Josephs.» Ernst Simon

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 5.—12. OKT. 1952

Die Gemeinde Christi und die Politik

Das von der Theologie im allgemeinen für sie selbst und für die
Kirche als unfruchtbar erachtete 19. Jahrhundert hat zu dem umstürzenden

Fortgang der Entwicklungen in Wirtschaft, Industrie, Technik,
Wissenschaft und Politik die ebenso eindeutige wie scharfe Absage an alle
«Religion», an «Christentum» und «Kirche» gebracht, wie sie Karl Marx
und später Friedrich Niefesche aussprachen. Darin hat sich der Mensch
dieses Jahrhunderts, das bis jefet alle Leitlinien unseres eigenen
Jahrhunderts bestimmt, mit seiner Welt gleichsam endgültig praktisch und
theoretisch von Christentum und Kirche und von einem idealistisch
verstandenen «Reiche Gottes» gelöst, ist dem Staate, der Politik und Wirtschaft

verfallen und proklamierte das «Reich des Menschen» beziehungsweise

«Übermenschen», das in der Folge in das Reich der Dämonen und
des Teufels einmündete und eine unabsehbare Reihe von Katastrophen
mit sich führte. Davon erzittert heute die Welt, und die Menschen
ängstigen sich in Unglauben, Wahn und Verzweiflung ebenso wie in
raffender Lebensgier und suchen sich wie ihre trostlos und kalt gewordene
Welt vor sich selbst und gegeneinander durch Gewalt zu sichern und zu
retten. Man sucht «Rettung», worin keine Rettung ist.

Dieses gleiche 19. Jahrhundert birgt aber in sich auch ganz andere
«Entwicklungen», ganz andere Geistesmächte. In ihm leben Gestalten
wie Blumhardt, Vater und Sohn, kämpfen ein Kierkegaard und ein Tolstoj,

verkündigen ein Dostojewskij und ein Solowjeff eine neue, universelle

Botschaft. Bei ihnen wird um eine neue Erfassung des «Christlichen»
gerungen, was es sei und bedeutet in der Welt und für die Welt. Bei
ihnen handelt es sich um ein neues Verständnis der Sache Christi. Sie
vollziehen aber auch die über allen Unglauben und allen Unverstand
hinausgehende — bisher schärfste — Kritik an Christentum und Kirche
selbst, von dem aus, was mehr und anders ist als sie: von Christus und

427



seiner Botschaft vom Reiche Gottes her. So verschieden die Haltung
dieser Gestalten im einzelnen ist, in einem gehören sie alle zusammen:
sie sind durchglüht von der Leidenschaft für eine tiefgreifende und
umfassende Erneuerung der Sache Christi. Das führt bei den Blumhardt zur
Entdeckung und Vertretung der biblisch-realistisch und als lebendige und
fortgehende Offenbarung verstandenen Botschaft vom Reiche Gottes,
welches sich bei ihnen als eine neue Wirklichheit erweist. Dem Abbruch
des Christentums, dem fortgehenden und bei weitem nicht vollendeten,
entspricht ein «Durchbruch» zu Christus und zum Reiche Gottes, von dem
wir glauben dürfen, daß er zu einem gewaltigen Siege der Sache Christi
in der Welt führen wird.

Aus der neuen Wirklichkeit des Reiches Gottes, seinen Gaben und
Kräften, wie sie in den beiden Blumhardt aufgebrochen sind, erwächst
ein neues Verständnis der biblischen Botschaft überhaupt und eine neue
Vertretung dieser Botschaft in der Welt und unter den Menschen. Diese
Bedeutung der beiden Blumhardt stellt Leonhard Ragaz in seinem Blum-
hardt-Buch — «Der Kampf um das Reich Gottes in Blumhardt Vater und
Sohn — und weiter!» ¦— heraus. Das wichtigste daran scheint mir ein
aus der Kritik der Religion, des Christentums und der Kirche gewonnenes

neues, praktisch und theoretisch wirksames Verhalten gegenüber
der Welt. Waren Christentum und Kirche in der Welt aufgegangen
oder von der Welt aufgesogen worden und unterschieden sich von ihr
allenfalls noch als «Religion» oder als «Organisation der Religion» (R.
Rothe), das heißt als Kirche, die sich der bestehenden Kultur und Zivilisation

wie dem bestehenden Staats- und Wirtschaftswesen einfügte
und unterordnete oder ihm die religiöse Weihe gab, so erwachte nun
in diesen Männern die weltüberlegene, weltverwandelnde und
welterneuernde Art des Reiches Gottes und Christi zu neuem Leben. Diese
Männer waren der Beginn einer neuen Begegnung und Auseinandersefeung

der Sache Christi mit der Welt, welche über das katholisch-mittelalterliche

wie das protestantisch-neuzeitliche Verständnis dieser Sache
und ihres Verhältnisses zur Welt grundlegend hinausging und heute im
Kampf unserer Zeit im Mittelpunkt der Auseinandersefeung steht.

In diesem Ringen geht es, um nun mit Bedacht Losungen von Leonhard

Ragaz zu gebrauchen, darum, loszukommen von der in Erstarrung
und Tod geratenen «Religion» zur Wirklichkeit des gekommenen und
kommenden Reiches Gottes, weg vom Christentum zu Christus selbst,
los von der «Kirche» als Organisation der Religion zur Nachfolge Christi
und zu seiner Gemeinde. Mit alledem zurück und vorwärts zur biblischen
Wahrheit und Wirklichkeit selbst und damit in die reale geschichtliche
Auseinandersetzung hinein. Denn das ist der Sinn der Bibel im Unterschied

zu allem bloßen Dogma, aller bloßen Tradition, daß sie als
Urkunde der Geschichte Gottes mit den Menschen und als Richtschnur der
in ihr geschichtlich sich entfaltenden Sache Gottes selbst Geschichte ist
und Geschichte wird und mit der Botschaft vom kommenden Reich und

428



dem kommenden Christus den Kampf um das Reich Gottes zum Zentralthema

aller kommenden Geschichte macht. Die Bibel kennt darum für
die Sache Gottes keine Trennung gegenüber der Welt, sie geschieht
vielmehr in der Geschichte und mit der Geschichte dieser Welt. Damit ergibt
sich, um mit Worten des frühen Marx zu sprechen, ein «reales Verhältnis
zur wirklichen Welt», zu, den «wirklichen menschlichen Verhältnissen»,
zum «wirklichen Leben» der Menschen in der Welt. (Deutsche Ideologie.)

Aber im Gegensafe zu Marx erkannten diese Männer in der «realen
Geschichte» nicht nur den in seinen «Produktionsverhältnissen und mit
seinen Produktionskräften sich, das heißt sein «Leben», erschaffenden und
(was man allzusehr vergißt!) ebenso nach Marx auch zerstörenden
Menschen, sondern den lebendigen Gott und seine Offenbarung bei den
Menschen. Diese Männer erkannten und verkündigten Gott wieder als
Wirklichkeit und in seinem lebendigen und realen Verhältnis zur Welt:
als Schöpfer und Erlöser, als Herr und Vater, als Mensch und Bruder
in Christus und seiner Gemeinde. Sie erkannten, wie L. Ragaz in dem
schon genannten Blumhardt-Buche formuliert, die Geschichte als Kampf
um das Reich Gottes. Hier wird gegen die dogmatisch-statische Art des
«Christentums» und seine institutionelle oder hierokratische Organisation,

die «Kirche» heißt, wieder jene Linie gewonnen, «worin die
Offenbarung Geschichte wird und die Geschichte Offenbarung». Hier erst «tritt
die Gottheit in ihrer ganzen Fülle und Wahrheit hervor; denn hier erst
ist es die Gottheit des lebendigen Gottes. Es ist der Weg vom Dogma
zur Geschichte, von der Statik zur Bewegung, von der philosophisch-
theologischen Idee zu dem Worte, das Fleisch geworden ist und wird.»
(L. Ragaz: «Jesus», Seite 212.)

In dieses Licht müssen wir auch unser Thema «Die Gemeinde Christi
und die Politik» rücken, wenn wir Raum gewinnen wollen für die Fragen,
die uns dabei bewegen.

*

Es handelt sich um die Gemeinde Christi, von der wir reden, und
nicht um die Kirche. Was die lefetere immer ist oder geworden ist, sie ist
auf alle Fälle nicht das von Jesus, dem Christus Gottes, geschaffene oder
besser aus ihm erwachsene Organ der Sache Gottes in der Welt, die
dem Reiche Gottes dienende Gemeinde Christi, wie Jesus selbst und
seine Apostel sie verstanden haben. Es ist in der Kirche wohl etwas von
der Gemeinde in den verschiedenen Gestaltungen und Typen (Katholizismus,

Protestantismus, Orthodoxie usf.) in den geschichtlichen Epochen
des Christentums enthalten. Es wirkt in ihr aber ebenso und zuzeiten
überwiegend der Abfall von der Sache Christi und das Abkommen vom
Kampf des Reiches Gottes in der Welt.

Was die Blumhardt (auch der konservativ scheinende Vater!), Kierkegaard

und Leonhard Ragaz in schwerem, leidvollem Kampf in dieser
Sache klargestellt haben, ist eine grundlegende prophetische Erkenntnis
und Botschaft. Der Kampf gegen Christentum, Theologie und Kirche ist

429



das legitime Zeichen alles echten prophetischen Kampfes für die Sache

Gottes in der Welt. Das Reich Gottes stößt wie mit den Weltmächten,
so auch mit den Religionsmächten zusammen und ist ihre Überwindung
und der Sieg über sie. Leonhard Ragaz hat dieses Ringen um das Reich
Gottes und die Gemeinde Christi gegen die Kirche immer neu
aufgenommen und als Auftrag empfunden. Sein ganzer Lebenskampf ist Zeugnis

dafür. (Vergleiche dazu vor allem auch «Mein Weg», Bd. 1 und 2.)
Im Jahre 1944 hat er sich auch in den «Neuen Wegen» noch einmal
zusammenfassend und programmatisch dazu geäußert. Ich zitiere daraus

jenes Stück, das für die Kennzeichnung des Gegensafees zwischen
Gemeinde und Kirche für uns hier wichtig ist1. (Vergleiche «Neue Wege»,
Oktober 1944.)

Die neue Gemeinde (oder die Gemeinde im Gegensatz zur Kirche)

Das ist die Eine Säule der Sache Christi, welche sich als Nachfolge darstellt. Sie

ist nicht eine mehr oder weniger vollständige Befolgung einer diristlidien Moral mit
all ihrer Engigkeit und Schwere, sondern ein unmittelbares Sdiöpfen aus der Quelle,
dem lebendigen Gott und Christus selbst, in höchster Freiheit und Freude.

Aber zur Nachfolge tritt die Gemeinde. Von ihr hat, an jener Stelle, Jesus vorher

geredet. Er hat auf das Bekenntnis des Petrus: «Du bist Christus, der Sohn des

lebendigen Gottes!» geantwortet: «Selig bist du [gepriesen seist du!], Simon, Sohn des

Jonas; denn Fleisch und Blut haben dir dies nicht offenbart, sondern der Vater, der in
den Himmeln ist. Darum sage idi dir: Du bist der Felsenmann [Petrus], auf diesen
Felsengrund [Petra] will ich meine Gemeinde erbauen, und die Pforten der Unterwelt
[der ,Hölle'] werden sie nicht überwältigen. Ich übergebe dir die Schlüssel des Reiches
Gottes [der ,Himmel']. Was du auf Erden bindest, das soll auch in den Himmeln
[das heißt bei Gott] gebunden sein, und was du auf Erden lösest, das soll auch in den
Himmeln [das heißt bei Gott] gelöst sein.»

Mit diesem Worte ist die Gründung der Gemeinde besiegelt. Es wird bekanntlich
von der römischen Kirche auf die Person des Petrus und auf die römische Gemeinde
bezogen. Sicher mit Unrecht. Ich habe schon früher einmal bemerkt, daß es im griechischen

Urtext des Evangeliums zwar heißt: «Du bist Petrus», aber dann: «auf diese
Petra will ich meine Gemeinde bauen», also nidit auf die Person des Petrus, sondern
auf seine Sache, nämlich auf das, was Simon erkannt und bekannt hat: auf Christus
als auf den berufenen Vertreter der Sache Gottes auf Erden, das heißt: des Reiches
Gottes und seiner Gereditigkeit auf Erden. Es handelt sich — auch aus manchen
anderen Gründen — nicht um die römische Gemeinde, sondern um die Gemeinde
Christi, nidit um eine Gemeinde, sondern um die Gemeinde. Sie ist, wie ein später
Apostel erklärt (1. Timotheus 3, 15), «die Säule und das Fundament der Wahrheit».

*

Auf dieser Linie gehen wir nun weiter und gelangen zu dem fundamentalen
Gegensatz zwischen Gemeinde und Kirche, der nadi meiner Auffassung zum
«Programm» der religiös-sozialen Bewegung gehört, weil er zum Programm Christi
gehört. Worin besteht dieser Gegensafe? Was ist die Kirche, und was, im Unterschied
dazu, die Gemeinde?

1 Man entschuldige die Aufnahme dieses langen «Zitats» in einen Vortrag. Aber
gerade dieses wichtige Stück der religiös-sozialen Botschaft durfte in diesem
Zusammenhang nicht ausgelassen werden. Und wer sollte das prägnanter und kürzer sagen
können als L. Ragaz selbst? Vgl. dazu auch: «Die Botschaft vom Reiche Gottes» und
«Weltreidi, Religion und Gottesherrsdiaft».

430



Idi charakterisiere beide, schon manchmal Gesagtes noch einmal formulierend, so:
die Kirche ist die Vertretung der Religion, die Gemeinde die Vertretung des Reiches
Gottes. Damit stellen wir auch dieses Problem, wie jedes andere, in den fundamentalen
Gegensafe hinein, der durch die ganze Geschichte der Religion und damit auch der
Welt, besonders aber durch die ganze Bibel und die ganze Geschichte der Sache Christi
geht und den nur theologische Blindheit verkennen kann: in den Kampf des Reiches
Gottes gegen die Religion und umgehehrt.

Was ist denn, so gesehen, der Unterschied? Wir wollen ihn, so gut es geht, in
Stidiworten auszudrücken versuchen, wissend, daß die Bewegung des Lebens sich nie
völlig durch abstrakte Begriffe ausdrücken läßt, sondern nur durch Gefühl und Schauen
erfaßt werden kann.

Unter Religion verstehe ich, in diesem Zusammenhang, ein menschliches System
von Gedanken, Gefühlen, Tätigkeiten, Institutionen. Als solches hat sie eine gewisse
Selbständigkeit. Sie besifet und beansprucht Geltung für sich. Sie ist Institution, Dogma,
Frömmigkeit, vielleicht auch, mit argem Mißverständnis, Bibel. Sie wird eine von Gott
gelöste Macht, besser: eine «Macht» im biblischen Sinne, eine jener «Mächte», die sich
an die Stelle Gottes und damit wider Gott sefeen, ähnlich wie der Staat, nur mit noch
größerem und unmittelbarem Anspruch auf Absolutheit. Die Religion will Gott
vertreten, seinen Anspruch geltend machen. Aber weil sie eine selbständige Macht wird,
steht sie in Gefahr, an die Stelle Gottes treten zu wollen, und erliegt dieser Gefahr
immer wieder. Dadurch kann sie selbst zur gefährlichsten Feindin Gottes werden. Als
solche bekämpfen sie die Propheten, bald als Baals-Kultus, bald als Jahve-Tempel;
als solche bekämpft sie Jesus, besonders in den großen Streitreden (Matthäus 12, 15
und 23), in der Ende-Rede (Matthäus 24), in den Gleichnissen und in der Bergpredigt.

Die Kirche aber als Kirche, wie ich sie auf Grund davon auffasse, ist die Trägerin
der so verstandenen Religion. Sie vertritt die Religion. Das bedeutet aber innerhalb des
Christentums eine Auffassung, die eine Entartung der Sache Christi ist, nämlich nicht
das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit für die Erde, sondern das zeitliche und ewige
Heil des Einzelnen und die darauf ausgerichteten Gedanken und Institutionen. Sie
nimmt das «Joch» dieser Religion auf sich, sie verkündet diese, arbeitet für diese,
kämpft für diese. Sie sucht für diese Macht und Ehre und meint, es handle sich dabei
um die Macht und Ehre Gottes. Aber sie verwechselt — das ist die Gefahr, der sie
immer wieder erliegt — diese Macht und Ehre der Religion (oder ihrer Trägerin, der
Kirche) mit der Macht und Ehre Gottes. Weil jedoch Religion, in diesem Sinne
verstanden, eine von Gott losgelöste, selbständige Macht geworden ist, so ist sie damit
eigentlich bei der Welt angelangt; denn ein Drittes gibt es nicht. Es tritt jene Verweltlichung

ein, welche der einzige wesentliche Feind der Sache Christi ist. Sie tritt ein als
einfache Herrschaft über die Welt, aber von der Religion oder Kirche, nicht von Gott
aus, oder audi als Anpassung an die Welt, und gerät damit oft tief in das Weltwesen
hinein, bis zu jenem Imperialismus, der ein Element der römischen Kirche ist, und bis
zu jenem Mammonismus, der im Ablaß diese Mischung von Gott und Welt typisch
darstellt. Sie wird auch zur religiösen Sanktion und damit zur stärksten Stüfee der
«Gerechtigkeit» der Welt, welche das genaue Gegenteil der Gerechtigkeit des Reiches
Gottes ist. Damit wird sie je und je zum großen Ärgernis. Damit trennt sie die Menschen

stärker von Christus und von Gott als alles Freidenkertum und alle jeweilen
«moderne» Anfechtung von Vernunft, Wissenschaft und Weltanschauung her. Darum
kämpfen die Propheten des lebendigen Gottes zu allen Zeiten und in allen Formen in
erster Linie gegen sie; daran vor allem erkennt man den Propheten. Auf diesem Wege
der Religion gelangt die Gemeinde nach Rom und wird Kirche. Dort schreibt sie in die
Kuppel der Typus-Kirche in Riesenlettern das Wort: «Tu es Petrus et super hanc
petram aediflcabo Ecclesiam meam et portae inferni non praevalebunt adversus earn1.»

Durch den Gegensafe dazu wird klar, was die Gemeinde bedeutet. Es ist nun
leicht zu formulieren. Die Gemeinde tut als Gemeinschaft das, was in der Nachfolge
der Einzelne tut: sie übernimmt die Sache Gottes, das Reich Gottes und seine Gerech-

1 Es ist die lateinische Form des Jesuswortes: «Du bist Petrus ...»

431



tigkeit, als Gabe und Aufgabe und macht sie zu ihrer Sache. Sie verkündigt sie, und
zwar als Botschaft, nicht als Dogma. Sie vertritt die Hoffnung auf das Reich und die
Forderung des Reiches. Sie arbeitet dafür, kämpft dafür, leidet, wenn es sein muß,
freudig dafür, nimmt dafür, genau wie die Nachfolge, das Kreuz auf sich. Sie wird
Nachfolge als Gemeinschaft. Sie sagt sich selbst ab: sie sucht nicht ihre eigene Sache,
sondern Gottes Sadie, mit andern Worten: ihre Sache ist nicht die Religion, sondern
die Gerechtigkeit des neuen Himmels und der neuen Erde, von der wir anderwärts
geredet haben. Indem sie der Welt entgegentritt, gibt sie sich der Welt hin, und indem
sie sich der Welt hingibt, tritt sie in Gegensafe zu ihr. Sie will in der Welt wirken.
Sie will, wie alle Propheten, die Verweltlichung Gottes, die Verweltlichung Christi,
aber nicht im Sinne einer Machtherrschaft, und sei's in der feinsten Form derselben,
oder gar der Anpassung, sondern im Sinne jenes Sieges über die Welt, die zugleich
ihre Erlösung und also die höchste Form der Freiheit ist.

So versteht das ganze Neue Testament die Gemeinde. Es will die Gemeinde,
nicht die Kirche. Das Wort Ekklesia, das man verfälschend mit «Kirche» übersefet,
bedeutet die Gemeinschaft der von Gott zur Vertretung seiner selbst wie zum Erbe der
Sache Christi «Gerufenen» (das ist die genaue Übersefeung des Wortes, das man mit
«Berufenen» wiederzugeben pflegt, es damit in seinem Sinn etwas entstellend) und
damit «Erwählten». Am deutlichsten erscheint dieser Sinn der Gemeinde in dem Worte
Jesu, das wir dieser Erörterung zugrunde legen, und in der Jüngergemeinde, die sich
unmittelbar um ihn sammelt. Einen wesentlichen Schritt vorwärts im Sinne dieser
Gemeinde geht die aus dem Pfingsterleben entstandene apostolische Gemeinde. Diese
Gemeinde weiß sich als Trägerin des Reiches Gottes oder, wie man später, schon in
etwas mehr im Sinne von «Kirche» umgestalteter mystischer Wendung sich ausdrückt,
als Leib Christi (vgl. Epheserbrief 1, 23). Sie pflegt nicht Religion an sich, sondern
wartet auf das Reich Gottes. Sie tut es so, wie es am Ende der Bibel großartig die
Offenbarung Johannis darstellt.

*

Das ist, in stichwörtlicher Kürze und grundsäfelidier Schärfe, ohne die Nuancierungen

und Vermittlungen, welche die Wirklichkeit bietet, dargestellt, der fundamentale

Gegensafe von Kirche und Gemeinde. Er geht durch die ganze Geschichte der
Sache Christi und gehört zu ihrer zentralen Linie. Und zwar so, daß in den großen
Kefeern und den Kefeerbewegungen aller Zeiten sich der Kampf Jesu gegen die Religion

und deren Trägerin, die Kirche, als immer neue Revolution Gottes fortsefet. Diese
ist nun, nadi unserm Glauben, reif geworden und bricht in jener Reformation, welche
Revolution ist, zu der neuen Gestalt der Sadie Christi auf, welche den lefeten Sinn der
heutigen Weltkatastrophe und Welterneuerung bildet.

Und das ist die Revolution, die wir vertreten: die Überwindung der Kirche durch
die Gemeinde — als Teil der Überwindung der Religion durdi das Reich Gottes.

Wir tun das nicht nur gegen die römische Kirche, die freilich die vollkommenste
Verkörperung des Wesens der Kirche überhaupt ist, sondern auch gegen die prote-
stantische.

Diese Gemeinde Christi ist in der Tat eine große Sache, wenn sie
dem dient, um derentwillen Jesus sie ins Leben gerufen hat: dem Reiche
Gottes und seiner Gerechtigkeit! Das ganze neutestamentliche Zeugnis
kennt keine andere Bestimmung für die Gemeinde: von dem «Trachtet
zuerst nach dem Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit» aus dem Munde
Jesu bis zu dem prophetischen Zeugnis des Johannes in der gleichlautenden

Offenbarung «an die sieben Gemeinden in der Provinz Asien»
(Offbg. Joh. 1—3). Dazu ist die Erkenntnis wichtig, daß Jesus als das

«Haupt» dieser Gemeinde sich durch sein ganzes Leben, Wirken, Leiden,
Sterben und Auferstehen, in seiner Sendung des Geistes und damit in

432



seiner lebendigen Herrschaft der Sache seines Vaters, die die Sache der
Erlösung der Menschenwelt, ja der ganzen Kreatur ist, die Schaffung
«eines neuen Himmels und einer neuen Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt», völlig hingibt. Jesus ist der Christus Gottes, des Reiches Gottes.
Es gibt keinen andern «Christus» und gibt auch in keinem andern Christus
Heil und Leben sowohl für den einzelnen Menschen wie für die Völker
und die Kreatur. Und so gibt es auch keine andere Gemeinde als die
Reich-Gottes-Gemeinde, welche die Gemeinde Christi ist.

Jesus führt als der lebendige Christus die Sache des Reiches Gottes
bis zu dessen Sieg über «alle Mächte und Gewalten, alle Herrschenden
Himmels und der Erde, bis er alles dem Vater zu Füßen gelegt hat». So

formuliert es einmal der Apostel Paulus im ersten Brief an die Korinther
(1. Kor. 15, 23 ff.), welcher auch sonst ein bedeutsames Dokument für
das Verständnis der Gemeinde Christi ist. (1. Kor. 11—14.) Von der
Weltüberlegenheit ihres Herrn stammt die Weltüberlegenheit und
Unerschütterlichheit der Gemeinde Christi. Christoph Blumhardt drückt das
einmal in einer Besprechung der ersten Kapitel der Offenbarung Johannes

so aus:
«Gott ist... Das bedarf die Gemeinde Jesu Christi ganz besonders

unter dem Wechsel der Zeiten und unter den Schwankungen der
irdischen Verhältnisse, unter den Schauern der Hölle und des Todes, in
welche sie gestellt ist. Sie soll eine Gemeinde sein, die da ist, weil sie
den Gott hat, der da ist, vor welchem keine Umwälzung auf Erden etwas
zu bedeuten hat. Alles andere in der Welt ist nicht, die Gemeinde Jesu
ist. Völker schwinden, Sitten vergehen, Gesefee lösen sich auf, alle Werke
der Menschen werden zu Staub; die Himmel können sich verändern, der
Grund der Erde kann wanken — nichts von alledem nimmt etwas vom
Bestand der Gemeinde, welche hängt an dem, der da ist.» «Die Gesamtheit

der geliebten und getrennt von ihren Sünden erscheinenden Menschen

bildet ein Königtum Gottes auf Erden, dessen Haupt bei Gott in
der Höhe ist, dessen Regierungseinfluß von der Erde aus in den Himmel
und in die Erde und unter die Erde gehen soll, so daß durch Aufnahme
der versündigten Kreatur in dieses Königtum und durch Unterwerfung
der widerspenstigen Elemente es allmählich dahin kommt, daß alle Knie
sich beugen im Himmel und auf Erden und unter der Erde und alle
Zungen bekennen, daß Jesus Christus der Herr sei zur Ehre Gottes des
Vaters. Es ist nicht aus dem Auge zu lassen, daß der hervorstechende
Charakter der Gemeinde Jesu Christi ist: sie ist Königtum Gottes in
Christus. Dazu verwertet der Heiland die Erlösten; dazu vor allem sollten

sie sich verwerten lassen, wenn sie bezüglich ihrer Vergangenheit
ins reine gekommen und dadurch frei geworden sind, in die Dienste des
Herrschers über die Könige auf Erden einzutreten. Es ist etwas erstaunlich

Großes um solche fertige, noch in der Hülle des sündlichen Leibes
völlig zum Dienst Gottes ausgerüstete Menschen, die sich gleichsam um
ihre eigene Person nicht mehr bekümmern dürfen, sondern nur darauf

433



acht haben, daß sie den Befehlen des Herrn gehorchen und in ihren
Dienstleistungen treu bleiben2. Es handelt sich bei denen, die zum Königtum

Jesu gehören, nicht mehr um die Erlangung ihrer Seligkeit; bezüglich

dieser sind sie sicher. Sondern in erster Linie fragt sich's bei ihnen:
Was leistet ihr als Erlöste und in Dienst gestellte Knechte Gottes?» (Christoph

Blumhardt: «Die wartende Gemeinde».)
Diese Gemeinde ist also wie ihr Haupt, Jesus, ihr Vorkämpfer, als

Volk Gottes, als Gemeinde Christi der Knecht Gottes auf Erden. Sie
versteht sich dann am besten, wenn sie sich wie Jesus selbst als der kämpfende

und leidende Gottesknecht auf Erden versteht (Jesaja 53), mit dem
und durch den Gott seine Sache in die Völker hinausführt. Wir können

auch sagen: Das Kreuz und alles, was zum Kreuze führt und vom
Kreuze ausgeht und ebenso die Auferstehung und alles, was zur
Auferstehung führt und von ihr ausgeht, sind die grundlegende Bestimmung
und Kraft dieser Gemeinde. Die wirkliche Nachfolge Christi wie ein
wahres Jüngertum kennzeichnen die Glieder dieser Gemeinde zu allen
Zeiten. Das ganze Neue Testament kennt ja kein anderes «Christentum»
als eben Jüngertum und Nachfolge Christi in seinem Reich und für sein
Reich und für das Reich des Vaters. Davon zeugen gleicherweise die
Evangelien wie die apostolischen Briefe, ganz besonders auch die
Apostelgeschichte.

*

Was hat nun diese Gemeinde, die Gemeinde Christi, mit der Politik
zu tun? Sie vertritt tatsächlich eine Herrschaft auf Erden — die Herrschaft

Christi, die dem Reiche Gottes Bahn bricht und dient —, und als
solche ist sie Ausdruck und Organ dieser Herrschaft. Sie ist insofern ein
durch und durch «politisches» Gebilde, ein «Politeuma» oder eine «Poli-
teia», wie sie an zwei Stellen des Neuen Testamentes genannt wird.
(Philipper 3, 20; Epheser 2, 12.) Sie ist als solche und auf Erden Erbin
und Nachfolgerin des Gottesvolkes Israel. Sie ist die eine Gemeinde
Gottes und Christi unter allen Völkern. Sie ist ein auserwähltes, von Gott
gerufenes und darum der Welt gegenüber «freies» Geschlecht, ein königliches

Priestertum, ein heiliges Volk, ein zum Eigentum erworbenes
Volk, das die mächtigen Taten Gottes unter den Menschen verkündigen
soll. (1. Petrus 2, 9/l0.) Darum ist dieser Gemeinde ein welterobernder,
missionierender Zug eingestiftet, der aber streng auf die Gewinnung
und den Dienst der Gottesherrschaft ausgerichtet ist.

Wenn so die oberste Instanz aller Erkenntnis, alles Lebens und Handelns

dieser Gemeinde, alles Glaubens und alles Bekennens und Hoffens
(Bekennen im Sinne des Zeugnisses, nicht des Dogmas!) Gott mit seinem
Reiche ist, so ist das eine grundlegende politische Bestimmung dieser
Gemeinde. Sie ist kraft dieser Reich-Gottes-Bestimmung ein politisches

2 Vgl. dazu: Eduard Schweizer: «Das Leben des Herrn in der Gemeinde und
ihren Diensten.» Zwingli-Verlag Zürich.

434



yy -

Gebilde, dem darum die Mächtigen dieser Erde immer ihre besondere
Aufmerksamkeit geschenkt haben, wenn sie wirklich Gemeinde Christi
war. Das beste Beispiel dafür ist ja die Gemeinde Christi in Israel und
dann im Römerreich und ihre Verfolgung, die politisch und religiös
zugleich gemeint und inszeniert war. Der Name «Christianer» — Christen
(Apostelgeschichte 11, 26)—hat ebenfalls diesen Sinn. Und so geht diese
Gemeinde durch die Geschichte weiter und unterscheidet sich auch darin
von der «Kirche», die in den Kirchenimperialismus abgleitet (Katholizismus)

oder die Welt vom Reich Gottes und Christi trennt und autonom
sein läßt oder gar das Reich Gottes in den Dienst der Welt stellt.
(Besonders der lutherische Teil des Protestantismus und die Orthodoxie.)
Die Gemeinde Christi kennt eine ihr gemäße «Politik» und ein ihr
gemäßes politisches Verhalten. Dieses ist, wie ihr gesamtes Verhalten auf
das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit gerichtet und durch das Trachten

nach dem Reiche Gottes völlig bestimmt. Mit andern Worten: das
Reich Gottes ist für die Gemeinde Christi die alleinige und entscheidende
Totalität, der sie dient, der alle ihre Glieder verpflichtet sind. Ihm leisten
sie darum in der Taufe ihren «Fahneneid», ihm gehört ihr ganzes Leben
und ihr ganzes Handeln. Nichts und gerade auch nicht die politischen
Dinge sind davon ausgenommen. Die äußere Auslieferung des
Menschen, des Christen an die Welt und an den Staat, wie sie das Christentum

unter Mißbrauch und Entstellung der Bibel zuließ oder gar
förderte, führte zu seiner inneren Aufspaltung und Zweiteilung. Es wurde
von ihm ein doppeltes Seelentum verlangt. Dieser Abfall des Christentums

vom Reiche Gottes, der Rückzug auf die «religiös» und «poli-
litisch» geteilte Innerlichkeit ist eine der Quellen des heutigen
Nihilismus. Im Lichte einer völligen, totalen Bindung an Christus und das
Reich des Vaters müssen alle Worte Jesu und der Apostel gesehen
werden. Die ganze biblische Offenbarung enthält nichts anderes. Sie faßt
es ja im Gebot der Gottes- und Menschenliebe zusammen. Wo aber die
Menschen etwas neben Gott und sein Reich oder es gar in Wirklichkeit
über Gott und sein Reich stellen, erkaltet die Liebe Gottes und des
Menschen, werden die Seelen stumpf, verfinstern sich Geist und Sinn der
Menschen, und der Mensch dient in diesem Abfall von Gott den
widergöttlichen Mächten des Bösen in allen Lebensgebieten und
Lebensbereichen. Als Erlöste und als Gottes durch den Opfertod am Kreuz
erworbenes Eigentum treten die Glieder der Gemeinde Christi der Welt
und ihren Mächten gegenüber. Ihr Verhalten gegenüber diesen Mächten
ist Anordnung Gottes und Christi. Soweit diese Mächte jefet noch
Geltung haben und «gottgeordnet» sind, sind sie als «Anwalt des Rechts»
geordnet und «jeder Seele» zum Guten. Die viel diskutierten und ohne
Zweifel viel mißbrauchten Worte des Apostels Paulus in Römer 13
(sofern sie überhaupt von ihm stammen!) machen etwas ganz anderes deutlich

als das, was man meistens in sie hineinliest: es gibt hier keine
Gottmacht irgendeines heidnischen Staates mehr, sondern nur noch eine dem

435



Recht und dem Dienst und dem Schüfe des Guten verpflichtete und insofern

der einzelnen «Seele» übergeordnete Macht oder Gewalt, die Gottes
Diener ist. Das bedeutet doch gewiß nicht die Erhebung Cäsars zum
Beispiel, sondern seine Einordnung und Unterordnung in die Herrschaft
Christi und Gottes als Diener. Bei den üblichen Auslegungen dieser
Stelle macht man den Diener wieder zum Herrn, und der wahre «Herr»,
Christus, wird als Herr auf die Seite geschoben. Aber das Verhältnis der
Jünger Christi zur weltlichen Macht ordnet sich absolut von der Bindung
an ihren Herrn aus. Hier kann keine Servilität aufkommen. Hier gibt es

nur eine freie, im Gehorsam gegen Gott begründete und im Gewissen
verankerte Unterordnung unter die bestehenden Gewalten, die aber eben
darum auch ebenso zu dem «Man muß Gott mehr gehorchen als den
Menschen» werden kann, das Petrus vor dem Hohen Rate vertritt. Nur
eines freilich scheint mir gerade auch an diesem Punkte bestimmend für
die Gemeinde Christi zu sein: die Ablehnung aller Gewalt für den Dienst
des Reiches Gottes, wie sie schon Jesus in der Bergpredigt und dann noch
entscheidender in Gethsemane ausspricht und mit dem Kreuze besiegelt.

Ein Jesuswort aus dem Johannesevangelium möge uns zu weiterer
Überlegung und Klarstellung helfen. Ich meine das Wort Jesu zu Pilatus:
«,Mein Königtum stammt nicht aus dieser Welt. Wenn mein Königtum
aus dieser Welt stammte, so würden meine Diener für mich kämpfen,
damit ich den Juden nicht überantwortet würde. Nun aber stammt mein
Königtum nicht von hier.' Nun sagte Pilatus zu ihm: ,Also bist du König?'
Jesus antwortete: ,Du selbst sprichst es aus. Ich bin König. Ich bin dazu
geboren und dazu in die Welt gekommen, um für die Wahrheit Zeugnis
zu geben. Jeder, der aus der Wahrheit ist, hört meinen Ruf.'» Dieses
Wort wird ja oft angeführt, um die grundsäfelich unpolitische Art des
Evangeliums und der Gemeinde Christi zu behaupten. Gewiß mit
Unrecht. Es handelt sich vielmehr um die Andersartigkeit des Reiches Gottes

wie des Reiches Christi gegenüber der Welt. Es handelt sich um den
Einbruch und Durchbruch des Jenseitigen in das Diesseitige, des Himmlischen

in das Irdische, des heiligen und lebendigen Gottes und seines
Christus in die Menschenwelt, um das Kommen des Reiches Gottes und
seiner Gerechtigkeit. Und dieses Reich besteht nicht in weltlicher Macht
und Gewalt, sondern in Gottes Gerechtigkeit, Friede und Freude
schaffender Kraft, wie sie in Jesus hervorgetreten ist. Dieses Reich bricht sich
Bahn «nicht durch Heeresmacht und Gewalt», sondern durch Gottes
Geist, der nicht umsonst die Gemeinde Christi an Pfingsten konstituiert.

Diese Andersartigkeit des Reiches Gottes und Christi gegenüber den
Reichen der Welt tritt durchgehend im ganzen Evangelium hervor, und
sie bestimmt völlig die Gemeinde Christi und ihre Stellung zur Politik.
Die Weltreiche und ihre Art bilden den eigentlichen Gegensafe zum
Gottesreich und seiner Art. (Matth. 20, 24—28.) Darum fordert das
Gottesreich die Umkehr und mit ihrer Annahme und den mit ihr
verbundenen Gaben und Kräften des Reiches eine neue Stellung zu Gott,

436



zu den Menschen, zur Welt. Eingeschlossen in diese neue, aus Gott dem
Vater fließende Stellung ist auch diejenige zur Politik. Die Gemeinde
Christi ist in sich und mit dem, was sie vertritt, von den Reichen der
Welt und ihrem Aufbau völlig verschieden. Aus dem Tyrannisieren und
Ausbeuten, das in der Welt gilt, ist ein umfassendes Dienen geworden.
Darum ist auch ihr politisches Verhalten andersartig als dasjenige von
der Welt her. Es ist Dienst des Reiches Gottes. Es ist vor allem Dienst
der Wahrheit und der Gerechtigkeit, es ist Zeugnis und Dienst der Liebe
und des Friedens an allem Volk und für alle Völker. Es ist erlösende
Freudenbotschaft von der großen Barmherzigkeit Gottes für alle
Mensdien, für die ganze Kreatur. Die «Politik» des Reiches Gottes zielt auf
die Wiedergeburt der Welt. Die Religion als Religion richtet sich in ihrer
Kirchenform in der Welt ein und läßt sie, wie sie ist. Das Reich Gottes
in Jesus bricht in sie ein als wirkliche Hilfe und als Verwandlung der
Welt.

Insofern bedeutet die politische Haltung der Gemeinde Christi den

Gegensafe zu aller sogenannten «Politik» und ihre Aufhebung. Das gilt
gegenüber aller weltlichen Politik. Daraus kann der falsche Schein des

«unpolitischen» Wesens des Evangeliums entstehen, der so oft behauptet
wird.

Die «Politik» der Gemeinde Christi geht also aus von der Botschaft
und Wirklichkeit des Reiches Gottes, ist dieser als Dienst an diesem
Reiche ganz und gar verpflichtet, ist ein Kampf um dieses Reich und für
dieses Reich gegenüber den «Mächten», die seinem Kommen und seinem
Vordringen in die Welt entgegenstehen. Darum ist für die «Politik» des
Reiches Gottes das Erkennen dieser Mächte so entscheidend. Darum
waltet in der Gemeinde der Geist Gottes und Christi, der «in die Wahrheit

führt». Dieser Geist ist es, der sowohl die rechte Erkenntnis dieser
Mächte in der jeweiligen Zeit bewirkt wie auch den rechten Weg des

Kampfes mit ihnen aufzeigt. Dieser apostolische und prophetische Dienst
bildet die innerste Linie des «politischen» Kampfes der Gemeinde Christi
in der Welt. Er bedient sich, das ist wohl deutlich genug geworden, in
keiner Weise der «Mittel» dieser Welt. Er ist auch darin der Gegensafe
zur Politik der Welt.

Es ist nicht meine Aufgabe, das nun im Konkreten in bezug auf die
«Mächte» unserer Zeit auszuführen. Aber unterstreichen möchte ich noch
einmal, wie wichtig die rechte Erkenntnis dieser Mächte und der recht,
das heißt im Dienst des Reiches Gottes geführte Kampf mit ihnen ist.

Die Gemeinde Christi vertritt in ihrem Dienst die «Politik» des
Reiches Gottes. Diese unterscheidet sich sehr wesentlich von einer bloß
auf menschlichen Ideen, Werten und Prinzipien aufgebauten Politik.
Gegenüber einer rein individualistisch-eschatologischen Theologie oder
Frömmigkeit ist allerdings zu betonen, daß es auch Werte und Prinzipien
des Reiches Gottes gibt, heilige Grundordnungen, ein heiliges Recht
Gottes für den Menschen, die Liebe Christi und die Barmherzigkeit

437



¥wm*mmmmmmmmmmmm

Gottes, in denen sich alles Gesefe und alles Recht erfüllt. Die Demokratie
als Christokratie, der Sozialismus Gottes, der Kommunismus Gottes und
Christi sind solche Prinzipien, solche gott-menschlichen Gestaltungen in
der Welt, die auf den Ewigkeitswert der Seele ebenso wie auf dem Wort
und Willen Gottes gründen. Sie gehören zum Dienst des Reiches Gottes.

Dieser Dienst aber ist für alle Glieder der Gemeinde Christi bei aller
Unterschiedenheit ihrer verschiedenartigen Dienstleistungen in der
Gemeinde, die «Gnadengaben» Gottes sind, das Zeugnis des Evangeliums
vom Reiche Gottes und seines Christus in der Welt, unter den Menschen
und gegenüber allen menschlichen, auch den politischen Instanzen.
Arbeiten wir nun noch einige Grundzüge dieses Dienstes, in den das
politische Verhalten der Gemeinde eingeschlossen ist, heraus:

1. Dieser Dienst kennt keine Schranken. Er strömt aus der erlösenden
Kraft und Botschaft des Reiches Gottes selbst und bietet sich allen an.
Sein Feld ist die ganze Wirklichkeit des menschlichen Lebens. In ihr wird
der Mensch unterschiedslos gesucht, angesprochen, erlöst, befreit, in die
Gemeinde gerufen zur Nachfolge und zum Dienst des Reiches. Denken
wir daran, was mit Saulus geschah, der als Paulus zum Apostel Jesu
Christi wurde!

2. Zu dieser Schrankenlosigkeit beziehungsweise Grenzenlosigkeit,
die bis in alle Tiefen und alle Höhen reicht und keine Furdit kennt,
gehört darum die Freiheit. Diese bedeutet, da Christus der Befreier ist,
die völlige Bindung an ihn, den Gehorsam gegenüber dem Vater. Weil
sie Bindung und Gehorsam ist, ist sie Freimut, Parresia, wie das Neue
Testament sagt. In diesem Freimut eingeschlossen ist die Offenheit, die
Wahrheitsverpflichtung, das Prüfen der Sache und der Mächte und das

Ringen mit ihnen und der Dienst am Gegner mit der Wahrheit.
3. Diese Freiheit ist das Gegenteil von aller Eigenwilligkeit, aller

Selbstgerechtigkeit. Sie muß aus dem Hören aut das lebendige Wort
Christi fließen, aus dem «Befragen Gottes» über die Dinge und
Menschen, wie die Propheten sagen. Sie muß offen sein gegenüber dem
Geist Gottes und Christi, die in die Wahrheit weisen, wenn wir uns
ihnen öffnen. Es ist die Freiheit des Gotteskindes, das auf den Vater hört,
mit ihm spricht und sich vor ihm verantwortet.

4. Die Offenheit, die zu dieser Freiheit gehört — es ist ihr alle
Konspiration, alle Falschheit, alle Lüge, aller Eigennufe und alles Sichschonen
verhaßt — Jesus sagt: «Wer mir nachfolgen will, der nehme sein Kreuz
auf sich und folge mir nach» — ist, weil sie Gehorsam gegenüber dem
Vater ist, auch Weisheit, Klugheit. Weil sie Bindung an den Willen des
Vaters ist, kämpft sie nicht da, wo er es nicht will. Sie wartet auf seine
Stunde, auf seinen Wink, auf sein Gebot. Sie ist dabei freilich
angespannte Wachsamkeit. Wachen und «Aufpassen» sind so unendlich schwer
für uns Menschen! Wie menschlich ist auch alles andere: das Zagen, die
Angst, das Zögern, die Selbsttäuschung, der Irrtum. Sie sind ja in dem

438



Maße da, als das Licht, die Kraft und das Leben Christi uns nicht erfüllt.
Doch eines ist gewiß: Wo der Dienst Gottes gilt, darf es keine dauernde
Feigheit geben und keinen Verrat, und wer die Sache des Herrn und den
Herrn verleugnet hat wie Petrus, muß sich zurechtbringen lassen in der
Reue des Herzens zu völliger Liebe, die zum Bekenntnis und zur Nachfolge

des Herrn führt.
5. Dieser Dienst ist, wie er streng an die Linie der Wahrheit

gebunden ist, ebenso streng und beide einander bedingend und ineinander
lebend, an die Liebe gebunden und erhebt sich in Jesus zur Feindesliebe.
Gerade hier erhebt sich die «Politik» des Reiches Gottes weit und völlig
über die Politik der Welt. Die Politik der Welt — der Völker, der
Parteien, der Reiche — endet immer wieder in Feindschaft und infolgedessen

in Gewalt und Krieg. In ihr ist die Uberhebung, das Herrschenwollen

des einen über den andern, des Starken über den Schwachen, des
Großen über den Kleinen, des noch Mächtigeren über den Mächtigen
wirksam. Das ist das Gesefe dieser Welt, das sich auch immer wieder
durchsefet, solange es nicht zum vollen Sieg Christi gekommen ist und
diese Art «Herrschaft» mit den Herrschenden abgetan ist. Jesus aber ist
selbst und ist mit seiner Gemeinde und durch seine Gemeinde die
Aufhebung dieses Gesetzes der Welt. Er sefet an seine Stelle d'en Gottesdienst,

der zum Menschendienst wird, die Gottesliebe, die zur Menschenliebe

wird. Darin ist er die große «Revolution der Welt» (L. Ragaz), die
sich auf allen Lebensgebieten verwirklichen will: im religiösen, im
sozialen, im politischen, im kosmischen Leben.

6. Diese Grundhaltung bedeutet die Aufhebung der Gewalt und den
Dienst am Frieden, der, wie die Gerechtigkeit, ein Grundpfeiler des
Gottesreiches ist. Der Bund Gottes mit den Menschen ist der Bund des
Friedens. Darum ist der Gemeinde der Kampf um den Frieden
eingestiftet. Die Verheißung der Propheten von der Zerbrechung des Schwertes

und der Verwandlung der Speere in Arbeitsgeräte ist in Jesus und
seiner Gemeinde erfüllt, und der Kampf des Friedens in diesem Sinne
ist ein unaufhebbares Stück ihres Dienstes am Reich, ihrer Zugehörigkeit

zu Christus. Wie die Vertretung des ganzen Reiches Gottes, gehört
die Vertretung der Sache des Friedens zum Wesen der Gemeinde Christi
und ist diese ein Stück ihrer Botschaft an die Völker und des Wirkens in
ihnen.

Zum Schluß. Beschränkt sich diese Sache nun nicht eben doch auf die
Gemeinde? Nein. Die Gemeinde soll ja die Trägerin dieser Sache in das

Volk und in die Völkerwelt hinein sein. Das tut Jesus selbst mit seiner
Schar in seinem Volk. Darum geht er zum Volk und ruft es zum Reich.
Das übergibt er als Auftrag seinen Jüngern, den Aposteln, die diesen

Auftrag und Dienst weiter üben in Israel und dafür — gestärkt und
erlöst durch das Kreuz ihres Herrn — kämpfen, leiden und sterben im
Zeugnis für seine Herrschaft.

439



Das tragen die Apostel weiter in die Völkerwelt hinein und
verkündigen als Glieder der Gemeinde Christi die Christusherrschaft und
Gottesherrschaft, in welche die Völker eingehen sollen durch ihre
Befreiung von allen Gewalten und Herrschaften, durch die Verwandlung,
die Erlösung und Wiedergeburt der Völker in seinem Reich.

Albert Böhler

BUCHBESPRECHUNGEN

Die heutige Literatur ist sich ihrer Sendung bewußt

«Die Literatur ist das Bewußtsein der Menschheit, und die Kritik ist das Bewußtsein

der Literatur», hat Paul Souday einmal geschrieben. Wir wollen gleich hinzufügen,
daß es so sein sollte. Übrigens ist bisher, soweit wir uns erinnern, keine bessere Deutung

der Rolle und Sendung einer ihres Namens wirklidi würdigen Literatur und
Kritik gegeben worden. Darum überrascht es kaum, wenn nach Ablauf der ersten
Hälfte unseres Jahrhunderts mehrere Werke von ungleichem Wert erschienen sind,
von welchen jedes sich in seiner Art bemüht, ein Inventar und die Bilanz aufzustellen
über die literarische Produktion der verflossenen fünfzig Jahre. Zugleich werden die
hauptsädilichsten Werke gekennzeichnet, die seit Beendigung des Zweiten Weltkrieges
herausgekommen sind. Vielleicht vermag nichts besser als das packende Bild Bertrand
d'Astorgs den Riß in der Mitte des Tragbalkens aufzuzeigen, der die erschütterte
Behausung des Menschen des 20. Jahrhunderts stüfete.

In diesem Zusammenhange sei auf zwei kürzlich erschienene Bücher hingewiesen,
die wir als die markantesten betrachten. Unter dem Titel «Literatur der Gegenwart»
hat Maurice Nadeau, der mehrere Jahre hindurch die literarische Seite des «Combat»
leitete, genauer gesagt, während der ersten Nachkriegszeit, in einem bei Correa
erschienenen Buch die wesentlichsten Texte vereinigt, die er damals für diese Zeitung
geschrieben hatte. Eingangs äußert sich Nadeau über Grundsäfee und Vorliebe, die ihn
bei seiner Wahl geleitet haben. Ausschlaggebend ist für ihn nur die «Lauterkeit» des
Schriftstellers, «dessen Fähigkeit, das widerzuspiegeln, was die Hauptsorge einer
Epoche bildet, sowie die Leichtigkeit oder Beherrschung seiner Ausdrucksmittel». Eine
zusätzliche Erklärung vervollständigt den Gedanken des Autors: «Ein Werk, bei dem
der Leser in dem Zustand verharrt, in dem er es begonnen hat und von dem man
ahnt, daß es seinen Verfasser in keiner Weise verändert hat, ist ein unnüfees Werk.»
Nadeau, der ein hervorragender Journalist ist und in einem flotten, beschwingten und
farbenreichen Stil schreibt, hat wörtlich einige seiner Chroniken wiedergegeben, besonders

diejenigen, wo er in editen Bravourstücken einen Hervé Bazin und Jules Romain,
ja sogar einen André Maurois oder Julius Benda «aburteilt»; aber auch Artikel, in
welchen er uns von Schriftstellern berichtet, die er gern hat und die einen Plafe in
seinem Herzen haben, so daß wir sie durch ihn schäfeen und lieben lernen. Wir denken
hier u. a. an die Seiten, die er Jules Vallès oder Georges Bernanos gewidmet hat!
Leider kommt bei Nadeau sehr bald der Existentialist zum Vorschein, der ihn zu
begeistertem Lob des Marquis de Sade unseligen Angedenkens, des Jean Genêt, des

Georges Bataille, des Raymond Guérin, Maurice Blanchot und vielen andern
Eintagsschriftstellern verleitet, deren Wert anfechtbar ist und deren Verdienst, wenn man so
sagen kann, darin besteht, unrühmliche Vertreter einer entwertenden und entwürdigenden

Literatur zu sein. Der uneingeweihte Leser, der glaubt, in «Literatur der Gegen-

440


	Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : die Gemeinde Christi und die Politik

