Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 11

Artikel: Jona flieht vor Gott : eine Jom-Kippur-Predigt
Autor: Simon, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139681

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Jona flieht vor Gott
Eine Jom-Kippur-Predigt

Vorbemerhung. Die nachfolgende Predigt wurde in dhnlicher Form am
Versdhnungstage in der Jerusalemer Gemeinde «Emeth w'Emunah»> ge~
halten.

«Gottes Rede geschah zu Jona, Sohn Amitais, er sprach: ,Steh auf,
wandere nach Ninive, der groflen Stadt, und rufe tiber ihr aus, daf} ihr
Arges vor mein Antlits heriibergezogen ist.” Jona stand auf (er gehorcht
also? nein:), nach Tarschisch zu flichen, von Gottes Antlis hinweg. Er
stieg nach Jaffa hinab, fand ein Schiff, das nach Tarschisch ging, gab den
Fahrlohn dafiir und bestieg es, mit ithnen nach Tarschisch zu gehen, von
Gottes Antlis hinweg.»

So beginnt das Buch Jona, das wir in einigen Stunden als den Pro~
phetenabschnitt des Nachmittagsgottesdienstes lesen werden und jetst
gemeinsam erliutern wollen. Bei diesem, unserem gemeinschaftlichen
Lernen werden wir uns nicht nur des Bibelwortes selber, sondern auch
einer alten Auslegung bedienen, des «Midrasch Jona». Dieser stellt gleich
zu Beginn eine Frage, die sich jedem aufdringt: «Warum flieht Jona?»
Wir werden sie zu beantworten suchen, aber nicht als unsere erste Frage.
Vorher stellt sich uns eine andere Frage: Wohin und wie flicht dieser
Mensch, dieser jiidische Prophet, vor Gottes Antlits? Was sind die Sta~
tionen seiner Flucht?

Die erste Station ist das gestaltlose Element, das Meer, in dem die
Figuren der Schépfung ununterscheidbar werden, Der Midrasch* deutet
an, daf} Jona vielleicht sogar in den Sturm fliichtet, der schon zwei Tage
lang wiitet, wahrend er an der Kiiste Jaffas auf ein Schiff wartet. Ein
bereits ausgelaufenes Schiff kann die hohe See nicht gewinnen, wendet
und kommt zuriick, und Jona besteigt es, den ihm gewihrten Aufschub
als gottliche Billigung seiner Flucht mifiverstehend. Er beruhigt sich auch
mit dem Gedanken, dafl im Gegensat zu Himmel und Erde; die beide
in der Schrift mit Gottes Ehre in Verbindung gebracht werden — «die
Himmel riithmen Seine Ehres und «die Erde ist Seiner Ehre voll> —, kein
entsprechender Vers Gottes Ehre auf das Meer griindet. Er hat es nun
eilig, auf das Schiff zu kommen, und ist so diensteifrig zur Flucht wie
Abraham zur Befolgung des géttlichen Gebotes der Bindung Isaaks war:
Dieser sattelte seinen Esel selbst, und Jona erlegt den ganzen Fahrpreis
im vorhinein oder kauft gar, wie der Midrasch unterstreicht, das Schiff
selbst, um von Gottes Boden gleichsam auf ein eigenes Territorium zu
flichen.

Die zweite Station der Flucht ist Tarschisch, Tarsessos, das andere
Ende der belebten Welt. Dorthin will Jona, in die Ferne, wo man ihn

* Midrasch = Erklirung, Untersuchung, Auslegung.

421



und seinen Gott nicht kennt. Zwar herrscht Er auch dort, aber Seine
Offenbarung gilt dort nicht. Jona hat Hoffnung, der prophetische Auf-
trag werde ihn dort nicht erreichen. So hat Professor Jechezkiel Kauf-
mann in dem Jonakapitel seiner monumentalen «Geschichte des israeli~
tischen Glaubens» diesen Zug der Erzihlung iiberzeugend gedeutet. Wir
diirfen hinzufligen, Jona flicht aus der schon offenbarten Schépfung in
die — scheinbar noch verborgene.

Diese zweite Station aber, die fiir ihn die Endstation wire, soll er nie
erreichen. Sie wiirde auf der gleichen Ebene liegen wie die Kiiste und das
Meer. Der Mensch aber, der vor Gott flicht, kann nicht auf seiner eigenen
Ebene bleiben: er [t sich fallen, und so mufl er immer tiefer fallen. Die
Richtung der Flucht zeigt also nach unten, sie geht abwirts. Als der Sturm
losbricht, kann Jona, der ihn wohl gleich als die Folge seines eigenen
Tuns erkennt, den Anblick nicht ertragen: er steigt in das unterste Ver~
deck des Schiffes hinunter. Nun ist er, statt auf dem ehrlichen Festland
oder auf dem offenen Meere, im Gehiuse aus Menschenhand, das ihm
nun auch den Anblick der Sch&pfung verbirgt. Spéter, neben dem geret~
teten Ninive, wird er sich wiederum ein solches Gehiuse aufrichten, jene
Schattenhiitte, die Gott durch den Gummibaum noch tiberbietet, damit
der Mensch nicht im Gnadenhauche seiner Sonne verbrenne. Das Ge-~
hiuse ist die dritte Station der Flucht.

«Und er legte sich hin und schlief ein.» Nun schaltet Jona, nach den
Sinnen, auch Wissen, Bewufltsein und Gewissen aus. Nicht nur Héren
und Sehen ist ihm vergangen, er will auch von dem Schreien der See~
leute und ihrem angstlichen Tun, das Schiff von seinen Geriten zu er-
leichtern und dadurch zu retten, keine intellektuelle oder moralische
Kenntnis mehr nehmen. Er flicht in den Schlaf.

Da nun, mitten in der vierten Station seiner Flucht, erreicht ihn ein
zweiter Ruf, der genau wie der erste mit der Aufforderung beginnt:
«Steh aufls> Das erstemal hatte Gottes Stimme den Propheten aus einer
Pause seiner Sendung wecken wollen, aus seinem Berufungsschlaf gleich~
sam: vergeblich, wie wir wissen. Um ihn aus dem seelisch~kérperlichen
Fluchtschlaf zu wecken, bedarf es nur einer Menschenstimme, die des
Kapitins, den der Sohar freilich als eine Personifikation des «guten Trie-
bes» auffafit.

Fiir uns geniigt es, mit der Schrift selber, den Kapitin als den Vertreter
des verantwortlichen und wachen Lebens gegeniiber der Flucht in den
Schlaf zu verstehen. Er herrscht den Propheten an: «Wie kannst du schla~
- fen? Steh auf, ruf deinen Gott an! Vielleicht (1) bedenkt sich unseret~
wegen der Gott, dafl wir nicht hinschwinden miissen.» Wir werden auf
dieses «Vielleicht», das dieser heidnische Seemann dem jiidischen Pro~
pheten sagt, noch zuriidkkommen. Der Midrasch verschirft wiederum die
Rede des Kapitins und [a88t ihm sagen: «Wir stehen zwischen Tod und
Leben, und du schlifst!»

Nun macht die Erz&hlung eine merkwiirdige Pause: wir hdren nichts

422



iiber Jonas Antwort oder seine Reaktion auf die Anrede des Kapitins.
Offenbar schweigt er, und vielleicht richtet er sich aus seiner Schlaflage
nicht einmal auf, um dem leidenden Menschen, der seine Hilfe erbittet,
nicht ins gequilte Antlits blidken zu miissen. Doch nicht nur jhm bleibt er
die Antwort schuldig. Der Vertreter der Seeleute, die alle zu ihrem Gott
um Rettung rufen — nach dem Midrasch waren die Vertreter aller 70
Heidenvdlker auf dem Schiffe mit ihren Géen versammelt, und jeder
rief vergeblich den seinen an —, dieser Heide also hatte ja Jona auf~
gefordert, nun auch zu seinem Gotte zu beten. Er aber bleibt stumm. Nur
sein Leib ist wach geworden, seine Seele bleibt starr; er kann nicht beten.
Das trotige Schweigen ist die fiinfte Station auf seiner Flucht vor Gott.
So treibt er die Seeleute von ihrem Gebet fort und in die Magie-des Aus~
losens. Das Losen «gelingts, denn Magie ist ja die Technik des antiken
Heidentums, wie die Technik die Magie des modernen Heidentums ist:
beide sind praktisch gleich wirksam, jede in ihrer Sphire; Jona wird als
der Schuldige ausgelost.

Wiederum will er nicht beten, obwohl er ahnen mag, dafl auch jetst
noch sein reuiges Gebet als eine Tat der Umkehr von Gott angenommen
werden wiirde. Zwar bekennt er stolz sein Volkstum: «Ein Hebréer bin
ich», und auch seine Gottesfurcht: «<Den Ewigen, den Gott des Himmels,
ehrfiirchte ich, der das Meer und das Trodkenland gemacht hats, aber die
Gottesliebe bekennt er nicht, und wir werden noch sehen, warum nicht.
Zu dem nur anerkannten und nur gefiirchteten Schépfergott aber kann
man nicht beten. Statt dessen schligt er den t3dlich erschrockenen
Heiden einen Mord vor: den seinen, und madht sie zu Priestern auf dem
Meeresaltar seines grausamen Gottesbildes: «Ergreift mich und schleu~
dert mich ins Meer, daff das Meer von euch ab sich stille.» Da er selbst
still bleibt, kann das Meer nur durch das Opfer seines Lebens -gestillt
werden. Jona hat nun die vorliufig lesste Station der Gottesflucht erreicht:
den Tod, den Freitod, den er im Schlaf schon vorwegnahm.

Jetst aber geschieht wieder etwas ganz Merkwiirdiges: die Heiden
scheuen vor der Tat zuriick. Sie rudern mit hdchster Anstrengung, um
doch noch ans Land zu gelangen: vergeblich! Sie beten nun zu Jonas Gott,
den sie wohl schon als den wahren Gott der Schépfung ahnen: selbst dies
ist vergeblich. Und bevor sie Jonas Willen tun, den sie fiir Gottes Willen
halten miissen, machen sie, nach dem Midrasch, der wiederum nur die
Linien der biblischen Erzihlung schirfer nachzieht, ohne aber ihre Rich~
tung im geringsten zu verdndern, allerlei Zwischenversuche: «Sie warfen
ihn bis zu den Knien ins Meer, und das Meer stand ab von seinem Zorn;
sie zogen ihn wieder zu sich herauf, und das Meer fuhr fort und stiirmte.
Sie warfen ihn bis zum Nabel ins Meer, und das Meer stand ab von
seinem Zorn; sie zogen ihn zu sich herauf, und das Meer fuhr fort und
stiirmte. Bis sie ihn ganz hereinwarfen.» Nun tun sie, wieder nach dem
Schriftwort selbst, Bule und bitten Gott, dem sie opfern, ihnen nicht das
Blut eines vielleicht Unschuldigen anzurechnen, Jona, der nach Ninive,

423



der heidnischen Stadt, gesandt ist, um sie zur Bue aufzufordern, deren
Erfolg er fiirchtet, erlebt auf diesem Heidenschiffe ein schwimmendes
Ninive. |

Damit scheint seine Flucht — in all ihrer Erfolg~ und Sinnlosigkeit —
an ihr Ende gelangt zu sein. Von der Heimat ans Meer, von dort in die
Ferne, auf ihm ins Gehiuse, in den Schlaf, in das trogige Schweigen, in
den Selbstmord — das waren ihre sechs Stationen. Gott aber I3t ihn
nicht sterben. sondern verschafft einen grofien Fisch, Jona zu verschlin~
gen. In dessen Leibe bringt er «drei Tage und drei Nichte» zu. Wie bringt
er sie zu? Dariiber weifl die Schrift nichts zu berichten, der Midrasch
aber, der seiner Technik getreu ihre Liicken ausfiillt, um so mehr. Vor
allem: noch betet Jona nicht. Noch setst er seine Flucht fort, noch hinaus
tiber die scheinbar endgiiltige Station, die des Todes, die er freilich durch
Gottes strafende Gnade verfehlt hat. Es gibt noch eine siebente Station
dieser Flucht, jenseits vom Tode.

Die midraschische Deutung kniipft an die Texteigentiimlichkeit an,
dafl das hebriische Wort fiir «Fisch»> zunichst in der mannlichen Form
(«dag») und spiter in der weiblichen («daga») erscheint. Dieser gram~
matische Unterschied wird vom Midrasch gleichsam dramatisiert. Jona
wird zunichst von einem minnlichen Fisch aufgenommen, in dessen Leib
er reichlich Plats hat und sich nicht beengt fiihlt. Die Leuchtaugen des See~
tieres dienen ithm als Fenster in die unterirdische Welt. Er sieht die Ge~
heimnisse der Schdpfung, so «den grofien Flufi, aus dem die Wasser des
Ozeans herauskommen; die Pfade des Schilfmeeres, durch das die Kinder
Israels zogen; die sieben Berge, auf denen Jerusalem steht; den Eckstein
der Welt, auf dem die Séhne Korachs stehen und beten.» Diese grofi~
artigen Visionen des Midrasch weisen auf die siebente Fluchtstation des
Mensdhen, der vor Gott davonliuft.

Er sucht sich in die metaphysische Neugier zu retten, in das Anstarren
der mythologischen Vorwelt,in die Nichtverantwortlichkeit gegeniiber dem
Glauben und Tun, die sogar den Tod hinter sich gebracht hat, ohne doch
den Glauben vor sich zu haben, Dort, am «Eckstein der Welt», stehen die
Sohne jenes Korach, die einst die Erde verschlungen hat wie nun Jona
das Meer, und — beten. '

Nun endlich betet auch er, aber es sind, nach dem Midrasch, vorerst
nicht die richtigen Gebete. Wie seine Flucht ihn von Station zu Station
tiefer fallen lief}, so kann auch seine Umkehr nicht im Sprunge, sondern
nur stufenweise aufwirts gehen. Eine streng architektonische Bewegung
gliedert das Buch Jona und seine midraschische Deutung in die beiden
Gegenbewegungen des Falls und der Erhebung, der Flucht und der Um-
kehr. Sie setst sich noch in Ninives Bufle fort, die beim Volke anhebt und
von unten zum Kdnig aufsteigt.

Jonas Umkehr beginnt, immer noch nach dem Midrasch, mit dem
Gebet aus dem 139. Psalm: «Wohin soll ich vor Deinem Geiste gehen?
Wohin vor Deinem Antlits entlaufen? Ob ich den Himmel erkldmme, Du

424



bist dort, bettete ich mir das Gruftreich, da bist Du. Erhiibe ich Fliigel des
Morgenrots, nihme Wohnung am hintersten Meer, dort auch leitete mich
Deine Hand, Deine Rechte fafite mich an.» (Uberseung M. Buber.)

So sehr auch dieses Gebet auf Jonas eigene Erfahrung gegriindet zu
sein scheint: es geniigt Gott nicht. Das theoretische Bekenntnis der mif3-
lungenen Flucht vor Thm ist keine Umkehr.

So versucht es Jona zum zweiten Male. In einem langen Hymnus
preist er Gottes Allwissenheit. Er sagt, oder singt, unter anderem: «Die
Wege der ganzen Erde erforschest Du, und die Herzen verstehst Du; die
Gedanken jedes Menschen sind bei Dir gedacht, und alle Geheimnisse sind
Dir offenbar.» Aber auch dieses Gebet ist umsonst und erreicht sein Ziel
nicht. Wenig scheint Gott an Seinem theoretischen Lobe zu liegen, selbst
wenn dies den wahrhaft groflen Gedanken eines «gd&ttlichen Aprioris
enthilt, das jeder menschlichen Erfindung vorangeht und sie ermdglicht.
Jona mufl noch besser beten lernen.

Der Midrasch it es ihn zum dritten Male versuchen, und diesmal
mit den Worten der Hannah aus dem zweiten Kapitel des Ersten Buches
Samuel. Unser religidser Brauch stellt ja das zunéchst unartikulierte Gebet
der einfachen frommen Frau, die um einen Sohn fleht — «nur ihre Lip-~
pen bewegen sich, ihre Stimme aber ward nicht geh&rt» — als Propheten~
abschnitt des ersten Neujahrstages an die Spise des Heiligen Kalenders.
Wir lassen das Seelengebet der Hannah Jahr um Jahr iiber die Seelen~
taubheit und das Unverstindnis des bestallten Oberpriesters Eli siegen,
der den Glaubensgehalt nur in den ihm vertrauten Formen erkennt
und die im Gebet Ausbrechende als eine Betrunkene verkennt. So ist uns
die religidse Revolution gegen das Zeremoniell wiederum zum Zeremo-~
niell geworden: ein kithnes Wagnis, das immer wieder gewagt werden
und immer wieder scheitern mufl. Auch Jona scheitert an ihm. Der Mi~
drasch 1af8t ihn mit Hannahs Worten beten, aber gleich auch auf sie
pochen, da sie ja nun einmal festgelegt und kanonisiert sind: «Ein Téten~
der und Wiederbelebender wirst Du genannt — siche meine Seele ge-~
langte bis zum Tode — belebe mich!»

Nun ist Jona dem echten Gebet ganz nahe, aber er verfehlt es gerade
in der Gefahr dieser Nihe, deren Anhauch er nicht standhilt. Er sagt
nun, ganz legitim: ich. Er spricht nun endlich von der eigenen Not, dem
eigenen Tod. Das mag genug fiir den Menschen sein, der niemals vor
Gott fliichtete; fiir Jona taugt es noch nicht. Noch ist in ihm die falsche
Sicherheit des gefallenen Propheten, der Gottes Wort wie ein mensch~
liches Eigentum zu verwalten glaubt. Auch auf Seine Barmherzigkeit und
Gnade hat der Mensch kein Recht. Noch besser mufl Jona beten lernen.

Sein viertes Gebet im Midrasch ist identisch mit dem Schlufivers
seines biblischen Gebetes im zweiten Kapitel des Jonabuches. Nun erst
sagt er: «Mit der Stimme des Dankes will ich opfern Dir, was ich ge~
lobte, bezahlen.» Nach den drei vorldufigen Gebeten, der Anerkennung
der mifllungenen Flucht, dem theoretischen Preise Gottes, der Besinnung

425



auf Gottes verbiirgte Gnade, die alle immerhin wieder Stufen nach oben
waren, erfolgt nun der Durchbruch in das Gebet der Umkehr: das Ver~
sprechen titigen Gehorsams. In diesem Versprechen findet Jona zum
ersten Male wieder die Stimme der Gottesliebe: er spricht vom Dank.
Jetst erst sind wir vorbereitet, die vorhin erwihnte erste Frage des
Midrasch zu verstehen, die wir zu unserer zweiten gemacht haben:
«Warum flicht Jona?s Wiederum sind die Antworten des Midrasch
lehrreich, wenn auch nicht endgiiltig. Die Unheilsverheiflung {iber Ninive
sei die dritte Prophezeiung gewesen, die Jona aufgetragen wurde.
- Vorher hat er sich einmal als erfolgreicher Heilsprophet und ein an~
deres Mal als erfolgreicher Unheilsprophet betitigt, beide Male Jeru~
salem gegeniiber, das ihn nun als einen Liigenpropheten ansieht.
Der Midrasch 1t Jona seine Rechnung mit sich selbst machen: «Nicht
genug, dafl mich Israel einen Liigenpropheten nennt; auch die Vélker der
Welt werden mich einen Liigenpropheten nennen.» Das Entscheidende
aber hat wiederum Jechezkiel Kaufmann gesehen und gesagt. Wenn
andere Propheten vor dem géttlichen Auftrag fliechen, wie Elia, oder ihn
nicht annehmen wollen, wie Jeremia, so fiirchten sie den Miflerfolg ihrer
Sendung; Jona aber, als einziger, fiirchtet den Erfolg. Welchen Erfolg?
Den der Buflepredigt, die Gottes Gnade hervorrufen wird. Jona flicht vor
Gottes Gnade in Gottes Strenge. Daher straft ihn Gott nicht mit seiner
Strenge, die ihn ja bestatigen wiirde, sondern mit seiner Gnade, die ihm
unrecht gibt und zur Umkehr zwingt. Der Midrasch unterstreicht das
wieder in seiner groflartig naiven Sinnenhaftigkeit. Der zweite Fisch, in
den Jona endlich gerit und in dem er sich so eng fiihlt, dafl er nun zum
echten Gebet kommt, jene weibliche «daga», wimmelt von miitterlichem
Leben, von Tausenden kleiner Fischkreaturen, die sich um den gefan-
genen Propheten dringen. Der Gottesfliichtling in den Tod und in die
metaphysische Neugier, die noch hinter den Tod langt, wird von der
Fruchtbarkeit des kreatiirlichen Lebens bedringt und durch sie zur Um-
kehr gezwungen. '
Diese aber kann der Mensch immer nur in einzelnen grofien Héhe~
punkten verwirklichen. Ein zweites Mal ergeht Gottes Auftrag an Jona,
ein drittes Mal hort er jenes «Steh aufl», diesmal wiederum von Gott,
aber er geht eine volle Tagesreise in die Stadt hinein, ehe er seinen Auf-
~ trag endlich ausfithrt. Wir diirfen dieses erneute Schweigen der biblischen
Erzihlung vielleicht als einen bewufiten Aufschub deuten. Denn Jona will
in den langen Stunden, Tagen und Jahren der Nichtumkehr eben jene
- Sicherheit, die nur Gottes Strenge den Menschen liefern kann. Das Kenn~
wort von Gottes Barmherzigkeit und Liebe aber lautet: «Vielleichts. Wir
erinnern uns nun, dafl schon die Heiden auf dem Schiffe es Jona vergeb-
lih zu lehren versuchten: «Vielleicht bedenkt sich unseretwegen der
Gott...» So sagen auch die Menschen von Ninive: « Wer weif, umkehren
mdchte Gott, es méchte ihn geleiden, und er kehrt sich ab vom Flammen
seines Zorns, und wir schwinden nicht.» (Ubersetsung M. Buber.) Nur die

426



Gottesliebe kann Gott selber die Umkehr gestatten. Wer Gott nur fiirch~
tet, verbietet siec ihm und madht sie sich selbst unmdglich. Das wuflte
Amos, wahrscheinlich ein Zeitgenosse des historischen Jona, dem unser
Buch zugeschrieben ist, der weder vor dem Hohepriester noch vor Gott
fliichtete und der uns gelehrt hat: «Hasset das Arge! Liebet das Gute!
Das Recht sest im Tore ein! Gunst schenkt dann vielleicht Er, der um~
scharte Gott, dem Uberreste Josephs.» Ernst Simon

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 5.—12. OKT. 1952

Die Gemeinde Christi und die Politik

Das von der Theologie im allgemeinen fiir sie selbst und fiir die
Kirche als unfruchtbar erachtete 19. Jahrhundert hat zu dem umstiirzen~
den Fortgang der Entwicklungen in Wirtschaft, Industrie, Technik, Wis~
senschaft und Politik die ebenso eindeutige wie scharfe Absage an alle
«Religion», an «Christentum» und «Kirche» gebracht, wie sie Karl Marx
und spiter Friedrich Niessche aussprachen, Darin hat sich der Mensch
dieses Jahrhunderts, das bis jetst alle Leitlinien unseres eigenen Jahr-
hunderts bestimmt, mit seiner Welt gleichsam endgiiltig praktisch und
theoretisch von Christentum und Kirche und von einem idealistisch ver~
standenen «Reiche Gottes» geldst, ist dem Staate, der Politik und Wirt~
schaft verfallen und proklamierte das «Reich des Menschen» beziehungs-
weise «Ubermenschen», das in der Folge in das Reich der Damonen und
des Teufels einmiindete und eine unabsehbare Reihe von Katastrophen
mit sich fithrte. Davon erzittert heute die Welt, und die Menschen ang~
stigen sich in Unglauben, Wahn und Verzweiflung ebenso wie in raf-
fender Lebensgier und suchen sich wie ihre trostlos und kalt gewordene
Welt vor sich selbst und gegeneinander durch Gewalt zu sichern und zu -
retten. Man sucht «Rettungs, worin keine Rettung ist.

Dieses gleiche 19. Jahrhundert birgt aber in sich auch ganz andere
«Entwicklungen», ganz andere Geistesmachte. In ihm leben Gestalten
wie Blumhardt, Vater und Sohn, kimpfen ein Kierkegaard und ein Tol-
stoj, verkiindigen ein Dostojewskij und ein Solowjeff eine neue, univer~
selle Botschaft. Bei ihnen wird um eine neue Erfassung des «Christlichens
gerungen, was es sei und bedeutet in der. Welt und fiir die Welt. Bei
ihnen handelt es sich um ein neues Verstindnis der Sache Christi. Sie
vollziehen aber auch die iiber allen Unglauben und allen Unverstand
hinausgehende — bisher schirfste — Kritik an Christentum und Kirche
selbst, von dem aus, was mehr und anders ist als sie: von Christus und

427



	Jona flieht vor Gott : eine Jom-Kippur-Predigt

