
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 11

Artikel: Jona flieht vor Gott : eine Jom-Kippur-Predigt

Autor: Simon, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139681

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139681
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jona flieht vor Gott
Eine Jom-Kippur-Predigt

Vorbemerkung. Die nachfolgende Predigt wurde in ähnlicher Form am
Versöhnungstage in der Jerusalemer Gemeinde «Emeth w'Emunah»
gehalten.

«Gottes Rede geschah zu Jona, Sohn Amitais, er sprach: ,Steh auf,
wandere nach Ninive, der großen Stadt, und rufe über ihr aus, daß ihr
Arges vor mein Antlife herübergezogen ist.' Jona stand auf (er gehorcht
also? nein:), nach Tarschisch zu fliehen, von Gottes Antlife hinweg. Er

stieg nach Jaffa hinab, fand ein Schiff, das nach Tarschisch ging, gab den
Fährlohn dafür und bestieg es, mit ihnen nach Tarschisch zu gehen, von
Gottes Antlife hinweg.»

So beginnt das Buch Jona, das wir in einigen Stunden als den
Prophetenabschnitt des Nachmittagsgottesdienstes lesen werden und jefet
gemeinsam erläutern wollen. Bei diesem, unserem gemeinschaftlichen
Lernen werden wir uns nicht nur des Bibelwortes selber, sondern auch
einer alten Auslegung bedienen, des «Midrasch Jona». Dieser stellt gleich
zu Beginn eine Frage, die sich jedem aufdrängt: «Warum flieht Jona?»
Wir werden sie zu beantworten suchen, aber nicht als unsere erste Frage.
Vorher stellt sich uns eine andere Frage: Wohin und wie flieht dieser
Mensch, dieser jüdische Prophet, vor Gottes Antlife? Was sind die
Stationen seiner Flucht?

Die erste Station ist das gestaltlose Element, das Meer, in dem die
Figuren der Schöpfung ununterscheidbar werden. Der Midrasch* deutet
an, daß Jona vielleicht sogar in den Sturm flüchtet, der schon zwei Tage
lang wütet, während er an der Küste Jaffas auf ein Schiff wartet. Ein
bereits ausgelaufenes Schiff kann die hohe See nicht gewinnen, wendet
und kommt zurück, und Jona besteigt es, den ihm gewährten Aufschub
als göttliche Billigung seiner Flucht mißverstehend. Er beruhigt sich auch

mit dem Gedanken, daß im Gegensafe zu Himmel und Erde, die beide
in der Schrift mit Gottes Ehre in Verbindung gebracht werden — «die
Himmel rühmen Seine Ehre» und «die Erde ist Seiner Ehre voll» —, kein
entsprechender Vers Gottes Ehre auf das Meer gründet. Er hat es nun
eilig, auf das Schiff zu kommen, und ist so diensteifrig zur Flucht wie
Abraham zur Befolgung des göttlichen Gebotes der Bindung Isaaks war:
Dieser sattelte seinen Esel selbst, und Jona erlegt den ganzen Fahrpreis
im vorhinein oder kauft gar, wie der Midrasch unterstreicht, das Schiff
selbst, um von Gottes Boden gleichsam auf ein eigenes Territorium zu
fliehen.

Die zweite Station der Flucht ist Tarschisch, Tarsessos, das andere
Ende der belebten Welt. Dorthin will Jona, in die Ferne, wo man ihn

* Midrasch — Erklärung, Untersuchung, Auslegung.

421



und seinen Gott nicht kennt. Zwar herrscht Er auch dort, aber Seine
Offenbarung gilt dort nicht. Jona hat Hoffnung, der prophetische Auftrag

werde ihn dort nicht erreichen. So hat Professor Jechezkiel Kaufmann

in dem Jonakapitel seiner monumentalen «Geschichte des israelitischen

Glaubens» diesen Zug der Erzählung überzeugend gedeutet. Wir
dürfen hinzufügen, Jona flieht aus der schon offenbarten Schöpfung in
die — scheinbar noch verborgene.

Diese zweite Station aber, die für ihn die Endstation wäre, soll er nie
erreichen. Sie würde auf der gleichen Ebene liegen wie die Küste und das
Meer. Der Mensch aber, der vor Gott flieht, kann nicht auf seiner eigenen
Ebene bleiben: er läßt sich fallen, und so muß er immer tiefer fallen. Die
Richtung der Flucht zeigt also nach unten, sie geht abwärts. Als der Sturm
losbricht, kann Jona, der ihn wohl gleich als die Folge seines eigenen
Tuns erkennt, den Anblick nicht ertragen: er steigt in das unterste Verdeck

des Schiffes hinunter. Nun ist er, statt auf dem ehrlichen Festland
oder auf dem offenen Meere, im Gehäuse aus Menschenhand, das ihm
nun auch den Anblick der Schöpfung verbirgt. Später, neben dem geretteten

Ninive, wird er sich wiederum ein solches Gehäuse aufrichten, jene
Schattenhütte, die Gott durch den Gummibaum noch überbietet, damit
der Mensch nicht im Gnadenhauche seiner Sonne verbrenne. Das
Gehäuse ist die dritte Station der Flucht.

«Und er legte sich hin und schlief ein.» Nun schaltet Jona, nach den
Sinnen, auch Wissen, Bewußtsein und Gewissen aus. Nicht nur Hören
und Sehen ist ihm vergangen, er will auch von dem Schreien der
Seeleute und ihrem ängstlichen Tun, das Schiff von seinen Geräten zu
erleichtern und dadurch zu retten, keine intellektuelle oder moralische
Kenntnis mehr nehmen. Er flieht in den Schlaf.

Da nun, mitten in der vierten Station seiner Flucht, erreicht ihn ein
zweiter Ruf, der genau wie der erste mit der Aufforderung beginnt:
«Steh auf!» Das erstemal hatte Gottes Stimme den Propheten aus einer
Pause seiner Sendung wecken wollen, aus seinem Berufungsschlaf gleichsam:

vergeblich, wie wir wissen. Um ihn aus dem seelisch-körperlichen
Fluchtschlaf zu wecken, bedarf es nur einer Menschenstimme, die des

Kapitäns, den der Sohar freilich als eine Personifikation des «guten Triebes»

auffaßt.
Für uns genügt es, mit der Schrift selber, den Kapitän als den Vertreter

des verantwortlichen und wachen Lebens gegenüber der Flucht in den
Schlaf zu verstehen. Er herrscht den Propheten an: «Wie kannst du schlafen?

Steh auf, ruf deinen Gott an! Vielleidit bedenkt sich unsertwegen

der Gott, daß wir nicht hinschwinden müssen.» Wir werden auf
dieses «Vielleicht», das dieser heidnische Seemann dem jüdischen
Propheten sagt, noch zurückkommen. Der Midrasch verschärft wiederum die
Rede des Kapitäns und läßt ihm sagen: «Wir stehen zwischen Tod und
Leben, und du schläfst!»

Nun macht die Erzählung eine merkwürdige Pause: wir hören nichts

422



über Jonas Antwort oder seine Reaktion auf die Anrede des Kapitäns.
Offenbar schweigt er, und vielleicht richtet er sich aus seiner Schlaflage
nicht einmal auf, um dem leidenden Menschen, der seine Hilfe erbittet,
nicht ins gequälte Antlife blicken zu müssen. Doch nicht nur ihm bleibt er
die Antwort schuldig. Der Vertreter der Seeleute, die alle zu ihrem Gott
um Rettung rufen — nach dem Midrasch waren die Vertreter aller 70
Heidenvölker auf dem Schiffe mit ihren Göfeen versammelt, und jeder
rief vergeblich den seinen an —, dieser Heide also hatte ja Jona
aufgefordert, nun auch zu seinem Gotte zu beten. Er aber bleibt stumm. Nur
sein Leib ist wach geworden, seine Seele bleibt starr; er kann nicht beten.
Das trofeige Schweigen ist die fünfte Station auf seiner Flucht vor Gott.
So treibt er die Seeleute von ihrem Gebet fort und in die Magie des
Auslesens. Das Losen «gelingt», denn Magie ist ja die Technik des antiken
Heidentums, wie die Technik die Magie des modernen Heidentums ist:
beide sind praktisch gleich wirksam, jede in ihrer Sphäre; Jona wird als
der Schuldige ausgelost.

Wiederum will er nicht beten, obwohl er ahnen mag, daß auch jefet
noch sein reuiges Gebet als eine Tat der Umkehr von Gott angenommen
werden würde. Zwar bekennt er stolz sein Volkstum: «Ein Hebräer bin
ich», und auch seine Gottesfurcht: «Den Ewigen, den Gott des Himmels,
ehrfürchte ich, der das Meer und das Trockenland gemacht hat», aber die
Gottesliebe bekennt er nicht, und wir werden noch sehen, warum nicht.
Zu dem nur anerkannten und nur gefürchteten Schöpfergott aber kann
man nicht beten. Statt dessen schlägt er den tödlich erschrockenen
Heiden einen Mord vor: den seinen, und macht sie zu Priestern auf dem
Meeresaltar seines grausamen Gottesbildes: «Ergreift mich und schleudert

mich ins Meer, daß das Meer von euch ab sich stille.» Da er selbst
still bleibt, kann das Meer nur durch das Opfer seines Lebens gestillt
werden. Jona hat nun die vorläufig lefete Station der Gottesflucht erreicht:
den Tod, den Freitod, den er im Schlaf schon vorwegnahm.

Jefet aber geschieht wieder etwas ganz Merkwürdiges: die Heiden
scheuen vor der Tat zurück. Sie rudern mit höchster Anstrengung, um
doch noch ans Land zu gelangen: vergeblich! Sie beten nun zu Jonas Gott,
den sie wohl schon als den wahren Gott der Schöpfung ahnen: selbst dies
ist vergeblich. Und bevor sie Jonas Willen tun, den sie für Gottes Willen
halten müssen, machen sie, nach dem Midrasch, der wiederum nur die
Linien der biblischen Erzählung schärfer nachzieht, ohne aber ihre Richtung

im geringsten zu verändern, allerlei Zwischenversuche: «Sie warfen
ihn bis zu den Knien ins Meer, und das Meer stand ab von seinem Zorn;
sie zogen ihn wieder zu sich herauf, und das Meer fuhr fort und stürmte.
Sie warfen ihn bis zum Nabel ins Meer, und das Meer stand ab von
seinem Zorn; sie zogen ihn zu sich herauf, und das Meer fuhr fort und
stürmte. Bis sie ihn ganz hereinwarfen.» Nun tun sie, wieder nach dem
Schriftwort selbst, Buße und bitten Gott, dem sie opfern, ihnen nicht das
Blut eines vielleicht Unschuldigen anzurechnen. Jona, der nach Ninive,

423



der heidnischen Stadt, gesandt ist, um sie zur Buße aufzufordern, deren
Erfolg er fürchtet, erlebt auf diesem Heidenschiffe ein schwimmendes
Ninive.

Damit scheint seine Flucht — in all ihrer Erfolg- und Sinnlosigkeit —
an ihr Ende gelangt zu sein. Von der Heimat ans Meer, von dort in die
Ferne, auf ihm ins Gehäuse, in den Schlaf, in das trofeige Schweigen, in
den Selbstmord —¦ das waren ihre sechs Stationen. Gott aber läßt ihn
nicht sterben- sondern verschafft einen großen Fisch, Jona zu verschlingen.

In dessen Leibe bringt er «drei Tage und drei Nächte» zu. Wie bringt
er sie zu? Darüber weiß die Schrift nichts zu berichten, der Midrasch
aber, der seiner Technik getreu ihre Lücken ausfüllt, um so mehr. Vor
allem: noch betet Jona nicht. Noch sefet er seine Flucht fort, noch hinaus
über die scheinbar endgültige Station, die des Todes, die er freilich durch
Gottes strafende Gnade verfehlt hat. Es gibt noch eine siebente Station
dieser Flucht, jenseits vom Tode.

Die midraschische Deutung knüpft an die Texteigentümlichkeit an,
daß das hebräische Wort für «Fisch» zunächst in der männlichen Form
(«dag») und später in der weiblichen («daga») erscheint. Dieser
grammatische Unterschied wird vom Midrasch gleichsam dramatisiert. Jona
wird zunächst von einem männlichen Fisch aufgenommen, in dessen Leib
er reichlich Plafe hat und sich nicht beengt fühlt. Die Leuchtaugen des
Seetieres dienen ihm als Fenster in die unterirdische Welt. Er sieht die
Geheimnisse der Schöpfung, so «den großen Fluß, aus dem die Wasser des
Ozeans herauskommen; die Pfade des Schilfmeeres, durch das die Kinder
Israels zogen; die sieben Berge, auf denen Jerusalem steht; den Eckstein
der Welt, auf dem die Söhne Korachs stehen und beten.» Diese
großartigen Visionen des Midrasch weisen auf die siebente Fluchtstation des

Menschen, der vor Gott davonläuft.
Er sucht sich in die metaphysische Neugier zu retten, in das Anstarren

der mythologischen Vorwelt, in die NichtVerantwortlichkeit gegenüber dem
Glauben und Tun, die sogar den Tod hinter sich gebracht hat, ohne doch
den Glauben vor sich zu haben. Dort, am «Eckstein der Welt», stehen die
Söhne jenes Korach, die einst die Erde verschlungen hat wie nun Jona
das Meer, und —¦ beten.

Nun endlich betet auch er, aber es sind, nach dem Midrasch, vorerst
nicht die richtigen Gebete. Wie seine Flucht ihn von Station zu Station
tiefer fallen ließ, so kann auch seine Umkehr nicht im Sprunge, sondern

nur stufenweise aufwärts gehen. Eine streng architektonische Bewegung
gliedert das Buch Jona und seine midraschische Deutung in die beiden
Gegenbewegungen des Falls und der Erhebung, der Flucht und der
Umkehr. Sie sefet sich noch in Ninives Buße fort, die beim Volke anhebt und
von unten zum König aufsteigt.

Jonas Umkehr beginnt, immer noch nach dem Midrasch, mit dem
Gebet aus dem 139. Psalm: «Wohin soll ich vor Deinem Geiste gehen?
Wohin vor Deinem Antlife entlaufen? Ob ich den Himmel erklömme, Du

424



Y' y ¦¦¦...

bist dort, bettete ich mir das Gruftreich, da bist Du. Erhübe ich Flügel des

Morgenrots, nähme Wohnung am hintersten Meer, dort auch leitete mich
Deine Hand, Deine Rechte faßte mich an.» (Übersefeung M. Buber.)

So sehr auch dieses Gebet auf Jonas eigene Erfahrung gegründet zu
sein scheint: es genügt Gott nicht. Das theoretische Bekenntnis der
mißlungenen Flucht vor Ihm ist keine Umkehr.

So versucht es Jona zum zweiten Male. In einem langen Hymnus
preist er Gottes Allwissenheit. Er sagt, oder singt, unter anderem: «Die
Wege der ganzen Erde erforschest Du, und die Herzen verstehst Du; die
Gedanken jedes Menschen sind bei Dir gedacht, und alle Geheimnisse sind
Dir offenbar.» Aber auch dieses Gebet ist umsonst und erreicht sein Ziel
nicht. Wenig scheint Gott an Seinem theoretischen Lobe zu liegen, selbst
wenn dies den wahrhaft großen Gedanken eines «göttlichen Apriori»
enthält, das jeder menschlichen Erfindung vorangeht und sie ermöglicht.
Jona muß noch besser beten lernen.

Der Midrasch läßt es ihn zum dritten Male versuchen, und diesmal
mit den Worten der Hannah aus dem zweiten Kapitel des Ersten Buches
Samuel. Unser religiöser Brauch stellt ja das zunächst unartikulierte Gebet
der einfachen frommen Frau, die um einen Sohn fleht — «nur ihre Lippen

bewegen sich, ihre Stimme aber ward nicht gehört» — als Prophetenabschnitt

des ersten Neujahrstages an die Spifee des Heiligen Kalenders.
Wir lassen das Seelengebet der Hannah Jahr um Jahr über die
Seelentaubheit und das Unverständnis des bestallten Oberpriesters Eli siegen,
der den Glaubensgehalt nur in den ihm vertrauten Formen erkennt
und die im Gebet Ausbrechende als eine Betrunkene verkennt. So ist uns
die religiöse Revolution gegen das Zeremoniell wiederum zum Zeremoniell

geworden: ein kühnes Wagnis, das immer wieder gewagt werden
und immer wieder scheitern muß. Auch Jona scheitert an ihm. Der
Midrasch läßt ihn mit Hannahs Worten beten, aber gleich auch auf sie
pochen, da sie ja nun einmal festgelegt und kanonisiert sind: «Ein Tötender

und Wiederbelebender wirst Du genannt — siehe meine Seele
gelangte bis zum Tode — belebe mich!»

Nun ist Jona dem echten Gebet ganz nahe, aber er verfehlt es gerade
in der Gefahr dieser Nähe, deren Anhauch er nicht standhält. Er sagt
nun, ganz legitim: ich. Er spricht nun endlich von der eigenen Not, dem
eigenen Tod. Das mag genug für den Menschen sein, der niemals vor
Gott flüchtete; für Jona taugt es noch nicht. Noch ist in ihm die falsche
Sicherheit des gefallenen Propheten, der Gottes Wort Wie ein menschliches

Eigentum zu verwalten glaubt. Auch auf Seine Barmherzigkeit und
Gnade hat der Mensch kein Recht. Noch besser muß Jona beten lernen.

Sein viertes Gebet im Midrasch ist identisch mit dem Schlußvers
seines biblischen Gebetes im zweiten Kapitel des Jonabuches. Nun erst
sagt er: «Mit der Stimme des Dankes will ich opfern Dir, was ich
gelobte, bezahlen.» Nach den drei vorläufigen Gebeten, der Anerkennung
der mißlungenen Flucht, dem theoretischen Preise Gottes, der Besinnung

425



auf Gottes verbürgte Gnade, die alle immerhin wieder Stufen nach oben

waren, erfolgt nun der Durchbruch in das Gebet der Umkehr: das
Versprechen tätigen Gehorsams. In diesem Versprechen findet Jona zum
ersten Male wieder die Stimme der Gottesliebe: er spricht vom Dank.

Jefet erst sind wir vorbereitet, die vorhin erwähnte erste Frage des
Midrasch zu verstehen, die wir zu unserer zweiten gemacht haben:
«Warum flieht Jona?» Wiederum sind die Antworten des Midrasch
lehrreich, wenn auch nicht endgültig. Die Unheilsverheißung über Ninive
sei die dritte Prophezeiung gewesen, die Jona aufgetragen wurde.
Vorher hat er sich einmal als erfolgreicher Heilsprophet und ein
anderes Mal als erfolgreicher Unheilsprophet betätigt, beide Male
Jerusalem gegenüber, das ihn nun als einen Lügenpropheten ansieht.
Der Midrasch läßt Jona seine Rechnung mit sich selbst machen: «Nicht
genug, daß mich Israel einen Lügenpropheten nennt; auch die Völker der
Welt werden mich einen Lügenpropheten nennen.» Das Entscheidende
aber hat wiederum Jechezkiel Kaufmann gesehen und gesagt. Wenn
andere Propheten vor dem göttlichen Auftrag fliehen, wie Elia, oder ihn
nicht annehmen wollen, wie Jeremia, so fürchten sie den Mißerfolg ihrer
Sendung; Jona aber, als einziger, fürchtet den Erfolg. Welchen Erfolg?
Den der Bußepredigt, die Gottes Gnade hervorrufen wird. Jona flieht vor
Gottes Gnade in Gottes Strenge. Daher straft ihn Gott nicht mit seiner
Strenge, die ihn ja bestätigen würde, sondern mit seiner Gnade, die ihm
unrecht gibt und zur Umkehr zwingt. Der Midrasch unterstreicht das
wieder in seiner großartig naiven Sinnenhaftigkeit. Der zweite Fisch, in
den Jona endlich gerät und in dem er sich so eng fühlt, daß er nun zum
echten Gebet kommt, jene weibliche «daga», wimmelt von mütterlichem
Leben, von Tausenden kleiner Fischkreaturen, die sich um den gefangenen

Propheten drängen. Der Gottesflüchtling in den Tod und in die
metaphysische Neugier, die noch hinter den Tod langt, wird von der
Fruchtbarkeit des kreatürlichen Lebens bedrängt und durch sie zur Umkehr

gezwungen.
Diese aber kann der Mensch immer nur in einzelnen großen

Höhepunkten verwirklichen. Ein zweites Mal ergeht Gottes Auftrag an Jona,
ein drittes Mal hört er jenes «Steh auf!», diesmal wiederum von Gott,
aber er geht eine volle Tagesreise in die Stadt hinein, ehe er seinen Auftrag

endlich ausführt. Wir dürfen dieses erneute Schweigen der biblischen
Erzählung vielleicht als einen bewußten Aufschub deuten. Denn Jona will
in den langen Stunden, Tagen und Jahren der Nichtumkehr eben jene
Sicherheit, die nur Gottes Strenge den Menschen liefern kann. Das Kennwort

von Gottes Barmherzigkeit und Liebe aber lautet: «Vielleicht». Wir
erinnern uns nun, daß schon die Heiden auf dem Schiffe es Jona vergeblich

zu lehren versuchten: «Vielleicht bedenkt sich unseretwegen der
Gott...» So sagen auch die Menschen von Ninive: «Wer weiß, umkehren
möchte Gott, es möchte ihn geleiden, und er kehrt sich ab vom Flammen
seines Zorns, und wir schwinden nicht.» (Übersefeung M. Buber.) Nur die

426



Gottesliebe kann Gott selber die Umkehr gestatten. Wer Gott nur fürchtet,

verbietet sie ihm und macht sie sich selbst unmöglich. Das wußte
Arnos, wahrscheinlich ein Zeitgenosse des historischen Jona, dem unser
Buch zugeschrieben ist, der weder vor dem Hohepriester noch vor Gott
flüchtete und der uns gelehrt hat: «Hasset das Arge! Liebet das Gute!
Das Recht sefet im Tore ein! Gunst schenkt dann vielleicht Er, der um»
scharte Gott, dem Oberreste Josephs.» Ernst Simon

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 5.—12. OKT. 1952

Die Gemeinde Christi und die Politik

Das von der Theologie im allgemeinen für sie selbst und für die
Kirche als unfruchtbar erachtete 19. Jahrhundert hat zu dem umstürzenden

Fortgang der Entwicklungen in Wirtschaft, Industrie, Technik,
Wissenschaft und Politik die ebenso eindeutige wie scharfe Absage an alle
«Religion», an «Christentum» und «Kirche» gebracht, wie sie Karl Marx
und später Friedrich Niefesche aussprachen. Darin hat sich der Mensch
dieses Jahrhunderts, das bis jefet alle Leitlinien unseres eigenen
Jahrhunderts bestimmt, mit seiner Welt gleichsam endgültig praktisch und
theoretisch von Christentum und Kirche und von einem idealistisch
verstandenen «Reiche Gottes» gelöst, ist dem Staate, der Politik und Wirtschaft

verfallen und proklamierte das «Reich des Menschen» beziehungsweise

«Übermenschen», das in der Folge in das Reich der Dämonen und
des Teufels einmündete und eine unabsehbare Reihe von Katastrophen
mit sich führte. Davon erzittert heute die Welt, und die Menschen
ängstigen sich in Unglauben, Wahn und Verzweiflung ebenso wie in
raffender Lebensgier und suchen sich wie ihre trostlos und kalt gewordene
Welt vor sich selbst und gegeneinander durch Gewalt zu sichern und zu
retten. Man sucht «Rettung», worin keine Rettung ist.

Dieses gleiche 19. Jahrhundert birgt aber in sich auch ganz andere
«Entwicklungen», ganz andere Geistesmächte. In ihm leben Gestalten
wie Blumhardt, Vater und Sohn, kämpfen ein Kierkegaard und ein Tolstoj,

verkündigen ein Dostojewskij und ein Solowjeff eine neue, universelle

Botschaft. Bei ihnen wird um eine neue Erfassung des «Christlichen»
gerungen, was es sei und bedeutet in der Welt und für die Welt. Bei
ihnen handelt es sich um ein neues Verständnis der Sache Christi. Sie
vollziehen aber auch die über allen Unglauben und allen Unverstand
hinausgehende — bisher schärfste — Kritik an Christentum und Kirche
selbst, von dem aus, was mehr und anders ist als sie: von Christus und

427


	Jona flieht vor Gott : eine Jom-Kippur-Predigt

