
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 10

Artikel: Christentum und Politik : Thesen - aufgestellt von Emil Fuchs ;
Schlussworte

Autor: Fuchs, Emil / Weingartner-Studer, Carmen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139674

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139674
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dem Propheten Jesaja, der sich als ein Mann unreiner Lippen in einem
unreinen Volke der göttlichen Verkündigung nicht für wert hält — bis
ihm Gott den Engel sendet, der mit der schmerzhaft glühenden Kohle
ihm die Lippen für die Verkündung rein brennt.

Wer vermöchte diesen prophetischen Glauben noch zu erfassen?
Allein der religiöse Sozialismus hat inmitten einer glaubenslosen Welt
noch einmal an ihn anzuknüpfen gesucht. Männer wie Blumhardt, wie
Ragaz haben inmitten der Finsternis ihrer Welt, die sie bis in jede
Faser erlebten, um den Glauben der Propheten und um die prophetische
Wahrheit ihrer Politik gerungen.

Die prophetische Politik, der prophetische Glaube münden in die
Gestalt des Gottesknechtes des Jesaja; in ihm, dessen Seele wie die
keines anderen Menschen auf Erden gearbeitet hat, hat in dem
ungeheuren Leiden aller, von dem er wie von der Glorie der Ewigkeit
umstrahlt war, der Glaube der Propheten sich erfüllt. Doch das Anfangswort

dieses Kapitels: «Aber wer glaubt unserer Predigt und wem ist der
Arm des Herrn geoffenbart?» ist auch der lefete irdische Ausdruck alles
prophetischen Glaubens gewesen.

Margarete Susman

Christentum und Politik
Thesen — aufgestellt von Emil Fuchs

1.

Politik ist das Ringen der Menschen, ihr Gemeinschaftsleben in
Gemeinde, Staat, Volk, Wirtschaft-Menschheit in einer Weise zu ordnen,
die ein gedeihliches Zusammenleben ermöglicht.

Da die dauernden Veränderungen in Arbeitsinstrumenten, Kräften,
Verkehrsmöglichkeiten, Ideen und geistiger Haltung zu Veränderungen
des Zusammenwirkens zwingen, ist die Arbeit der Politik eine Arbeit an
nie endenden Schwierigkeiten, Disharmonien, Kämpfen, Neuordnungen.

Kein verantwortungsbewußter Mensch — also am wenigsten ein
Mensch, der ein Jünger Jesu sein will, kann sich dieser Aufgabe
entziehen. Wollten die Jünger Jesu diese schwerste aller Aufgaben des
Menschseins den Nichtchristen überlassen, so würde dadurch ihre
Botschaft für alle die unglaubwürdig werden, die an den Nöten des gerade
vorhandenen Systems leiden; ja, allen, die diese Aufgabe in Verantwortung

erkennen.
Was für den einzelnen Christen gilt, gilt auch für die Kirchen und

Gemeinschaften. Sie sind mitverantwortlich für die rechte, gedeihliche
Gestaltung der Rechts- und Gemeinschaftsformen.

378



2.
Für den, der ein Jünger Jesu sein will, steht seine Arbeit in der

Politik, wie sein Verhalten zu seinem Nebenmenschen überhaupt, unter
dem Rufe Jesu, der uns sagt, daß wir Brüder sind — also darum zu ringen
haben, daß unser Verhältnis zueinander sich im Geiste der Brüderlichkeit

vollzieht.
Jesu Wort und Haltung macht uns ganz deutlich, daß nichts uns

hindern darf, uns brüderlich gegen unsere Mitmenschen zu verhalten,
und daß am Jüngsten Gericht die Frage nach dem Brudersein die
entscheidende Frage ist.

Da unser Verhalten zueinander von den geltenden Rechtsanschauungen,

Rechtsnormen, Wirtschafts- und Gemeinschaftsgestaltungen
entscheidend abhängig ist, gilt es also dauernd aufmerksam zu beachten,

wo diese Formen der Brüderlichkeit hinderlich sind, wo sie sie fördern
und wie wir Wege finden können und müssen, sie in einer Weise zu
gestalten, die der Brüderlichkeit besser entspricht als die bisherigen Formen.

3.
Die Vorstellung, daß es irgendein Gebiet des Lebens geben könne,

das von dieser Forderung Jesu ausgenommen ist, auf dem also dies
dauernde Ringen um Brüderlichkeit sich nicht zu vollziehen brauche, ist
eine der Selbsttäuschungen, mit denen der egoistische Mensch und
egoistische Machtkomplexe sich der Forderung Jesu zu entziehen suchen.
Daß Christen und Kirchen sich diesem Aberglauben beugten, war eine
der entscheidenden Ursachen dafür, daß ihre Botschaft Millionen von
Menschen unglaubwürdig wurde.

Die Kirchen Jesu Christi und alle Jünger Jesu Christi haben in
Botschaft und Verhalten deutlich zu machen, daß Jesus Christus «sifeet zur
Rechten Gottes», das heißt daß er der Herr aller Lebensgebiete und aller
Lebenswirklichkeit ist, daß, was gegen seinen Geist und ohne seinen
Geist ist, Tod und Verderben bedeutet.

Deutlich gilt das für die Frage des Krieges. Staatsmänner und Völker

— gar Kirchen —, die glauben, daß Gewalt, List, Zwang und Krieg
für ihr Volk Heil schaffen können, verleugnen damit den Glauben an
den Gott und Vater Jesu Christi. Wir wissen, daß nur das Heil schafft,
was in seinem Geiste geschieht.

Deshalb kann aber die Christenheit nicht heute sagen: Krieg ist
überwunden! Sie wird nur frei vom Kriege werden, wenn sie die
Voraussefeungen des Krieges überwindet, das heißt wenn die Einzelnen, die
Völker, die Staatsmänner lernen, ihre Gegensäfee und Angelegenheiten
zu ordnen im Geiste brüderlicher Wahrhaftigkeit, Rücksichtnahme
aufeinander — in dem Willen durch Achtung vor dem Recht und den
Lebensnotwendigkeiten des anderen. Wenn Christen und Kirchen aufrichtig
den Krieg unmöglich machen wollen, müssen sie offen und klar allem

379



entgegentreten, was im Zusammenleben der Völker dem Geiste der
Wahrhaftigkeit und Brüderlichkeit widerspricht und also zum Kriege
drängt, weil es Mißtrauen und Haß schafft.

Sie haben sich also vor allem auch gegen alle Methoden der Propaganda

zu wenden, durch die ihre eigenen Staatsmänner und Parteien die
Fähigkeit, anderen gerecht zu werden, sich und den Völkern zerstören.

5.
Dasselbe gilt für die Frage der Revolution. Das «Seid Untertan der

Obrigkeit, die Gewalt über euch hat», hat seine große Bedeutung; denn
wenn die Autorität fällt, die Recht und Ordnung aufrechterhält, erhebt
sich ein Kampf aller gegen alle, der jede Brüderlichkeit unmöglich madit.

Bestehendes Recht darf also nicht gebrochen werden. Halte ich es für
falsch, so habe ich es durch brüderliches und verständnisvolles Ringen zu
ändern.

Aber: Dies gilt vor allem — und ganz entscheidend vor allem — den
Mächtigen. Sie müssen den Willen zur Brüderlichkeit aufbringen; bereit
sein, die Regelungen zu schaffen und die Opfer zu bringen, die auch den
weniger Mächtigen ihr Menschenrecht und ihre Menschenwürde wahren
und schaffen.

Leider ist die Sünde der Menschheit so groß, daß der Marxismus mit
Recht im Kommunistischen Manifest sagen kann: «Die Geschichte der
Menschheit ist eine Geschichte von Klassenkämpfen.» Auch in der Zeit,
in der das Christentum einen entscheidenden geistigen Einfluß in der
Gesellschaft hatte, haben die Mächtigen nicht gelernt, brüderlich mit den
weniger Mächtigen und den Unterdrückten zu handeln, in brüderlichem
Geiste die Ordnungen immer neu zu schaffen. Ja — die Kirchen haben
sich von der gesellschaftlichen Lage und Meinung immer stärker
beeinflussen lassen als durch das Evangelium. So kam es immer wieder zu
Revolutionen, die von der Brüderlichkeit aus gesehen Unrecht, Sünde
sind, deren Sünde aber in der Kurzsichtigkeit und egoistischen Verständ-
nislosigkeit der Mächtigen beruht, nicht in der Verzweiflung der
Unterdrückten.

Die Aufgaben der Kirche, Christen, Christenheit wäre, durch
aufmerksames Beobachten der Wirklichkeit und durch starkes Aufrufen
des Gewissens die Umgestaltungen des Gesellschaftslebens zu schaffen,
die den Ausbruch gewaltsamer Revolutionen hindern könnten.

Da heute Krieg und Revolution sehr eng miteinander verknüpft sind,
ist die Frage der Neugestaltung der Gesellschaftsordnung eng verbunden
mit der Frage, ob wir Wege gehen, die auch den Krieg verhindern.

6.
Diese Frage wird am besten beleuchtet durch die Frage des Verhaltens

des Christen zwischen Ost und West.

380



Es ist furchtbar einfach vom Standpunkt der bestehenden Anschauungen

aus und von den gesellschaftlichen Gewohnheiten aus, alle Schuld

an Not und Druck, Gewalt und Bitterkeit, die in der Welt heute die
Menschen quälen, den bösen Menschen zuzuschreiben, die mit der Lage
nicht zufrieden sind, in der sich der gute christliche Mensch so behaglidi
fühlte, zum Teil noch fühlt.

Es ist sehr einfach, all das Schwere, was in Rußland geschah, den
Bolschewisten zuzuschreiben, und völlig zu ignorieren, daß der mit den
furchtbarsten Mitteln geführte Bürgerkrieg auf beiden Seiten Nöte und
Verzweiflungszustände schuf, und damit Schuld beider. Alexej Tolstojs
Werk «Der Leidensweg» schildert das sehr klar.

Und wieder ist es leicht, vom Rechtsbewußtsein der alten
Gesellschaftsordnung aus die Rechtspflege zu verurteilen, mit der das neue
System aus anderem Rechtsbewußtsein heraus sich und seine Gemeinschaft

schüfet — zum Teil gegen den andauernden Kampf, der es bedroht.
Sucht man das Neue zu verstehen, dann sieht sehr vieles ganz anders

aus, als der es sieht, der es nur von außen sehen kann und will.
Hier gehört es zu den schmerzlichen Erfahrungen, die wir, die wir

in der Welt des Ostens leben, ringen und doch wieder froh mitarbeiten,
immer wieder machen, daß so weithin der Wille — auch christlicher
Kreise — fehlt, um sich diese Lage deutlich zu machen und darum zu
ringen, das Neue und sein Recht, sein Tun aus seinen Voraussefeungen
und nicht aus Voraussefeungen der alten Gestaltung zu beurteilen.

Wir erleben hier bei uns die schwere persönliche Tragödie der vielen,
die im Geiste der individualistischen Wirtschaftsweise erzogen, einfach
nicht begreifen können, daß Schädigung der Gemeinschaft und ihrer
Interessen ein schweres Verbrechen ist, während man doch bis vor kurzem
sehr selbstverständlich mit allen möglichen Tricks sich auf Kosten der
Gemeinschaft Vorteile schaffen durfte.

Da große Teile der Wirtschaft Volkseigentum sind, sind alle
Vergehen gegen dieses eben Verbrechen.

7.
Wollen wir ein Nebeneinander der beiden Wirtschaftssysteme

erreichen, wollen wir erreichen, daß die Weiterentwicklung in friedlicher
Erneuerung und ohne gewaltsamen Zusammenprall sich vollzieht, so
müssen wir darum ringen, daß tieferes Verstehen der Notwendigkeiten,
Rechtsanschauungen, Nöte und Schwierigkeiten und damit auch der aus
den Nöten erwachsenen Kämpfe erwacht. — Niemand wird leugnen, daß
im Alten und Neuen aus diesen Kämpfen und den oft hilflosen
Versuchen bestimmte Dinge zu überwinden, Dinge geschehen, die Unredit
gegen einzelne und viele sind. Kein Christ darf sich dabei beruhigen,
daß das geschieht in dieser Umwälzung. Er hat darum zu ringen mit
allen seinen Kräften und seinem Mute, daß solche Dinge überwunden
werden; er darf aber nicht mit der Verständnislosigkeit, wie etwa in

381



:;: v :. \ \ :

Gollwifeers Buch «Und führen, wohin du nicht willst», diese Nöte dem
System, gar dem bösen Willen zuschreiben und Urteile suggerieren, die
den Leser unfähig machen, das große Werden, in dessen Lauf sich ganz
gewiß menschliche Verfehlungen mischen, zu sehen, gar irgendwie
verstehen zu wollen. (Man bedenke, daß z. B. bei Gollwifeer die Methode
der Russen, dem viel Arbeitenden höhere Eßportionen zu geben, daran
schuld ist, daß im deutschen Gefangenenlager deutsche Menschen
zugrundegehen, während die anderen eben ihre besseren Portionen für sich
behalten Ähnliche Stellen, wo Befangenheit sehr deutlich wird, sind
im ganzen Buche zu finden.) (Nur so nebenbei wird z. B. erwähnt, daß
während man im deutschen Gefangenenlager hungerte, auch das russische

Volk hungerte, und dies sofort aufhörte mit dem Hunger des
russischen Volkes.)

Wir hier erleben, wie die westliche Propaganda die Dinge falsch
sieht und dann noch durch Übertreibungen verstärkt und so eine
vergiftende Propaganda entsteht, die jede friedliche Lösung erschwert.

8.
Alle Christen, wo sie leben, alle Kirchen, wo sie wirken, haben die

große Aufgabe, im Geiste der Brüderlichkeit und Wahrhaftigkeit
aufeinander zu schauen, Verstehen zu wecken, dem Unrecht tapfer
entgegenzutreten, es aber nie nur beim Gegner zu sehen, sondern vor allem
bei sich selbst.

Es gehört zu den für uns erstaunlichen Tatsachen, wenn wir wieder
einmal in die westliche Welt kommen, wie selbstverständlich auch Christen

das Weiterbestehen des ungeheuren Unrechtes der kapitalistischen
Wirtschaftsweise, der Klassenscheidung, der Kolonialwirtschaft und das

Wiederaufleben des ganzen egoistisch-individualistischen Geistes und
Denkens hinnehmen, mitmachen, während sie mit größter Entrüstung
auf alle Fehler hinweisen, die im Neu-Werdenden sich zeigen — sicher

zu unserem Schmerz, sicher als im Aufruf an unser Gewissen; aber eben
doch nicht so, daß sie das Wesentliche sind.

Unsere kleine Deutsche Demokratische Republik ist, vom Osten her
gesehen, ein schwer gefährdetes Grenzgebiet; gefährdet durch eine mit
allen Mitteln betriebene feindliche Propaganda, Spionage, Sabotage, zum
Teil gestützt durch feindliche Elemente im Staate selbst. Nun sehe man
einmal, was die großen Kolonialmächte Frankreich, England, USA in
ihren schwer gefährdeten Grenzgebieten tun: in Korea, Vietnam,
Malaya, Persien, Türkei, Griechenland, Ägypten, Tunis, Marokko. Selbst

wer in den übertriebenen Vorstellungen der Propaganda lebt, wird
einsehen müssen, daß dem allem gegenüber die Abwehrmaßnahmen
unseres Staates nicht im entferntesten zu vergleichen sind.

Und man wird einsehen müssen, daß im Osten eines dazu kommt,
was vom Westen her immer wieder mißachtet wird.

382



¦. ¦:¦¦.¦¦¦¦¦,¦ ¦ ¦ y :..: ¦ ¦¦¦-'¦ ¦¦¦¦¦'¦• ¦- "

9.
Das ist der Wille zu Frieden und Verständigung. Ganz gewiß ist

dieser Wille verbunden mit Vorsichts- und Schufemaßnahmen, die in
schmerzlicher Weise oft auch wieder Mißtrauen erregen. Aber der Wille
ist da — ist notwendig da, da der Osten, vor allem auch die Sowjetunion,
den wirtschaftlichen Aufbau aufs dringendste nötig hat. Niemand kann
fordern, daß in einer Welt des Mißtrauens die westlichen Mächte blind
vertrauen. Aber fordern kann man, daß sie sich um ein Verstehen der
Sachlage mühen, das einen Weg zur Verständigung öffnen würde und
kann. Hier aber sefet vor allem die Aufgabe der Kirchen und Christen
ein, sich um ein Verstehen zu mühen und Wege suchen zu helfen, auf
denen diese Verständigung gefunden werden könnte. Die Denkschrift
der amerikanischen Quäker «Steps to Peace» ist ein wundervolles
Beispiel solchen Mühens und Verstehens. Warum versagt die weite
Christenheit, die Masse der Christen hier?

Wir sind gerufen, frei zu werden von der Angst um unsere
gewohnte Lebenssicherheit, von den Vorurteilen der Gesellschaftsordnung,
in der wir leben, und ganz gewiß «klug wie die Schlangen», aber auch
«ohne Falsch wie die Tauben» — und das zweite ist das Entscheidende,
wenn wir als Christen in der Politik etwas sein wollen —, daß wir der
törichten Schlangenklugheit der Menschen und der Staatsmänner dieser
Welt die weisheitsvolle, wahrhaftige Güte Jesu Christi entgegenstellen.

Emil Fuchs.

Die Schlußworte der Berichterstatterin, die sie in ihrer Eigenschaft
als Präsidentin der Religiös-sozialen Vereinigung der Schweiz den
Teilnehmern des Ferienkurses übermittelt hat, lauteten:

«Liebe Freunde!
Ich möchte Euch allen, im tiefsten bewegt, danken, daß Ihr von ganzem

Herzen an dieser bedeutsamen Tagung mitgearbeitet habt. Ich
glaube, daß wir wirklich von einem Segen sprechen dürfen, der auf
unserer Arbeit geruht hat. Diejenigen Freunde, die die lefeten Jahre unserer
internen Nöte nicht miterlebt haben, können es wohl kaum ermessen, wie
es uns zumute ist, daß durch diese Tagung ein wohl erhofftes, aber nicht
so rasch erhofftes Licht in die tatsächliche Finsternis gekommen ist, durch
die wir hindurch mußten. Wir sind uns alle so schwach und unzulänglich
vorgekommen, und nun, da es ein so fruchtbares Arbeiten zwischen den
verschiedenartigsten Menschen geworden ist, wobei einige von diesen
Menschen erst noch von außen her und vielleicht mit Vorurteilen zu uns
gekommen sind, dürfen wir doch erleben, daß wir tapferer durchhielten,
als wir es selber gewußt haben. Nun beginnt aber eine ebenso schwere
Phase unserer Arbeit und Bewährung: wir müssen das Erarbeitete
verwirklichen, müssen hinaustreten, müssen jeden Tag wach sein und tätig
sein. Dabei ist auch echtes Gebet, jede Besinnung, ja es ist jeder Gedanke

383



von uns, jedes Wort, jeder Blick, jedes echte Zuhören eine Tat. Ebenso
das nüchterne Denken und ,Zu-Ende-Denken', ebenso das unerschütterliche

Vertrauen auf Gott und auf Jesus, der ,alle Tage bei uns ist' — wenn
wir für ihn und nur für ihn wirken. Es gibt Wunder, es gibt ein «Auf-
den-Wogen-schreiten-Können', wenn man wirklich glaubt. Und was das

Opfer und die Opfer betrifft, die wir unbedingt bringen werden müssen,
so wird es wohl für den einzelnen von uns und für unsere Vereinigung
hier in der Schweiz kaum in einem eventuellen körperlichen Tod bestehen,

aber es kann in der Hingabe von Dingen bestehen, die wir alle oft
schwerer hingeben als das Leben: in der Hingabe des ,guten Rufes', der
inneren und äußeren Ruhe und bürgerlichen Geborgenheit, in der Hingabe

von Freundschaftsbeziehungen, in der Entfremdung oder Trennung
von Eltern und Kindern, in der Hingabe vielleicht von Besife, Stellung
und Zukunftsplänen, in der Hingabe aller eigenen Privatwünsche und
vielleicht auch in der Hingabe der äußeren Freiheit. Dies alles kann viel
schmerzlicher sein als die Hingabe des Lebens. Der Tod braucht ja nicht
nur den Körper zu betreffen. Das müssen wir wissen, und das ist das

Kreuz, das wir um der Wahrheit Christi willen auf uns nehmen müssen,
jeder auf seine Art und unsere Vereinigung als Ganzes, wenn es sein muß.

Können wir das wirklich? Nein, wenn wir Angst haben und uns
immer wieder selbst täuschen und rechtfertigen wollten und wenn wir
das Opfer weit weg suchen, anstatt dort, wo es uns im Alltag trifft. Ja,
wenn wir den rechten Glauben, den rechten Mut, die kindliche Zuversicht
und die gegenseitige Hilfe haben.

Wir haben mit dieser Tagung das erste Wunder erlebt. Gott gebe
uns die Kraft, daß wir durch alle Nüchternheit und Realität der nun
auszuführenden Arbeit und die Kämpfe für das Reich Gottes hindurch an
das zweite und die weitern Wunder glauben, was immer auch geschehen

mag. Wir sind heute glücklich und dürfen es sein; aber wie viel schwerer
ist es nun doch auch für uns geworden!»

Als die Abschiedsstunde vom herrlichen Flumserberg, wo wir die
Natur in Nebel, Schnee, Regen, aber auch in strahlendem Sonnenschein
erlebt hatten, gekommen war, lag auf der überraschend frei gewordenen
grandiosen Bergkette der Churfirsten und der sich ihr anschließenden
Berggipfel ein segnender Abendsonnenglanz, dargeboten zum Mitnehmen

in die dumpfere Talluft. Einige von uns gedachten des «Abschiedsgesanges

auf der Höhe», den Leonhard Ragaz am 9. Oktober 1945 (also

vor sieben Jahren, in seinem Todesjahr, drei Monate vor seinem
Hinschiede) auf der Gubelhöhe bei Ägeri betend und dankend gesungen hat:

«Abendsonne, golden klar, Hoch und hehr in deinem Lichte
Herrschest über Tal und Höhen — Seh' ich fern die Gipfel ragen —

Möchte ganz mein Abendjahr Daß auf sie den Blick ich richte,
So im Glänze Gottes stehen! Ganz, in meinen Abendtagen!»*

Fußnote am Schluß des Berichtes.

384



Wir hofften, durch diesen Ferienkurs mit der geistigen und menschlichen

Hilfe verschiedenster Referenten und durch offene, intensive
Diskussionsarbeit nicht nur eigene Klärung, weitere Klarheit über unsere
Haltung, über unsere künftige Arbeit und über den Weg zu allen unsern
Brüdern zu finden, sondern wollten auch durch eine verwirklichte
Auseinandersefeung zwischen den beiden Referenten, dem Kommunisten Dr.
Konrad Farner und dem niederländischen, protestantischen Pfarrer Krijn
Strijd dem Geiste und dem Wunsche, den Leonhard Ragaz gerade in
seinen, von konzentriertester Geistesklarheit durchleuchteten, lefeten
Lebenswochen brennend geäußert hat, erste Erfüllung geben: dem Wunsche,
das Ringen um die Wahrheit und um die Verwirklichung des Reiches
Gottes auf Erden von Mensch zu Mensch offen auszutragen, den gewaltigen

Ereignissen im Osten, dem Ringen und Versagen überall mit
hellwachem Herzen nachzuspüren, ritterlich als westlicher Christ für Jesus,
aber auch in seinem Namen für die am meisten verachteten und mit
Alleinschuld beworfenen Mitbrüder einzustehen.

Unsere Bemühungen führten uns einen guten Schritt nach oben in die
erfrischende Bergluft der Aufrichtigkeit und in die geistige Reichweite
des jüngsten unserer schweizerischen Propheten und Pioniere Gottes.

Wir werden nach und nach alle Referate, für die wir unsern
Referenten allerherzlichst danken, weil sie, jedes für sich, eine Frucht
ehrlichster und durchstoßender Geistes- und Herzensarbeit bezeugten, in
extenso in den «Neuen Wegen» veröffentlichen, so daß unsere Freunde
und Leser die Flumserberg-Woche nachträglich zu einem Teil miterleben
und Stellung dazu nehmen können. Ober den noch wichtigeren Teil,
nämlich die an die Referate sich anschließenden Diskussionen und persönlichen

Gespräche können wir in diesem Bericht nichts Näheres und
Einzelnes mitteilen. Wir behalten uns aber vor, die hauptsächlichsten errungenen

Erkenntnisse und Aussagen in einer der nächsten Nummern
zusammenzufassen und zur Diskussion zu stellen. Diskussionen und
Gespräche waren durchweg von Verantwortlichkeit, Lebendigkeit und innerem

Mitgehen getragen und waren fruchtbar durch Offenheit und
selbständiges Denken. Das entscheidende Ereignis bildeten die Referate und
gegenseitigen Fragestellungen der beiden Referenten Farner und Strijd.
Es ist schade, daß hier nicht viele Menschen aus allen Kreisen dabeisein
und haben erleben können, was bei einem solchen Begegnen, wobei alle
Teilnehmer sich frei äußern konnten, an Kraft und Erkenntnis ans Licht
tritt. Es war ein bewegendes Erlebnis, wie der Kommunist Farner, der
mit menschlicher Intensität und mit bewundernswerter geistiger Klarheit
sein Denken und seine Überzeugungen, seine Schau über die heute sich

uns darbietende Verwirklichung des kommunistischen Gedankens
darlegte und verteidigte, dem freien, wahrhaft christlichen, in die Sphäre des

«Gegners» völlig sachkundig und leidenschaftslos eingedrungenen Pfarrer
Strijd bekannte: «Sie haben mir sachlich begründete, konkrete Fragen
gestellt und nach Ihrem Referat, welches ein konstruktives Programm

385



aufstellte, sowie nach Ihren eindeutigen Antworten auf die Ihnen gestellten

Fragen muß ich sagen, daß ich noch nie einen solchen ,Gegner' vor
meiner Klinge hatte.» Der eine sah und wußte im andern den Bruder,
suchte ihn zu verstehen, verwischte keine als richtig erkannte Wahrheit,
verleugnete keinen Moment seinen Glauben. In beiden war also echter
Christusgeist — und dieser allein ergreift und befreit uns alle. Nicht ein
politisches Halbdunkel, nicht das grelle und scharfe Licht der Hefee und
Verleumdung, sondern das unbestechliche, ewige Leuchten dieses
Christusgeistes gab der Woche den erschütternden Aus- und Aufklang.

Die kommunistische Welt in ihrer von Christus her eingepflanzten,
großartigen Konzeption, mit ihrem ergreifenden Programm und Ziel
eines weltweiten und tatsächlich verwirklichten Ethos unter den Menschen
(ein in seiner Grundhaltung, in seinen Wurzeln weitgehend christliches
Ethos!) wurde von Farner vor uns ausgebreitet, und wenn uns eine
gewaltige, echte Beklemmung überkam darüber, daß dieses Große unter so
erbarmungslosem und abzulehnendem Zwang sich gebären und behaupten

muß, so rüttelte uns der kompromißlose Kämpfer für Christus, Strijd,
ebenso gewaltig auf: Wer trägt mit seiner eigenen Erbarmungslosigkeit
des Herzens die Schuld an der Erbarmungslosigkeit eines Systems? Wer
ist schuld, daß eine große und christliche Idee, weil sie endlich einmal
nicht verwässert, verfälscht, abgesondert, verzerrt, verschmufet und
verraten werden möchte, wie es sonst mit allen großen Ideen der Menschheit

und erst recht mit dem Christentum geschehen ist und geschieht,
wer ist schuld, daß eine solche große Idee sich nur noch im Krämpfe des
Zwanges und des Terrors, in der hundertprozentigen Gleichschaltung
auch der seelischen und geistigen Regungen aufrechterhalten zu können
glaubt? Wer von uns Christen, welches «christliche» Volk hat die große
Idee des Kommunismus wirklich vor Gottes Auge und von Ihm aus
erkannt und erkennen wollen, um ihr dann vom freien Boden der Christus-
Nachfolge aus die Mithilfe zur Verwirklichung und den göttlichen
Impuls und Rückhalt zu geben? Wer hat mit den Brüdern gearbeitet,
geglaubt, gerungen? Haben wir als Christen und als Bekenner, aber auch
als gedankenlose Nufenießer demokratischer Freiheiten den wahren
Freiheiten, nämlich der innern eines selbständigen Denkens und Handelns
und der äußern einer von Gott allen Menschen zugedachten, in sozialem
wie im geistigen Sinne menschenwürdigen Daseins zu ihrem Recht, ja
nur zu ihrer Existenz verholfen? All diese Fragen und noch viele mehr
gilt es, sich zu stellen, und dann gilt es, sie zu verarbeiten, und dann
gilt es, sie mit den «Gegnern» gemeinsam zu verarbeiten, und dann gilt
es, sie vor Gott zu tragen, und dann gilt es, sie ehrlich und offen vor
aller Welt zu beantworten, und dann gilt es, die gewonnene Antwort zu
prüfen und noch einmal vor Gott zu tragen, und dann gilt es, die
bestätigte Antwort gemeinsam mit den Brüdern zu verwirklichen — und
dann, ja dann sind wir doch hoffentlich so weit, daß wir nicht mehr richten,

höhnen und hefeen und dumpf uns an verbrecherischen Schlagworten

386



und Parolen sättigen, sondern umkehren, an die eigene Brust schlagen
und vereinigt der Christuswahrheit — Gerechtigkeit für alle Menschen,
Friede auf Erden, Licht und Wahrheit über alles, Barmherzigkeit und
Liebe in allem — dienen.

Wir danken den Herren Pfr. Strijd und Dr. Farner, deren Art und
Weise der Begegnung, deren menschliche Integrität und Offenheit, deren
ritterliche Zeugnisablegung uns alle wachgerüttelt und sehr gestärkt
haben.

Zur Erweiterung und Bekräftigung der aufklärenden Arbeit dieser
Woche schenkte uns der Redaktor von «Dein Reich komme» eine ergreifende

Vorlesung aus seinen Werken, verbunden durch erfrischend lebendige,

ursprüngliche Erläuterungen, Dr. Hugo Kramer ein ausgezeichnetes
Kurzreferat über die providentiellen Aufgaben der Schweiz im Dienste

des Reiches Gottes und einen Bericht über den «Schweizerischen Kongreß
zur Verteidigung des Friedens», Albert Böhler eine Vorlesung zweier
bedeutsamer Kapitel aus dem neuen Buch Wilhelm Menschings: «Jesus
im politischen Zeitgeschehen», und G. Rieger eine Plauderei über seine
Art des Zeichenunterrichtes, wobei er sie durch mitgebrachte
Schülerzeichnungen und eigene Bilder anschaulich ergänzte. Die Berichterstatterin

durfte durch einen Vortrag über Beethoven auch auf das Gebiet der
Musik und ihrer heutigen Problematik den Blick von Gott und dem lebendigen

Christus her lenken. Frl. Sophie Widmer aber, die weit über
siebzigjährige, vollbrachte eine ungewöhnliche und bewundernswerte
Leistung, indem sie, während auf ihrem Altersantlitz der unvergängliche
Lebenshauch mutiger und gläubiger Jugend strahlte, die ganze Appas-
sionata-Sonate von Beethoven ohne jede Ermüdungserscheinung, mit
Feuer, Andacht und Akkuratesse auswendig vortrug und damit uns allen
eine ungetrübte Freude bereitete. Wir haben auch gesungen und waren
die ganze Woche in kameradschaftlicher, herzlicher Weise miteinander
verbunden.

Ganz besonders herzlichen Dank sagen wir auch unsern Gastwirten
und dem Personal des Hotels «Alpina», die uns in jeder Hinsicht rührend,
unaufdringlich und doch mit spürbarer Hingabe betreuten und unsere
Arbeit mit Aufmerksamkeit verfolgten.

Zum Schlüsse möchte ich noch auf dies hinweisen: Es wurde in dieser
Woche die unselige Spaltung der Religiös-sozialen Vereinigung immer
wieder — im Sinne des Versöhnungswunsches sowohl als im Sinne einer,
gerade durch jüngste Vorkommnisse erhärteten, jefeigen Unmöglichkeit
des Sichfindens — verschiedentlich erörtert. Es wird eines jeden eigene
Sache sein, sich immer wieder mit dem uns alle ununterbrochen bedrük-
kenden Problem auf seine Weise und nach seinem Gewissen auseinander-
zusefeen. Im Namen der Religiös-sozialen Vereinigung der Schweiz als
solcher drängt es mich, als deren Präsidentin, im Sinne einer nötigen
Klarstellung, auszusprechen:

Die Ursachen und Hintergründe der Spaltung sind nicht geklärt. Der

387



i* ' :,•,'. -> *

Wille zur Klärung ist bei uns vorhanden. Die Spaltung war keine
gemeinsam beschlossene Sache und keine sich aus ehrlich ausgetragenen
Situationen als notwendig erweisende Lösung, sondern wurde von der
jefeigen Neuen Religiös-sozialen Vereinigung seit Jahren gewollt und
endlich mittels verschiedenster Abstimmungsultimaten durchgezwängt,
was die Freunde von Ragaz und die kompromißlosen Verfechter der
Sache Gottes sehr viel Herzblut gekostet hat. Nach der Schlußabstimmung

wurde der Wille der Mehrheit nicht anerkannt, sondern zur
sofortigen Trennung und zur Gründung der Neuen Religiös-sozialen
Vereinigung geschritten. Obwohl wir dem gleichen Boden entwuchsen und
im höheren Sinne Brüder sind, hat man uns stehengelassen.

Wenn wir den Ursachen des Abgrundes, der sich auftat, auf der
persönlichen, politischen oder weltanschaulichen Ebene nachgehen, wenn wir
wiederum durch endloses Aneinandervorbeireden auf solcher Ebene zur
Klärung oder gar zur Wiedervereinigung zu kommen versuchen wollten,
würden wir, so glaube ich fest, nie zum Ziele kommen und unnüfe Kräfte
verschwenden. Auf diesen Ebenen wird die Wahrheit sich unweigerlich
einmal offenbaren, und wir warten und brennen darauf. Aber vom
geistigen Blickpunkte aus gesehen ist es so: Unsere Vereinigung steht auf
dem Boden Jesu Christi und versucht, seinen Willen rein und kompromißlos

zu verwirklichen. Es ist unsere Überzeugung, daß nur dann der
Welt und den Menschen in der heutigen Not wirksame und echte Hilfe
gebracht werden kann. Es gibt für uns — um jefet nur das heute akute
Problem beim Schöpfe zu packen — absolut keinen Kompromiß in der
Haltung gegenüber Krieg, Rüstung und Wiederbewaffnung Deutschlands.

Den Gewaltglauben, der sich in der Menschen ganzes Denken und
Tun verkrallt hat, durch Gewalt zunichte machen zu wollen, dünkt uns
absurd. Wir glauben, daß dies schon als Gedanke einem Christen
einfach unmöglich ist und sein muß.

Mit der Möglichkeit eines neuen Krieges, wo Teufelei und Perfidie,
ausgedacht und ausgeführt von «kultivierten» Menschen und eingeschriebenen

Christen, ihre Orgien feiern werden und Millionen von Kindern,
derer das Himmelreich ist, ein ihnen gottesrechtlich zugehörendes Paradies

wiederum vertrampelt, verbrannt, vergiftet — eben verteufelt werden
wird —, mit einer solchen Möglichkeit zu rechnen, hat uns Christus nicht
geboten, nicht erlaubt und nicht vorgelebt.

Einen gemeinsamen Weg können wir also nur in Christus und in
seiner Nachfolge wieder finden. Dies ist aber nie Sache einer Mache oder
einer unehrlichen, verwischten Versöhnung, sondern da hat Christus eben
auch ein Wort dazu zu sagen.

Carmen Weingartner-Studer.
* Zu Seite 384 : Diese Worte wurden in der Vertonung von Carmen Weingartner-

Studer an der lefetjährigen Flumserberg-Tagung erstmals gesungen.

388


	Christentum und Politik : Thesen - aufgestellt von Emil Fuchs ; Schlussworte

