
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 10

Artikel: Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : Votum
zum Thema : "Der prophetische Glaube und die Politik"

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daher ist dieser verlorene Kindersinn der Menschheit gegen Gott das

größte Uncjlücfe der Welt, indem es alle Vatererziehung Gottes unmöglich
macht, und die Wiederherstellung dieses verlorenen Kindersinnes

ist Erlösung der verlorenen Gotteskinder auf Erden. Der Mann Gottes,
der mit Leiden und Sterben der Menschheit das allgemein verlorene
Gefühl des Kindersinnes gegen Gott wieder hergestellt, ist der Erlöser der
Welt, er ist der geopferte Priester des Herrn, er ist Mittler zwischen
Gott und der gottvergessenen Menschheit. Seine Lehre ist reine Gerechtigkeit,

bildende Volksphilosophie, sie ist Offenbarung Gottes des Vaters

an das verlorene Geschlecht seiner Kinder.
Johann Heinrich Pestalozzi: «Die Abendstunde eines Einsiedlers»

DER FERIENKURS AUF DEM FLUMSERBERG VOM 5.—12. OKT. 1952

Votum zum Thema:
„Der prophetische Glaube und die Politik"

Liebe Freunde!

Da ich zu meinem großen Bedauern der heutigen Tagung fernbleiben
muß, habe ich den bescheidenen Versuch gewagt, Ihnen durch einige
wenige einleitende Worte etwas über das mir gegebene Thema zu sagen.

Der Gegenstand «Prophetischer Glaube und Politik» verlangt
zunächst einen Versuch der Gründung beider Worte.- des Glaubens und
der Politik. Politik ist ihrer Grundbedeutung nach Staatskunst,
Verwaltung staatlicher Gemeinschaft. Die Bezeichnung stammt von dem
Wort Polis, dem Stadtstaat der griechischen Antike in seiner reinen und
strengen Ordnung. Denn Politik hat zu allen Zeiten lefete menschliche
Verantwortung gefordert. Namen wie Solon, Lykurg, Perikles sind uns
als Repräsentanten menschlich politischer Größe durch die Geschichte
hindurch erhalten geblieben.

Das Mysterium des Glaubens ist schwerer zu erfassen. Es ist, wenn
wir unter Paradoxie eine Wahrheit verstehen, die mit dem Verstand
nicht erreichbar ist, die gewaltigste Paradoxie der Menschheitsgeschichte.
Die Kraft des Glaubens ist eine Gewißheit, die keinen irdisch sichtbaren
Grund hat, während die Politik sich auf der Gemeinschaft sichtbarer,
wirklicher Menschen erbaut. Der prophetische Glaube, der sowohl
Gestaltung einer Gemeinschaft wie der Glaube an ein Unerblickbares ist,
verlangt das Vertrauen auf eine Wirklichkeit, die in der Menschenwelt
nicht zu finden ist.

375



Alle Politik: Einsatz des Eigenen in das Fremde, wird in der menschlichen

Zeit zur Geschichte, zur geistigen Klärung menschlicher Wirrnis.
Ich möchte Sie an das Wort Goethes erinnern, daß ohne die Zeiterfassung

der Propheten als Vergangenheit, Gegenwart und Verheißung die
ganze menschliche Geschichte nur ein Chaos von Blut und Tränen wäre.
Er, den man so oft den großen Heiden genannt hat, hat also die Politik
der Propheten als die allein wahre und allein tröstliche erkannt. Denn
immer ist in die rein menschliche Politik auch menschliche Verwirrung
eingedrungen; auch der reinste und größte menschliche Wille reicht zur
vollkommenen Gestaltung menschlicher Gemeinschaft nicht aus. Und
dies nicht nur, weil Seele und Geist und Schicksal der Menschen
verschieden sind und oft einander widerstreiten — die schwerste Hemmung
politischer Gestaltung ist, daß das Menschenleben zu kurz ist, um eine
große Zeitspanne zu überblicken. Dies, daß dem Menschen vom Ganzen

aus gesehen nur ein einziger flüchtiger Augenblick für sein Wissen,
Denken und Gestalten gegeben ist, ist von je das schwerste Hindernis
aller Gemeinschaftsgestaltung gewesen.

Es ist vor allem das Alte Testament, es sind am mächtigsten die
Psalmen und das Buch Hiob, die nicht aufhören, die Kürze und Flüchtigkeit

des Menschenlebens zu beklagen. Sie klagen, daß alles Fleisch wie
Gras ist, daß der Mensch wie eine Blume des Feldes ist, die heute blüht
und morgen abgerissen wird, daß das kurze hinfliehende Menschenleben
vor einem Augenaufschlag des Ewigen vergeht. — Und es ist nun das
Einzige und Wunderbare, daß gerade im Alten Testament dieser
Augenaufschlag des Ewigen, der im gewöhnlichen Menschendasein nur als ein
dunkles, unfaßbares Schicksal wirkt, eine Reihe von Männern aufgerufen

hat, für die er nicht nur ein unbegreifliches Schicksal, für die
er ein klarer Wink, ein göttlicher Aufruf ist, mit dem Gott ihnen etwas
Bestimmtes zu verstehen gibt, die in dem kurzen Blick, der auf sie
gerichtet ist, die Tiefe seines Sinnes begreifen. Diese Männer sind die
Propheten.

In der Geschichte jedes bedeutsamen Volkes findet sich ein Augenblick,

in dem es über seine nationale Geschichte hinauswächst und sidi
in seiner menschheitlichen Bestimmung begreift. Das Eigentümliche in
der Geschichte Israels ist aber, daß sein ganzer Inhalt kein anderer ist,
als solche Sprengung der Nation durch die Idee — eine Sprengung, die
sich als mächtiger Eingriff Gottes im Leben jedes Propheten vollzieht
und ihn gleichsam aus seinem Volke in das Ganze der Menschheit
hineinschleudert.

Und während alle übrige Politik sich auf die Gemeinschaft
sichtbarer Menschen bezieht, ist die prophetische Politik sowohl Gestaltung
wirklicher Gemeinschaft wie auch der Glaube an ein Unerblickbares.
Prophetischer Glaube erzeugt eine Politik, die in keiner irdischen
Gemeinschaft, sondern allein im Willen Gottes vorhanden ist. Hier geht
es nicht um ein Bild Gottes, sondern um Gott, um den Gott, von dem

376



sich ein Bildnis im irdischen Stoff zu machen verboten ist. Nicht ein noch

so hohes Menschenbild soll hier erschaffen und als göttliches Gleichnis
und menschliches Vorbild dem Volke vorangetragen werden — nein:
«Israel soll eine Schmach, Hohn, Exempel und Wunder sein allen
Völkern» durch das gewaltige Gericht über sein Volk, in dem Gott sich
als der Einzige offenbart und den ungeheuren Abstand auch noch seines
erwählten Volkes von der Gottebenbildlichkeit enthüllt. Denn es ist nicht
erwählt zu sein, sondern zu künden. Nicht es selbst soll sein, sondern
das von ihm Verkündete-. dieEine in Gott und im Frieden geeinte Menschheit,

die eine Gestalt reiner Zukunft ist. Das Grundwort des prophetischen

Glaubens liegt in der einzigen Verheißung Gottes an sein Volk:
«Du sollst durch Gerechtigkeit bereitet werden, du sollst ferne sein von
Gewalt und Unrecht.» Denn die Gerechtigkeit ist nirgends in der Welt
vorhanden; sie muß vom Menschen erst erschaffen werden. Daher die
Angst und der ungeheure Zorn der Gottesmänner gegen den Ungehorsam

des Volkes: die Gerechtigkeit ist nirgends in der Welt vorhanden,
und an ihrer Verwirklichung hängt der Bestand des Volkes und der

ganzen Menschheit selbst.
Darum ist das Leben der Propheten so über alle Maßen schwer, ist

der späte Aufschrei des Elia: «Es ist genug, Herr, so nimm denn meine
Seele!» für alle Propheten mitgesprochen. Auf jedem liegt die Last einer
Verantwortung ohnegleichen, denn sein Aufruf zur Gerechtigkeit des
Reiches Gottes auf der Erde ist nicht nur Gerechtigkeit, sondern auch
Gericht. In der Macht seiner Verantwortung ist der Prophet Nachbild
und Abbild der Feuersäule, die auf der Wanderung durch die Wüste
göttlich leuchtend dem Volke voranzieht.

Und doch, trofe diesem lichten Feuer, soll auch der Prophet wie das

von Gott erkorene Volk den Menschen nicht Glanz und weltliche Ehre,
sondern Schmach, Hohn, Exempel und Wunder sein. Denn auch er steht
ja unter dem Gericht Gottes, das er selbst vollzieht. —

Uns heutigen Menschen sind in der Wirrnis unserer Geschichte der
prophetische Glaube und die prophetische Politik fremd geworden. Und
doch ist der Glaube an die Gerechtigkeit noch nicht ganz aus unserer
Welt verschwunden. Marx hat die Gemeinschaft rein aus der Gerechtigkeit,

zwar nicht aus der Gerechtigkeit des Glaubens, aber aus der des
menschlichen Wissens und einer großen geschichtlichen Schau erbaut.
Zwischen dem prophetischen Glauben und unserem Leben liegt eine
Welt; der Faden zwischen der prophetischen Politik und der unserer
Welt ist zerrissen. Nirgends hat ein Mensch sich so tief und gewaltsam
von der prophetischen Gerechtigkeit losgerissen wie der französische
Dichter Sartre, der in einem großen Drama in einer versumpften
politischen Welt den einzigen reinen und edlen Menschen, den er aus diesem
Sumpf noch aufsteigen läßt, in der Politik nicht die reinen, sondern die
schmufeigen Hände fordern läßt, weil er den Glauben an die Macht des
Reinen über die Welt verloren hat. Es ist der genaueste Gegensatz zu

377



dem Propheten Jesaja, der sich als ein Mann unreiner Lippen in einem
unreinen Volke der göttlichen Verkündigung nicht für wert hält — bis
ihm Gott den Engel sendet, der mit der schmerzhaft glühenden Kohle
ihm die Lippen für die Verkündung rein brennt.

Wer vermöchte diesen prophetischen Glauben noch zu erfassen?
Allein der religiöse Sozialismus hat inmitten einer glaubenslosen Welt
noch einmal an ihn anzuknüpfen gesucht. Männer wie Blumhardt, wie
Ragaz haben inmitten der Finsternis ihrer Welt, die sie bis in jede
Faser erlebten, um den Glauben der Propheten und um die prophetische
Wahrheit ihrer Politik gerungen.

Die prophetische Politik, der prophetische Glaube münden in die
Gestalt des Gottesknechtes des Jesaja; in ihm, dessen Seele wie die
keines anderen Menschen auf Erden gearbeitet hat, hat in dem
ungeheuren Leiden aller, von dem er wie von der Glorie der Ewigkeit
umstrahlt war, der Glaube der Propheten sich erfüllt. Doch das Anfangswort

dieses Kapitels: «Aber wer glaubt unserer Predigt und wem ist der
Arm des Herrn geoffenbart?» ist auch der lefete irdische Ausdruck alles
prophetischen Glaubens gewesen.

Margarete Susman

Christentum und Politik
Thesen — aufgestellt von Emil Fuchs

1.

Politik ist das Ringen der Menschen, ihr Gemeinschaftsleben in
Gemeinde, Staat, Volk, Wirtschaft-Menschheit in einer Weise zu ordnen,
die ein gedeihliches Zusammenleben ermöglicht.

Da die dauernden Veränderungen in Arbeitsinstrumenten, Kräften,
Verkehrsmöglichkeiten, Ideen und geistiger Haltung zu Veränderungen
des Zusammenwirkens zwingen, ist die Arbeit der Politik eine Arbeit an
nie endenden Schwierigkeiten, Disharmonien, Kämpfen, Neuordnungen.

Kein verantwortungsbewußter Mensch — also am wenigsten ein
Mensch, der ein Jünger Jesu sein will, kann sich dieser Aufgabe
entziehen. Wollten die Jünger Jesu diese schwerste aller Aufgaben des
Menschseins den Nichtchristen überlassen, so würde dadurch ihre
Botschaft für alle die unglaubwürdig werden, die an den Nöten des gerade
vorhandenen Systems leiden; ja, allen, die diese Aufgabe in Verantwortung

erkennen.
Was für den einzelnen Christen gilt, gilt auch für die Kirchen und

Gemeinschaften. Sie sind mitverantwortlich für die rechte, gedeihliche
Gestaltung der Rechts- und Gemeinschaftsformen.

378


	Der Ferienkurs auf dem Flumserberg vom 5.-12. Okt. 1952 : Votum zum Thema : "Der prophetische Glaube und die Politik"

