
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 7-8

Artikel: Der junge Hegel und das Judentum

Autor: Bergman, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


dieses einen Leib bekommen und damit sichtbare Gestalt werden. So

gesehen, bedeutet die Geburt der Eidgenossenschaft für die Staatenwelt,
was die Geburt des Gottessohnes für uns Menschen und die Erde
überhaupt. Arnold Lüscher

Der junge Hegel und das Judentum
I.

«Religion ist eine der wichtigsten Angelegenheiten unseres Lebens»

- mit diesen Worten beginnt der Band «Theologische Jugendschriften»
Hegels, welchen Hermann Nohl 1907 aus den Handschriften der Königlichen

Bibliothek in Berlin herausgegeben hat. (Eine englische Ueber-
sefeung des Buches ist 1948 in Chicago herausgekommen.) Diese
Handschriften sind ein wichtiges Dokument zur Geschichte der Entwicklung
des großen Philosophen. Es sind sozusagen Selbstgespräche, welche
der junge Hegel mit sich geführt hat. Das Problem des Judentums spielt
dort eine große Rolle. Hegel war, als er die ersten Betrachtungen zu
Papier brachte, Student der Theologie in Tübingen, der Hochburg der
lutheranischen Strenggläubigkeit. Die scharfe Kritik, welche in den
Jugendschriften das Judentum und Christentum erfahren, ist vielleicht als
Reaktion gegen den Druck der christlichen Orthodoxie auf den jungen
Studenten zu erklären.

In der ersten Abhandlung «Volksreligion und Christentum» aus dem
Jahre 1793 greift Hegel die christliche Religion und sogar ihren Stifter
scharf an. Er vergleicht Sokrates mit Jesus, und der Vergleich fällt überall

zugunsten des Griechen aus. Er greift Jesus an, weil er sich mit zwölf
Aposteln umgab. Es genügte Jesus nicht, daß er schlechthin Schüler
hatte, in deren Herzen er einige Funken werfen konnte, Männer, die
im Schöße ihrer Familie und in ihrem Wirkungskreis in der Welt
geblieben waren. Sokrates predigte nicht vom Berg — das wäre in
Griechenland völlig unmöglich gewesen, das war nur unter Juden möglich.
Die Zahl der Schüler des Sokrates war unbestimmt, und der dreizehnte
und vierzehnte war ihm ebenso willkommen wie die früheren; jeder seiner

Schüler war ein Meister für sich und stiftete seine eigene Schule.
Seine Schüler verließen nicht Haus und Hof. Jesus wollte seinen eigenen

Geist in die Seele seiner Schüler gießen, Sokrates begnügte sich
damit, die «Hebamme» zu sein, welche aus der Seele seiner Schüler die
Begriffe entwickelt, die in ihr lagen. Wenn aber Jesus seinen Schülern
den Weg zeigen wollte, sagte er: «Ich bin der Weg und die Wahrheit
und das Leben.»

Diese Kritik an Jesus geht nicht sehr tief. Der junge Hegel versteht
nicht den Unterschied zwischen dem Verhältnis des wissenschaftlichen

266



Lehrers zu seinen Schülern und des religiösen Lehrers zu seinen
Jüngern. Der wissenschaftliche Lehrer freilich weckt vor allem den Schüler

zum Selbstdenken. Der religiöse Lehrer übergibt dem Jünger
verwandelnde Kraft, indem er ihn zum Gefäß macht, das nicht Kenntnisse
empfängt, sondern Kräfte.

Hegel geht in seiner Kritik so weit, daß er die Stellung angreift,
welche der Tod Jesu in der christlichen Religion hat. Als ob nicht schon
viele Millionen sich für geringere Zwecke als für die Erlösung der
Menschheit hingegeben hätten, für ihren König, ihr Vaterland, ihre
Geliebte, und sie taten es mit Lächeln, mit Freude und nicht mit
Angstschweiß. Bittere Worte findet Hegel gegen die Missionäre des
Christentums. Wozu Missionäre aussenden, solange es unter den Christen
moralisch schlechte Menschen gibt? Und was ist das Ziel der Mission?
Sie hat viele Arbeit, Schweiß, Beschwerlichkeiten, selbst Blut gekostet
mit dem einzigen Ziele, die Phantasie der Völker mit einem Namen
auszufüllen. Hegel haßt die Einstellung des Christen zum Tode, die
Vorstellung, daß 50 oder 80 Jahre irdischen Lebens über die ewige
Seligkeit oder Verdammnis des Menschen entscheiden sollen, so daß
der Mensch sein ganzes Leben lang den Tod vor Augen haben soll. Den
Griechen war der Tod ein schöner Genius, der Bruder des Schlafes, dem
Christen ist er das Knochenskelett oder der graue Schädel, mit welchem
die Christen ihre Särge verzieren. Den Griechen erinnerte der Tod an
den Genuß des Lebens, dem Christen verleidet der Gedanke an den Tod
das Leben, und christliche Prediger benüfeen ihn, um ihren Zuhörern
Schrecken einzujagen. Diese Vorstellungen haben schon viele Menschen
zerrüttet und zur Verzweiflung gebracht.

II.
Drei Jahre nach dieser Abhandlung, im Jahre 1796, kehrte Hegel

noch einmal zu diesem Thema zurück. Diesmal interessierte ihn die
geschichtsphilosophische Frage, wie es geschehen konnte, daß die
griechische Religion von der christlichen verdrängt werden konnte. Jedes
Volk hat seine religiöse Phantasie, seine heiligen Orte. Das Christentum

hat den Olymp und Walhalla entleert, hat die heiligen Haine
niedergehauen und den Völkern statt ihrer eigenen Götter Gestalten
gegeben, welche Schöpfungen der religiösen Phantasie des jüdischen Volkes

waren, dessen Kultur und Interessen ihnen fremd waren. «Ist denn
Juda der Deutschen Vaterland?» fragt Hegel. Die Verdrängung der
heidnischen Religionen ist eine von den wunderbaren Revolutionen,
deren Ursachen aufzusuchen den denkenden Geschichtsforscher
beschäftigen muß. «Wie konnte eine Religion verdrängt werden, die seit
Jahrhunderten sich in den Staaten festgesefet hatte, die mit der Verfassung

des Volkes innigst zusammenhing, wie konnte der Glaube an Götter

aufhören, denen die Städte und die Reiche ihre Entstehung zuschrieben,

denen die Völker alle Tage Opfer brachten, deren Segen sie zu

267



allen Geschäften anriefen, unter deren Panier die Armeen siegreich
gewesen waren, deren Tempel der Stolz der Völker waren? Wie konnte
der Glaube an die Götter, der mit tausend Fäden in das Gewebe des
Lebens verschlungen war, aus diesem Zusammenhang losgerissen
werden?»

Hegel antwortet: Die griechische und römische Religion waren
Religionen für freie Völker und mit dem Verlust der Freiheit mußte auch
ihre Kraft verlorengehen. «Was sollen einer Armee Kanonen, die ihre
Munition verschossen hat? Was sollen dem Fischer Nefee, wenn der
Strom vertrocknet ist?» Als freie Menschen gehorchten Griechen und
Römer Gesefeen, die sie sich selbst gegeben. Im öffentlichen wie im
Privatleben war jeder ein freier Mann. Als freie Menschen führten sie
Kriege, die sie selbst beschlossen hatten. Und sie waren frei auch im
Verhältnis zu ihren Göttern. Sie fragten die Götter um Rat, dankten
ihnen für ihre Gaben, aber sie waren ihnen gegenüber frei, sie kannten
keine göttlichen Gebote. Diese Freiheit der Bürger ging durch die
Kriege zugrunde. Es entstand eine Aristokratie des Kriegsruhms und
des Reichtums, einzelne Bürger erlangten eine Übermacht im Staate.
Der Bürger hörte auf, im Staate das Bild seiner eigenen Tätigkeit zu
sehen, der Staat wurde ihm fremd. Der einzelne Bürger sah jefet nur
noch seine individuellen Zwecke, das Leben wurde privatisiert. Jefet
lebten die Bürger ohne Vaterland in einem Staate, an dem sie keine
Freude hatten. In diesem Zustande bot sich ihnen die christliche Religion

an. Sie war nicht eine Religion von freien Männern, sondern von.
Sklaven. So lange der jüdische Staat Macht und Kraft hatte, brauchten
auch die Juden den Gedanken des Messias nicht. Der messianische
Gedanke ist eine Folge der politischen Ohnmacht. Hegel findet Worte
höchster Bewunderung für die lefeten Kämpfe der Juden gegen die
Römer, als das jüdische Volk seine «trägen messianischen Hoffnungen»
wegwarf und zu den Waffen griff und nachdem es alles getan hatte,
was begeisterter Mut leisten kann, sich und seinen Staat unter den Ruinen

von Jerusalem begrub. Wäre das jüdische Volk damals untergegangen,
so wäre es in der Geschichte neben Karthago und neben Sagunt

gestanden sein. Aber das jüdische Volk kehrte nach der Niederlage zur
trägen messianischen Hoffnung zurück. Die nationalen Erwartungen
wurden jefet in ein Jenseits projiziert. Und diese Projektion übernahm
dann das Christentum von den besiegten Juden. Die Christen
projizierten ihre Hoffnungen in eine jenseitige Welt, statteten diese Welt
mit einem Reichtum aus, der nicht mehr das Eigentum der Menschen
war. Und so sind die Schäfee der Erde an den Himmel verschleudert
worden, und es ist — meint Hegel — Aufgabe unserer Zeit, diese Schäfee
als Eigentum der Menschen und der Erde zurückzufordern. Der Himmel

ist nur eine Selbstentfremdung des Christen.
Hier treffen wir zum erstenmal bei Hegel auf jenen Begriff, der

später als «Selbstentfremdung» oder «Selbstentäußerung» in der Philo«

268



Sophie Hegels, Feuerbachs, Marx', Heß' so eine große Rolle spielen
sollte: Das Jenseits ist ein Raub am Diesseits. Dabei behandelt Hegel
in dieser Abhandlung vom Jahre 1796 Judentum und Christentum auf
der gleichen Ebene. Beide sind Religionen, welche den Menschen zum
Sklaven eines Wesens machen, das außerhalb des Menschen ist, dessen
Teil er nicht ist, mit dem er nichts gemeinsam hat und der ihn beherrscht.
Die jüdische und christliche Religion sind «positive» Religionen,
Inbegriffe von Säfeen, an welche der Gläubige zu glauben verpflichtet ist,
Religionen, in denen das Element der objektiven Autorität das
Obergewicht hat über das reine Glaubensleben des Herzens. Dieser Begriff
der «positiven Religion» steht jefet im Mittelpunkt von Hegels
Gedanken.

TTT
111.

In seiner Abhandlung «Die Positivität der christlichen Religion» aus
dem Jahre 1795/96 unternimmt Hegel die Untersuchung der
Umstände, welche dazu führten, daß die Religion Jesu sich zu einer
«positiven» Religion verwandelte. Es ist überflüssig zu sagen, daß Hegel
diese Positivität negativ bewertete. Wiederum erblickte er hier den Einfluß

des Judentums. Jesus selbst wollte reine Moralität erwecken, aber

er mußte auf Bestehendes Rücksicht nehmen. Er mußte als Jude vom
Judentum ausgehen. Er fand im Judentum einen «statutarischen» Glauben

vor und mußte ihn zur Moralität erheben. Er fand den
Messiasgedanken vor, und durch den Einfluß des Glaubens an den Messias erhielt
die Person des Lehrers eine wichtige Rolle, wichtiger als es für die
Empfehlung der Wahrheit selbst nötig gewesen wäre. So war Jesus
genötig, von seiner Person zu sprechen. Die Juden waren in dem Glauben

erzogen, daß sie ihre Gesefee und ihren Gottesdienst von Gott selbst
empfangen hatten, und waren stolz darauf. Der Lehrer, welcher unter
ihnen wirken wollte, mußte daher seine Behauptungen auf die Autorität
stüfeen, er konnte sich nicht auf die Vernunft allein berufen. Er mußte

sagen, daß er nichts lehre als was ihn der Vater gelehrt habe, denn die
Menschen lieben es, ihrer eigenen Freiheit zu entsagen und sich willig
unter das Joch einer Vormundschaft zu beugen. Sie lieben ihre Ketten
um so mehr, je lästiger die Ketten werden. Daher mußte Jesus den
Glauben an seine Person fordern. Er mußte Mittel wählen, welche dem
eigentlichen Ziele widersprachen. Aus einer ähnlichen Dialektik von
Mitteln und Zielen erklärt Hegel den Gebrauch von Wundern durch
Jesus. Die Juden waren an Wunder gewöhnt. Hegel macht zur
Geschichte von der Heilung der verdorrten Hand (Markus-Evangelium,
Kapitel 3) die feine Bemerkung, daß dort den Juden die Heilung selbst

gar nicht auffiel, sondern nur die Entweihung des Sabbath. So sehr lebten

die Juden in einer Atmosphäre von Wundern. Und später hängten

sich die Christen gerade an diese Wunder, die, von der reinen Religion

aus betrachtet, wertlos waren. So übernahm überhaupt das
Christentum vom Judentum den Autoritätsglauben und wurde zu einer

269



«positiven» Religion in einem noch höheren Maße, als es das Judentum
war.

Ein wichtiges Moment in der Entwicklung auf die «Positivität» des
Christentums spielte die quantitative Ausbreitung. Sie führte dazu, daß
das Christentum im Mittelalter einen staatsähnlichen Charakter
annahm. Dadurch wurden religiöse Gesefee zu Staatsgesefeen. Aber die
Begründung auf den Staaten widerspricht der reinen Religion. Daß aber
das Christentum diesen Staatscharakter annahm und so dem Sinn der
Religion als subjektiver Religion des Herzens untreu wurde, schreibt
Hegel wiederum dem Einfluß des Judentums zu. Hegel hat in dieser
Epoche mit großem Interesse Mendelssohns «Jerusalem» gelesen, und
die Jugendschriften enthalten Exzerpte aus diesem Buche, das seinerseits

als Kanal diente für die Übermittlung von Spinozas Ansichten über
das Judentum. Mendelssohns These war, das Judentum sei nicht offenbarte

Religion, sondern offenbartes Gesetz. Daher sei die jüdische Religion

an den Staat gebunden. Diese Auffassung übernahm Hegel und
verwendete sie nun als Waffe gegen das Judentum. Das Judentum
habe, meinte er, nur die Legalität der äußeren Handlung zum Ziele
gehabt. Wenn ein Jude seine Opfer darbrachte, den Zehnten gab usw.,
so hatte er alles getan, was er als religiöse Pflicht kannte. Zu etwas
anderem fühlte sich der Jude nicht verbunden, weil die Gebote Gottes
in seinen Augen nur die legale Leistung verlangten. Das Ziel Jesu sei
es gewesen, diese Legalität in Moralität zu verwandeln, aus Bürgern
des Rechtsstaates Bürger des Reiches Gottes zu machen. Jesus wollte
die Vernunft in Freiheit sefeen, die Juden zu autonomen freien Menschen

machen, die ihren eigenen Geboten folgen sollten. Aber die Juden
waren zu jung, zu ungeübt in der Freiheit, und die kirchliche Autorität
warf den Christen wiederum ein Joch über und verwandelte die moralische

Religion Jesu wiederum in eine positive Religion.

IV.
In den bisher von uns behandelten Jugendschriften sieht Hegel das

Judentum und Christentum auf einer Ebene. Beide sind für ihn
Religionen des Jenseits, in denen der Mensch sich selbst entfremdet, «positive»

Religionen, in welchen das Moment der Objektivität (Oberlieferung,

gebotenes Gesefe) das Moment der subjektiven Religion weit
überwiegt.

Im Jahre 1796 übersiedelte Hegel von Bern nach Frankfurt, wo er
die fruchtbarsten Jahre seines geistigen Wachstums verbrachte. Die
Schriften, die in dieser Periode entstanden sind, zeigen einen scharfen
Wechsel seiner Ansichten. Der Wechsel im Stil und Inhalt, wie er in
der 1799 entstandenen Schrift «Der Geist des Christentums und sein
Schicksal» zur Erscheinung kommt, ist so radikal, daß er nach einem
Ausdruck von R. Kroner beinahe erschreckend ist. In seinen bisherigen
Schriften war Hegel ein Zeitgenosse der Aufklärung. Jefet ist er ein

270



christlicher Mystiker, dessen Religion einen ihr entsprechenden
Ausdruck sucht.

Aber während seine Einstellung zum Christentum sich radikal
ändert, bleibt seine Ablehnung des Judentums wie sie war, ja sie vertieft

sich noch. Das Judentum ist ihm nunmehr der dunkle Hintergrund,
gegen welchen er das Christentum, wie er es jefet versteht, sich abheben
läßt. Das Judentum ist eine Religion der Selbstentfremdung, die über sich
selbst einen Tyrannen aufstellt und sich ihm unterwirft. Hegel tadelt
die Juden, weil sie sich abgesondert hatten, statt sich mit anderen
Völkern zu vereinigen. Und auch mit der Natur lebten sie in Feindschaft.
Dies sucht Hegel durch eine Geschichtsskizze des Judentums nachzuweisen.

Diese beginnt mit der Sintflut. Die Folge der Flut war die Zerreißung

des Vertrauens des Menschen zur Natur. Die Natur, früher dem
Menschen freundlich, wurde jefet zu einem zerstörenden Feind, gegen
den es keinen Widerstand gab. Damit aber der Mensch gegen die
feindliche Natur bestehen konnte, mußte die Natur beherrscht werden.
Diese Beherrschung der Natur konnte entweder in der Idee erfolgen
oder in der Wirklichkeit. Hier stehen einander Noah und Nimrod
gegenüber. Noah ging den Weg des Bundes mit Gott, der seinerseits
verspricht, keine Flut mehr zuzulassen, dafür aber den Menschen die
noachidischen Gebote auferlegt. Nimrod aber macht sich selbst zum
Herrscher über die Natur, und wie Prometheus würde er Gott Widerstand

leisten, wenn er noch einmal versuchen sollte, die Welt der Flut
auszusefeen. Zu diesem Zwecke baut Nimrod den babylonischen Turm.
Hegel erwähnt die Überlieferung, daß die Erbauer des Turmes Menschen

waren, welche die Flut überlebt haben.
Beide aber, Nimrod und Noah, schließen mit der Natur einen Frieden

aus Not und ohne Versöhnung. Der Abgrund zwischen dem Menschen

und der Natur bleibt bestehen.
Mit Abraham beginnt die Geschichte des Volkes. Die jüdische

Tradition selbst charakterisiert (was Hegel nicht weiß) Abraham durch
zwei Momente: daß er nämlich auf der einen Seite sich von der ganzen
Welt trennt und die Welt sich gegenübersefet, daß er aber diese Trennung

durchführt, um der messianischen Hoffnung willen, welche die
einige Menschheit erwartet. Und so wird er gleichzeitig von der
jüdischen Tradition Vater aller Völker genannt. Hegel sieht aber nur den
Zug der Trennung. «Der erste Akt, durch den Abraham zum Stammvater

einer Nation wurde, ist eine Trennung, welche die Bande des
Zusammenlebens und der Liebe zerreißt.» Abraham wollte frei sein, um
nicht lieben zu müssen. Er war ein Fremdling auf Erden. Die Beschneidung

sieht Hegel als Zeichen der Absonderung. Abraham erlaubte nicht,
daß sein Sohn eine Kananiterin heiratete. Selbst die Opferung Isaaks
sieht Hegel als Zeichen mangelnder väterlicher Liebe. So war ihm die
ganze Welt entgegengesefet, und das einzige Verhältnis, in das er sich

271



zur Welt hätte stellen können, wäre die Beherrschung gewesen. Da er
diese nicht selbst realisieren konnte, so überließ Abraham die
Weltregierung seinem Gott. So war die Wurzel seiner Gottheit die Verachtung

der ganzen Welt, und Abraham war allein der Günstling. Andere
Völker, die einen nationalen Gott haben, räumen den übrigen Völkern
gleiche Rechte ein und anerkennen ihre Götter ebenfalls als Götter. In
Abrahams eifersüchtigem Gott aber lag die entsefeliche Forderung, daß
die Juden allein einen Gott haben, die anderen überhaupt ohne Götter
sind. So sieht Hegel Abraham. Dahin mußte der Philosoph kommen,
wenn er die Einzigkeit Gottes und seines Volkes sah ohne die messianische

Menschheit, die unbedingt dazu gehört.
Unter diesem Gesichtspunkt stellt Hegel die biblische Geschichte

dar. Die Juden übertragen alle Macht auf Gott, und alle anderen Völker

sind nichts als Materie, während die Juden die Günstlinge sind.
Als Beweis führt Hegel das Verhalten der Söhne Jakobs zu den Einwohnern

von Sichern an (Erzählung von Dina), die Ausbeutung der Ägypter

vor dem Auszug der Israeliten aus Ägypten, die Schadenfreude der
Juden über den Untergang der Ägypter im Schilfmeer: Es ist nicht die
Freude der Tapferkeit, die doch bereit ist, eine Träne über den toten
Feind zu weinen. Hegel kennt nicht die Erzählung des Midrasch, nach
welcher Gott den Juden, die ihn nach dem Durchgang durchs Rote Meer
priesen, geantwortet habe «Die Werke meiner Hände ertrinken im
Meer, und ihr sprechet Lobgesänge». Bis zum heutigen Tage kürzt der
Gottesdienst der Synagoge in den lefeten Tagen des Pessachfestes die
Lobgesänge, zur Erinnerung an die untergegangenen Ägypter. Aber
davon weiß Hegel nichts. Er sieht die staatlichen Einrichtungen der
Juden so schief an, daß er selbst dort, wo das Jubeljahr den Schuldenerlaß

durchführt und den Landbesife dem entrechteten Armen wiedergibt

und wo sich das jüdische Gesefe vom Schuldenerlaß dem Gesefee
Solons so sehr annähert, trofedem keine Parallele zugeben will. Bei den
Griechen hatte der Erlaß der Schulden den Zweck, daß alle Bürger frei
und selbständig sein sollten; die Juden dagegen kannten keine Freiheit
und keine Rechte, sondern nur die eine Gleichheit, Sklaven ihres Gottes
zu sein. So durch Haß und Unverständnis verblendet, sah der junge
Hegel die Geschichte der Juden.

V.
Wir geben diese Ausführungen Hegels gegen das Judentum wieder,

nicht um mit ihm zu polemisieren, sondern um in der echten
Auseinandersefeung mit einem Philosophen, dessen Werke nach jahrzehntelanger

Verachtung heute wieder zu lebendigen Kräften geworden sind,
etwas für unsere Zeit und die heutige Beziehung zwischen Judentum
und Christentum zu lernen. Die historisch falsche Zeichnung des
Judentums und seiner Institutionen, wie zum Beispiel des Jubeljahres,
richtet sich von selbst. Aber gleichzeitig erhebt sich die Frage, wie

272



konnte es geschehen, daß Hegel das Judentum hinstellen konnte als eine
äußere Gesefeesreligion, die von ihren Anhängern nicht das Herz,
sondern die äußere Erfüllung gewisser Gebote verlangt? Ein bekanntes rab-
binisches Wort sagt «Der Allbarmherzige will das Herz», und die
gesamte jüdische religiöse Literatur von den Psalmen bis Jehuda Halevi
und bis zum Chassidismus ist erfüllt von dieser Religiosität des

Herzens. Aber ohne Zweifel hat Hegel doch auch wieder darin recht, daß
die jüdische Religion in vielen Teilen eine «statutarische» Religion des

Gesefees ist. Hier den Weg der Synthese zu finden, war immer die
große Aufgabe des Judentums, und sie ist der heutigen Generation
aufs neue gestellt und ist mit der Errichtung des Staates Israel und den
heutigen religiösen Kämpfen in Israel besonders aktuell geworden. Die
jüdische Religion muß sich vor beiden Extremen hüten: sie darf nicht zu
einer reinen Ethik oder zu einem subjektiven Rausch der Gefühle werden,

der zu nichts verpflichtet, und sie darf nicht zu einem objektiven,
toten Gesefebuch werden, das den Menschen nur von außen her verpflichtet.

Hier liegt die gewaltige Aufgabe einer Vereinigung extremer
Gegensäfee.

In einem Punkte werden sich Judentum und Christentum zusammen

gegen Hegel zur Wehr sefeen. Hegel sieht die Religion als ein
Produkt des Menschen, ob dieser nun Noah oder Nimrod oder Moses
oder Jesus hieß. Nicht einen Augenblick lang nimmt er an, daß Gott
eine wirkliche Macht ist, die einen wirklichen Bund mit einem Volke
oder einer Kirche geschlossen hat, sondern Gott ist die Projektion der
Juden, sie haben sich diese unendliche Macht gegenübergesefet, und es
liegt an ihnen, ihrer Sonderstellung ein Ende zu machen, ihr Schicksal,
die Transzendenz Gottes aufzuheben. Was später, 1841, Hegels Schüler

Ludwig Feuerbach ausdrücklich formulierte, daß nämlich Gott ein
Werk des Menschen und nur der «Spiegel» des Menschen sei, das ist
der Standpunkt Hegels in seinen Jugendschriften. So kann er den Juden
vorwerfen: «Das Judentum ist eine Religion aus Unglück und fürs
Unglück; nicht für das Glück, das frohe Spiele will; der Gott der Juden ist
zu ernsthaft.» Und hierin hat freilich Hegel recht: der Gott des Judentums

und des Christentums ist ernsthaft, weil er keine Fiktion des Menschen

ist, sondern eine Wirklichkeit, eine Macht, mit welcher sich der
Mensch zu konfrontieren hat. Hugo Bergman

Unteilbarer Friede: Weltaufgabe Nummer 1

Die nach gründlichen Beratungen zustandegekommenen Memoranden
der amerikanischen Quäker über die Außenpolitik der USA,

insbesondere ihre Beziehungen zur Sowjetunion, gelangten zu dem
Ergebnis, daß trofe weltanschaulichen Verschiedenheiten zwischen beiden

273


	Der junge Hegel und das Judentum

