Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)
Heft: 7-8
Artikel: Besinnung auf die Schweiz : eine christliche Auffassung tber die

Entstehung und das Wesen der Eidgenossenschatft. 1., Der Weg zum
neuen Auffassung ; 2., Von der religibsen Erneuerungsbewegung des

Hochmittelalters ; 3., Die Erneuerungsbewegung und die Wal...
Autor: Luscher, Arnold
DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139656

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

das sind die Geringsten des Herrn, in unserer Zeit sind das die Gering~
sten des Herrn, die in einer gewissen Weise heute an die Oberflache
der Gesellschaft kommen und auftauchen mit viel Geschrei und mit viel
Brutalitit vielleicht auch; alle, die lingst Unterdriickten suchen sich,
oder vielleicht sucht Gott ihnen eine Bedeutung zu geben, weil er sie
sucht, Es drgern sich viele in unseren Tagen, daf} sich das Volk so regt —,
sie sollen schweigen, sie sollen sich ihr Schicksal gefallen lassen! — aber
Gott macht sie regsam; wir miissen darauf achten, dafl dieses von unten
nach oben schiumende Volk, dafl die bis jetst immer Unterdriickten an
die Oberfliche kommen. Wir miissen hinstehen als Menschen wie Siu~
len, erstens nicht zagend und wankend, auch wenn es gilt, dafl wir
unser Leben dafiir geben, dafl den Menschen allen geholfen werde; nicht
wankend auch, wenn wir den Schmuts der Welt sehen und meinen, da
kénnen wir mit dem Dreschflegel dreinschlagen; nicht wankend vor der
Stinde, die uns entgegenstarrt in den Massen der Menschen; nicht wan~
kend auch angesichts der Hélle und satanischen Krifte, die uns schein~
bar aus den Menschen entgegenkommen. Nein! Nichts gilt als der
Wille Gottes, dafl sie gerettet werden; nicht gilt deine Siinde, nicht gilt
dein Teufel, nicht gilt deine Hélle — nur der Mensch gilt. Warum ver-~
dammt ihr, die ihr fromm seid, die andern? Warum madht ihr es ihnen
* schwer? Warum versagt ihr ihnen die Riicksicht und die Liebe? Ich
fiirchte, die Gesellschaften der Religionen werden es nicht mehr lernen,
was es heifit: Liebe haben, wie Gott in seinem Sohne die Welt ge~

liebt hat. (Aus Christoph Blumhardt: «Ihr Menschen seid Gottes.»)

BESINNUNG AUF DIE SCHWEIZ

Eine christliche Auffassung iiber die Entstehung
und das Wesen der Eidgenossenschaft

Vorbemerkung

Zu Beginn dieses Jahres versprach ich, das, was in der vergriffenen Bro~
schiire «Die dhristliche Sendung der Schweiz» und in gelegentlicﬂan Aufsigen
der <Eidgendssischen Blitter» iiber die Entstehung der Schweizerischen Eidge~
nossenschaft geboten wurde, fiir die «Neuen Wege» in ein abgerundetes Ganzes
zu cllnringen. Nun ist Sommer, und mein Versprechen soll endlich eingeldst
werden.

1. Der Weg zur neuen Auffassung

Es war Sekundarlehrer Reinhard Meyer in Langentha.l, der mich mit
seiner 72seitigen Schrift iiber den « Wandel der Ansichten iiber die Ent-
stehung der Eidgenossen und die Schule» auf das Biichlein «Von Art und

258



Kunst der deutschen Schweiz» des bekannten Literaturhistorikers Josef
Nadler aufmerksam madhte, in dem in neuerer Zeit wohl zum ersten
Male darauf hingewiesen wurde, dafl der eidgendssische Gedanke aus
der neuen religiSsen Seelenlage entsprang, die fiir die Wende vom 13.
zum 14. Jahrhundert bezeichnend ist. Professor Nadler meint, man
brauche nicht nach Menschen zu suchen, welche das Gedankengut der
Bettelorden, der Wiedergeburt und Mystik zu den schlichten Bergleuten
der Waldstitte gebracht haben; «denns, so fahrt er wartlich fort, «was
auf Erden zum Leben gerufen ist, dringt sich, scheinbar verbindungslos,
an vielen Stellen durch das Erdreich, das empfangen will. Dennoch waren
solche Leiter da. Durch die Volkspredigten der Zeit strémten auch dem
ungebildeten Mann die Gedanken des Jahrhunderts zu, vereinfacht
zwar, doch naturkriftig. Fiir jene, die zu allerlei Wissen' vorbereitet
waren, wurde gerade durch die Kléster in den Bergtilern die ober-
rheinische mystische Literatur handsdriftlich verbreitet. Doch der grsfite
Einfluf auf die volksverstindliche Verbreitung der Zeitgedanken mufl
den geheimen religidsen Gemeinden des Oberlandes zugemessen wer-
den, Waldbriidern von allerlei Strebung und Bildung, Gottesfreunden,
Wanderpredigern, die im stillen Anhang warben. In diesen Sondergrup-
pen girte der Sauerteig einer neuen Zeit, von ihnen konnte der welt-
verlorenste Hirte angesiuert werden . . .: im eidgendssischen Gedanken
ist das Verlangen des Jahrhunderts nach einer befreienden Wieder-
- geburt Leib und Seele geworden.»

Josef Nadler war noch Professor an unserer katholischen Universitit
in Freiburg, als er dies schrieb. Er hat den Gedanken, daff die Eidge-
nossenschaft aus dem neu erwachten religidsen Leben des Hochmittel-
alters entstand, nicht weiter ausgefiihrt; mich aber packte er derart, dafl
ich tat, was ich vermochte, um die Zusammenhinge zwischen den beiden
zu erkennen und bekanntzumachen.

Weil ich nicht Lateinisch kann, kam fiir mich das Forschen in den
alten Archiven nicht in Frage. Wahrscheinlich hitte es mir auch nicht
-viel geniitt; denn die neue religidse Seelenlage fand in den Ketsern ihren
urspriinglichsten Ausdruck, und fiir das Positive, das der Kegerei ent-
sprang, hatten die Chronisten, die meist M3nche oder sonst kirchlich
interessierte Leute waren, wenig Sinn.

Stauffacher war sicher beim Volke angesehen. Wie die Tradition be~
weist, galt er als hilfsbereiter, guter Mensch. Dafl aber der Drang zu
seinem Gutsein einer persdnlichen Berithrung mit Gott entsprang, die
der Quell der Ketserei ist, wollte man weder schen nodh gestehen; denn
‘damit hitte man diese bereits bejaht; und trodem wird es so gewesen
sein, weil eine Liebe, die das Leben aufs Spiel sefst, ohne einen unmittel-
baren Gewinn zu sehen, stets eine Berithrung mit dem Géttlichen zur
* Vorausseung hat, die verpflichtend wirkt. So suchte ich die Zusammen-
hinge zwischen der Eidgenossenschaft und der mittelalterlichen Kegerei
mit Hilfe der Lebenserfahrungen zu erkennen. Dafl dabei natiirlich alles

259



stark hypothetisch bleibt, ist klar; aber die Geschichte ist eine derart
fragliche Wissenschaft, dafl ich deshalb kein schlechtes Gewissen habe.
Auch der Geschichtsforscher, der objektiv zu sein meint, wahlt ganz un~
bewullt das aus dem breiten Geschehensstrome aus, was seiner Auffas~
sung entspricht, und alles andere lifit er unbeachtet beiseite, trofsdem
es auch mithalf, das Gesamtgeschehen zu bestimmen. So kommt es, dafl
es verschiedene Gesdhichtsauffassungen gibt. Ein katholischer Geschichts~
forscher stellt die Reformation anders dar als ein protestantischer, selbst
wenn beide sachlich zu sein suchen. Unser Sehen und Erkennen wird
eben durch unsere Wertungen geleitet. Den Geschichtsprozefl vermag
niemand ganz so zu sehen und so darzustellen, wie er sich abspielte,
weil niemand vollkommen und selbstlos ist. Jeder Geschichtsforscher
wihlt aus, mufl auswihlen, sonst wiirde seine Geschichte zu ausfiihrlich
_und schwerfillig.

2. Von der religiésen Erneuerungsbewegung des Hochmittelalters

Um nun den Zusammenhang zwischen dem neu erwachten religisen
Leben und der Eidgenossenschaft zu erkennen, ist es gut, wenn man sich
klar macht, dafl das ReligiSse im Mittelalter derart im Mittelpunkte des
Lebens stand und es beherrschte wie heute das Wirtschaftliche. Zweitens
ist wichtig zu wissen, dafl das religitse Leben aus zwei Quellen genzhrt
wird, von denen die eine die Religion des Volkes, die in der Kirche
ihre Organisation hat, und die andere das eigene Erleben ist. Trotsdem
beide einander brauchen und die zwei Pole einer lebendigen Religion
bilden, hat jede Seite die Neigung, die andere auszuschlieflen. Mit beson~
derer Hartnidkigkeit tut das die kirchliche. So haben wir seit den Tagen,
wo es eine christliche Kirche gibt, einen Kampf gegen persénlich erlebtes,
persénlich verstandenes und personlich aufgefafites Christentum. Weil
aber. der persdnliche Pol fiir ein lebendiges Christentum ebenso wichtig
ist wie Dogmen und Institutionen, darf er nicht unterdriickt werden,
sonst verknSchert und versteinert der Glaube.

Es gab nun Zeiten, wo das persdnliche Christentum besonders stark
war. Sie zeichneten sich durch ihre Lebendigkeit aus. Eine solche begann
am Anfang des 10. Jahrhunderts auf dem Balkan. Ein Pope namens
Bogomil soll sie ausgeldst haben. Nach ihm erhielten die Erwedkten den
Namen Bogomilen®. Es ging ihnen, soviel aus den spirlichen Angaben
ersichtlich ist, nicht nur um die Erneuerung des einzelnen Menschen,
sondern auch um diejenige der Gesellschaft und des Staates, so dafl die
Bogomilen eine Zeitlang in Bulgarien zum Beispiel die nationale Partei
bildeten, die aber unterdriidkt werden konnte.

Vom 11. Jahrhundert an erkennt man die Bewegung auch in Italien
und Frankreich. Sie durchdringt nach und nach die meisten erwadhten

1 Mandhe meinen, «Bogomilens sei einfach eine slawische Bezeichnung fiir «Got~
tesfreundes.

260



Linder Europas und erzeugt Manner wie Bernhard von Clairvaux, Ar~
nold von Brescia, Peter Waldus, Franz von Assisi usw. Besonders stark
war sie in Stidfrankreich, wo sie anfing eine neue Kultur zu erzeugen,
die in Kreuzzligen zum groflen Teil vernichtet wurde, in denen 18 Stidte
unﬁl 164 Dérfer zerstdrt und tiber 60 000 Menschen getdtet worden sein
sollen. ' |
~ Auch in Oberitalien war die Bewegung so stark, dafl die von ihr Be-~
rithrten in manchen Stidten das Ubergewicht hatten. Thr Mittelpunkt war
hier Mailand, wo ihre Leute nach dem Lumpensammlerviertel Patana,
wie gesagt wird, Patarener genannt wurden. Es soll auch in Rom Katha~
rerschulen gegeben haben. Friedrich IL, der den Schwyzern 1240 den
Freiheitsbrief ausstellte, galt als ein Beschiier der Keter.

Ob die Bewegung vom Balkan her nach Italien gebracht wurde, weil
ihre Anhinger hier gelegentlich Bulgaren genannt werden, ist schwer zu
sagen. Es ist ebensogut mdglich, dafl sie da wie an anderen Orten selb~
stindig aufbrach; denn sie lag in der Luft.

Sie ist durch ein starkes Verlangen nach dem urspriinglichen Chri~

. stentum gekennzeichnet. Die kirchlichen Formen und Gebriuche geniig~
ten nicht mehr. Man wollte Gott erleben und Christus nachfolgen. Die
Bergpredigt und andere Worte des Herrn wurden besonders wichtig.

Wie jedermann weifl, geht nicht immer alles schén geordnet, klar
und sauber vor sich, wenn das Leben durchbricht. Darum mag auch in
dieser Bewegung viel Abstoflendes vorgekommen sein. Wenn man aber
zum Beispiel die Waldenser studiert, so staunt man iiber ihren klaren
Blick fiir das Wesentliche im Christentum, iiber ihre Niichternheit und
Schlichtheit, iiber ihren Mut und ihre Treue. Sie hatten sicher mit andern
Richtungen der Bewegung die allergrifite Bedeutung fiir das Erwachen
des Biirgertums. Sie lehrten die Menschen wieder, im Mitmenschen den
Bruder sehen und ehren; sie nannten sich auch meist Briider und wurden
damit Wiedererwecker des demokratischen Gedankens in der Welt. Sie
erlebten Gott als Vater und die Menschen, ob sie nun Priester, Ritter
oder Bauern waren, als seine Kinder, wodurch im einfachen Untertan ein
neues Selbstbewufltsein entstand, das ihm das Recht und den Mut ver~
lieh, sich frei und unabhingig zu machen. Man geht wohl nicht fehl,
wenn man in dieser Bewegung den Urkeim der Volksbiinde sieht, die in
jener Zeit entstanden, von denen die Eidgenossenschaft einer ist; denn

. sie weckte die Menschen und verlieh ihnen Wiirde. Als Kind Gottes
fihlte sich der Horige dem Ritter und Priester ebenbiirtig, wenn nicht
iiberlegen.

3. Die Erneuerungsbewegung und die Waldstitte

Es ist nun sicher nicht abwegig, wenn man annimmt, dafl auch
Bauern am Vierwaldstittersee von dieser Bewegung ergriffen waren. Es
ging ja durch ihr Land der neue, zentrale Verkehrsweg, der Gotthard~
pafl, der im 12. Jahrhundert eine Rolle zu spielen beginnt. Dieses war

261



seine nérdliche Rampe. Dazu kam, dafl die verfolgten Kegser gerne in
den Bergen Zuflucht suchten. Da mag es leicht vorgekommen sein, dafl
sich der eine und andere in der Nizhe dieses Passes aufhielt und das
neue Gedankengut im stillen weitergab.

In einem Artikel der «NZZ», der den Titel trug «Was die alten
Schweizer afiens, schrieb Prof. Dr. Leo Weisz: «Hiers, nimlich in der
unwirtlichen Urschweiz, «ereignete sich in der Mitte des 12. Jahrhun~
derts etwas, was bisher unbegreiflicherweise unbeachtet blieb, was aber
nicht nur kulinarisch, sondern auch historisch von grofiler Bedeutung
wurde. In den Schweizer Bergen fafite die Ketserei der Albigenser, der
Katharer, der Bogomilen und wie sie sonst heiflen, Fufl. Entriistet be~
richtet Wibald, der Abt von Corvey, zum Jahre 1152: ,Laien aus Schwa~
ben, aus Svicia und Bayern droheten unsere und der ganzen christlich~
lateinischen Kirche Religion zu Boden zu driicken. Diese Leute waren
einfache Bergbauern, die am Alten hangen. Die ,Ex Svicia® besuchen
Schwaben, Bayern und das n&rdliche Italien um des Handels willen,
lernen die Bibel auswendig und verachten dagegen diejenigen Kirchen-
gebriuche, weldhe sie fiir neu halten. Sie weigern sich, die Bilder zu ver-
chren, verwerfen die Reliquien der Heiligen, essen selten Fleisch, einige
gar keines und leben blol von Gemiisen. Wir nennen sie darum Mani~
chier, dergleichen einige aus Hungarn zu ihnen gekommen?.‘»

Wenn in den Schweizer Bergen das Evangelium einmal derart Fufl
gefalit haben soll, dafl Leute aus der Gegend von Schwyz, wohl wie die
Waldenser, als Hausierer missionierend herumzogen, so wird damit
manches verstindlich, das sonst ein ungeldstes Problem wire.

Da ist einmal die Weite des Blickes. Professor Dr. Karl Meyer, der,
aus dem Kanton Luzern stammend, fiir diese Dinge natiirlich weniger
Interesse hatte als ich, sagte mir einst, als ich ihn von der Universitit
aus nach Hause begleitete, die Waldstitte miifiten {iber Politiker mit
einem Weitblick verfiigt haben, wie wir sie jetst nicht mehr hitten. Die~
ser Weitblick kann durch das Evangelium verstindlich werden; denn es
verleiht Sinn fiir Zusammenhinge und lafit hinter die Machenschaften
der Menschen in die Tiefe sehen. Es [6st vom Boden und befreit von der
Erdgebundenheit. Die Berithrung mit dem Evangelium macht begreiflich,
dafl diese Bergbewohner mit Ziirich und Bern verkehrten, die fiir die
damaligen Verkehrsverhiltnisse doch recht weit entfernt waren, und dafl
ihnen der Stidter iiberhaupt nicht ein fremder Mensch war, den sie mie~
den. Menschen, die Gott erleben, fithlen sich miteinander verbunden
und nehmen Anteil am gegenseitigen Ergehen.

In Ziirich wirkte 1142 und 1143 der aus Italien und Frankreich ver~
triebene Arnold von Brescia, der durch das Evangelium zum grofiten
Freiheitskdmpfer wohl des ganzen Mittelalters wurde. Sein Haupt~

2 Siche auch «Die alten Eidgenossen» von Leo Weisz, Max~Niehans~Verlag,
Ziirich, Seite 46.

262



gedanke war: Christus ist arm gewesen und strebte in keiner Weise nach
Macht und weltlichen Giitern; und seine Jiinger, die Apostel, waren
ebenfalls arm und blieben es, folglich sollte die Kirche mit all ihren Die~
nern auch gewillt sein, arm zu bleiben und auf Macht und Reichtum zu
verzichten. Arnold eiferte zwar auch gegen Fehden und Kriegsziige,
gegen Wucher und Raub und alles Jagen nach Geld und Gut; aber
immer wieder kam er auf den einen Gedanken zuriick: die Herde ver~
wildere nur so, weil die Priester bei ihren weltlichen Sorgen ihre geist~
lichen Pflichten vergifien. Die Bischdfe kiimmerten sich um die nichtig~
sten Fragen dieser Welt, aber nicht um ihr Hirtenamt. Er sah die ganze
Zukunft davon abhingig, dafl die Kirche in sich ging, wahr wurde und
auf das verzichtete, was nicht zu ihr gehdrte. Die weltlichen Herren
wiren dazu da, die weltlichen Giiter zu verwalten.

Gesdhichtlich ist nicht zu belegen, dafl Arnold auch in der Gegend
von Sc’nwyz lehrte, aber mdglich ist es; denn dieses lag am Wege nach
Italien, in das Arnold 1145 zuriickkehren durfte, und seine Gedanken
waren dort so lebendig, dafl sie die schwyzerische Politik bestimmten.

Das Verhalten der sonst frommen Schwyzer gegen die Klgster ist aus
diesen Lehren heraus verstindlich. Dem Frauenkloster Au in der Nihe
von Steinen am Lowerzersee nahmen sie, weil es sich weigerte, Steuern
zu zahlen, ein Pferd weg. Mit Einsiedeln standen sie in richtigem Krieg.
In der Nacht vom 6. auf den 7. Januar 1314 {iberfielen sie sogar das
Kloster unter der Fihrung von Landammann Stauffacher und fiihrten
seine Insassen gefangen nach Schwyz, wo man sie acht Wochen behielt,
bevor sie wieder heim durften.

Die Ehrfurchtslosigkeit der Schwyzer den Kldstern und Geistlichen
gegeniiber war nicht Gottlosigkeit, sondern Folge einer neuen religidsen
Einstellung, nach der die KlSster arm sein sollten, wie das den Minoriten
vorschwebte, die damals stark gegen die HerrenklSster der reichen Be-~
nediktiner gewiihlt haben sollen. Das dlteste Steuergeses der Schwyzer,
das aus dem Jahre 1294 stammt?, ist stark gegen den Besits der Klsster
gerichtet. Es bestimmt, dafl niemand einem Kloster ein in dem Lande
liegendes Gut verkaufen oder als Aussteuer einer ins Kloster eingetre-
tenen Tochter geben darf und dafl die Klsster allen Bemb meiden soll~
ten, wenn sie nicht steuern wollten.

Die Schwyzer waren aufgeklart. Sie sagten sich, wie die Patarener,
Arnold von Brescia und andere Menschen jener Zeit: Wer als Geist~
licher oder Ménch Jesus, der arm war, nachfolgen will, soll nicht nach
weltlichen Giitern gieren. Besitst er aber solche, so mag er sie wenigstens
wie andere Menschen auch versteuern. Johannes Miiller weifl von der
Geistlichkeit der Waldstitte zu berichten, dafl sie aus Zorn dariiber, dafl

sie hitte steuern sollen, dem Kénig zugetan gewesen sei.

8 Siehe Leo Weisz, <Die alten Eidgenossen», Seite 30.

263



4. Die schweizerische Frommigkeit
Die Ansicht, daf8 ein Geistlicher, der nach irdischem Besits verlangt,

kein richtiger Diener Christi sei, die vor allem Arnold von Brescia ver~
trat und die allem Anschein nach auch die Eidgenossen hatten, liefl diese
in einen Gegensats zur Kirche treten, der sich durch die ganze Schweizer-
geschichte hindurch zieht; und die Berithrung mit Gott gebar eine typisch
schweizerische Religiositit, durch die alle richtigen Schweizer irgendwie
gekennzeichnet sind. Diese schweizerische Christlichkeit ist nicht eigent~
lich kirchlich, sondern ist eine Laienreligiositit, die auf eigenem Erleben
und eigenem Suchen und Nachdenken beruht und sich mehr in Taten als
in Worten duflert. Der wahre Schweizer setst sich mit der Umwelt und
den letsten Fragen auseinander und kommt so zu einer selbstindigen
Haltung und einem persénlichen Christentum, welches der eigentliche
Triger der eidgendssischen Idee ist.

In der Schweizergeschichte sehen wir stets neben dem kirchlichen
Christentum dieses schweizerische einhergehen, das in Pestalozzi, Carl
Hilty und andern Gestalten einen besonders schdnen Ausdruck fand.

Der Gegensaty zwischen dem kirchlichen und diesem Laienchristen~
tum tritt nicht stirker hervor, als es der Fall ist, weil dieses in erster
Linie bestrebt war, zu Gott und Welt in die rechte Stellung zu kommen
und sich im Alltag zu bewzhren. Mit der Kirche stritt es eigentlich nur,
wenn sich besonders begabte Geistliche wie etwa Zwingli und Ragaz zu
ihm bekannten. Die zwinglische Reformation war weitgehend ein Durch~
bruch dieser typisch schweizerischen Religiositit. Sobald sich aber ihre
Frémmigkeit organisierte und Kirche wurde, trat sie in einen Gegensats
zur eigentlich schweizerischen Religiositit, die zum Teil aus Opportuni-
tit nicht angriffig ist, zur Hauptsache aber, wie bereits betont, weil es
ihr einfach ums Leben geht und sie diesem dienen will, was mithilft, daf§
die Kirche ihre Vertreter gewdhren 1aft und den Gegensaty zu ihr leicht
tibersicht und vergifit. Wer weifl zum Beispiel heute, dafl der heilig ge~
sprochene Niklaus von Fliie wohl noch nach der Tagsaung von Stans
ein Opfer der Inquisition geworden wire, wenn ihm die Obwaldner
Regierung nicht gewogen gewesen wire und ihn gegen jene geschiitit
hitte? Wenn wir von Carl Hilty héren, durch den die schweizerische
Frommigkeit einen umfassenden schriftstellerischen Ausdrudk gefunden
hat, denkt ebenfalls niemand mehr daran, dafl er zu seinen Lebzeiten
nicht allen Pfarrern genechm war,

Dieses persdnliche, auf Erlebnissen fuflende Christentum war im
Mittelalter eine verfolgte Ketserei, die aber sehr stark verbreitet war. In
den Eidgenossen fing es an, staatserhaltend zu wirken. Dafl Papst Inno~
cenz IV. am 28. August 1247 drohte, {iber die Leute von Schwyz, Sarnen
und Luzern den Bann verhingen zu lassen und diese zu Friedrich II.
hielten, der im Bann war, deutet stark darauf hin, daft die Bauern~
erhebung am Vierwaldstittersee keserischen Charakter trug.

264



Wabhrsdheinlich hatte der erste Bundesbrief, auf den in demjenigen
von 1291 hingewiesen wird, noch etwas von diesem kesserischen Cha-~
rakter. Man merkte in ihm wohl noch, dafl die Eidgenossenschaft eine
Verbindung der aufgewedkten, vom Geist der Zeit erfafiten Minner
war, zu der wahrscheinlich auch Entlebucher gehdrten; denn in ihrem
Tale war wie in Unterwalden das erwachte Laienchristentum stark ver-
treten. Geschichtsforscher wie Prof. Dr. Leo Weisz glauben, daf} dieser
Brief auch jetst noch vorhanden ist, aber nicht herausgegeben wird, da~
mit der etwas keterische Ursprung der Eidgenossenschaft nicht offen~
bar wird. ‘ _

Man muf sich natiirlich nicht vorstellen, dafl da alle Leute um den
Vierwaldstittersee herum vom neuen Geist jener Zeit erfalt waren. Es
mochten das ein paar Familien sein: in Schwyz diejenige der Stauffacher,
in Uri die der Fiirst usw. Aber diese bildeten geistige Mittelpunkte und
waren durch das in ihnen erwachte Leben miteinander verbunden. Die
Uberlieferung berichtet, daf fiir die Zusammenkunft auf dem Riitli in
jedem Orte zehn Minner gesucht wurden. Dreiflig geniigten, um ein
Sauerteig zu sein. '

Den erwachten, vom Geiste der Zeit erfafiten Menschen schlossen
sich, wie einst Jesu, natiirlich nicht in erster Linie die kirchlich frommen
Leute, sondern mehr die fraglichen, der Natur verhafteten an. Das half
mit, der Eidgenossenschaft einen unreligidsen Stempel zu geben. Die .
naturhaften, vom Geiste wenig berithrten Menschen waren wohl bald
in der Uberzahl. Nun fithlte man sich als Volk. Im Briefe von 1291
spricht dieses. Aber getragen war der Bund trodem von den geistig er~
wachten Menschen, und das ist bis heute so. Nach auflen erscheint unser
Volk meist recht ungeistig und egoistisch; aber getragen wird es durch
hochgesinnte Menschen, die selten stark hervortreten, aber trosdem da
sind, Das Volk besitst seine naturhafte Religion, die sich wenig von der~
jenigen anderer V&lker unterscheidet; es hat seine Kirchen, die wie
andere Kirchen sind; aber im Volkskdrper befindet sich immer eine
schéne Anzahl Menschen, die typische Schweizer sind, das Volk lebendig
erhalten und thm die Richtung weisen, wie das in neuester Zeit Leon-~
hard Ragaz tat. |

5. Die Eidgenossenschaft und die Religiés-soziale Bewegung

Zum Schlusse soll noch darauf hingewiesen werden, dafl die Bezeich-
nung «Eidgenossenschaft»> die innere Verwandtschaft mit der Religids-
sozialen Bewegung bewufit machen kann; denn in jener ist bereits das
Anliegen der Menschen vorhanden, welche diese Bewegung getragen
haben. Das Wirtschaftliche, auf das der zweite Teil des Namens hin~
deutet, soll mit dem Heiligen, als dessen ernsteste Handlung der «Eid»
gilt, derart verbunden werden, daRl die beiden eine Einheit sind. Das
Ewige mufl das Genossenschaftliche durchdringen und heiligen und durch

265



dieses einen Leib bekommen und damit sichtbare Gestalt werden. So ge~
sehen, bedeutet die Geburt der Eidgenossenschaft fiir die Staatenwelt,
was die Geburt des Gottessohnes fiir uns Menschen und die Erde iiber-
haupt. Arnold Liischer

Der junge Hegel und das Judentum
L.

«Religion ist eine der wichtigsten Angelegenheiten unseres Lebens»
— mit diesen Worten beginnt der Band «Theologische Jugendschriften»
Hegels, welchen Hermann Nohl 1907 aus den Handschriften der K&nig-
lichen Bibliothek in Berlin herausgegeben hat. (Eine englische Ueber~
sesung des Buches ist 1948 in Chicago herausgekommen.) Diese Hand~
- schriften sind ein wichtiges Dokument zur Geschichte der Entwidklung
des groflen Philosophen. Es sind sozusagen Selbstgespriache, welche
der junge Hegel mit sich gefiihrt hat. Das Problem des Judentums spielt
dort eine grofle Rolle. Hegel war, als er die ersten Betrachtungen zu
Papier brachte, Student der Theologie in Tiibingen, der Hochburg der
lutheranischen Strenggliaubigkeit. Die scharfe Kritik, welche in den Ju~
gendschriften das Judentum und Christentum erfahren, ist vielleicht als
Reaktion gegen den Druck der christlichen Orthodoxie auf den jungen
Studenten zu erkliren.

In der ersten Abhandlung «Volksreligion und Christentum» aus dem
Jahre 1793 greift Hegel die christliche Religion und sogar ijhren Stifter
scharf an. Er vergleicht Sokrates mit Jesus, und der Vergleich fillt iiber~
all zugunsten des Griechen aus. Er greift Jesus an, weil er sich mit zwslf
Aposteln umgab. Es geniigte Jesus nicht, dafl er schlechthin Schiiler
hatte, in deren Herzen er einige Funken werfen konnte, Minner, die
im Schofle ihrer Familie und in ihrem Wirkungskreis in der Welt ge~
blieben waren. Sokrates predigte nicht vom Berg — das wire in Grie~
chenland véllig unmdglich gewesen, das war nur unter Juden mdglich.
Die Zahl der Schiiler des Sokrates war unbestimmt, und der dreizehnte
und vierzehnte war ihm ebenso willkommen wie die friiheren; jeder sei~
ner Schiiler war ein Meister fiir sich und stiftete seine eigene Schule.
Seine Sdhiiler verlieflen nicht Haus und Hof. Jesus wollte seinen eige-
nen Geist in die Seele seiner Schiiler gieflen, Sokrates begniigte sich da-~
mit, die «IHebammes» zu sein, weldhe aus der Seele seiner Schiiler die
Begriffe entwickelt, die in ihr lagen. Wenn aber Jesus seinen Schiilern
den Weg zeigen wollte, sagte er: «Ich bin der Weg und die Wahrheit
und das Leben.» ‘

. Diese Kritik an Jesus geht nicht sehr tief. Der junge Hegel versteht
nicht den Unterschied zwischen dem Verhiltnis des wissenschaftlichen

266



	Besinnung auf die Schweiz : eine christliche Auffassung über die Entstehung und das Wesen der Eidgenossenschaft. 1., Der Weg zum neuen Auffassung ; 2., Von der religiösen Erneuerungsbewegung des Hochmittelalters ; 3., Die Erneuerungsbewegung und die Waldstätte ; 4., Die schweizerische Frömmigkeit ; 5., Die Eidgenossenschaft und die Religiös-soziale Bewegung

