
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 7-8

Artikel: Besinnung auf die Schweiz : eine christliche Auffassung über die
Entstehung und das Wesen der Eidgenossenschaft. 1., Der Weg zum
neuen Auffassung ; 2., Von der religiösen Erneuerungsbewegung des
Hochmittelalters ; 3., Die Erneuerungsbewegung und die Wal...

Autor: Lüscher, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


-::y- y -t-r-y

das sind die Geringsten des Herrn, in unserer Zeit sind das die Geringsten

des Herrn, die in einer gewissen Weise heute an die Oberfläche
der Gesellschaft kommen und auftauchen mit viel Geschrei und mit viel
Brutalität vielleicht auch; alle, die längst Unterdrückten suchen sich,
oder vielleicht sucht Gott ihnen eine Bedeutung zu geben, weil er sie
sucht. Es ärgern sich viele in unseren Tagen, daß sich das Volk so regt —,

sie sollen schweigen, sie sollen sich ihr Schicksal gefallen lassen! — aber
Gott macht sie regsam; wir müssen darauf achten, daß dieses von unten
nach oben schäumende Volk, daß die bis jefet immer Unterdrückten an
die Oberfläche kommen. Wir müssen hinstehen als Menschen wie Säulen,

erstens nicht zagend und wankend, auch wenn es gilt, daß wir
unser Leben dafür geben, daß den Menschen allen geholfen werde; nicht
wankend auch, wenn wir den Schmufe der Welt sehen und meinen, da
können wir mit dem Dreschflegel dreinschlagen; nicht wankend vor der
Sünde, die uns entgegenstarrt in den Massen der Menschen; nicht wankend

auch angesichts der Hölle und satanischen Kräfte, die uns scheinbar

aus den Menschen entgegenkommen. Nein! Nichts gilt als der
Wille Gottes, daß sie gerettet werden; nicht gilt deine Sünde, nicht gilt
dein Teufel, nicht gilt deine Hölle — nur der Mensch gilt. Warum
verdammt ihr, die ihr fromm seid, die andern? Warum macht ihr es ihnen
schwer? Warum versagt ihr ihnen die Rücksicht und die Liebe? Ich
fürchte, die Gesellschaften der Religionen werden es nicht mehr lernen,
was es heißt: Liebe haben, wie Gott in seinem Sohne die Welt
geliebt hat. (Aus Christoph Blumhardt: «Ihr Menschen seid Gottes.»)

BESINNUNG AUF DIE SCHWEIZ

Eine christliche Auffassung über die Entstehung
und das Wesen der Eidgenossenschaft

Vorbemerkung
Zu Beginn dieses Jahres versprach ich, das, was in der vergriffenen

Broschüre «Die christliche Sendung der Schweiz» und in gelegentlichen Aufsäfeen
der «Eidgenössischen Blätter» über die Entstehung der Schweizerischen
Eidgenossenschaft geboten wurde, für die «Neuen Wege» in ein abgerundetes Ganzes
zu bringen. Nun ist Sommer, und mein Versprechen soll endlich eingelöst
werden.

1. Der Weg zur neuen Auffassung

Es war Sekundarlehrer Reinhard Meyer in Langenthai, der mich mit
seiner 72seitigen Schrift über den «Wandel der Ansichten über die
Entstehung der Eidgenossen und die Schule» auf das Büchlein «Von Art und

258



Kunst der deutschen Schweiz» des bekannten Literaturhistorikers Josef
Nadler aufmerksam machte, in dem in neuerer Zeit wohl zum ersten
Male darauf hingewiesen wurde, daß der eidgenössische Gedanke aus
der neuen religiösen Seelenlage entsprang, die für die Wende vom 13.
zum 14. Jahrhundert bezeichnend ist. Professor Nadler meint, man
brauche nicht nach Menschen zu suchen, welche das Gedankengut der
Bettelorden, der Wiedergeburt und Mystik zu den schlichten Bergleuten
der Waldstätte gebracht haben; «denn», so fährt er wörtlich fort, «was
auf Erden zum Leben gerufen ist, drängt sich, scheinbar verbindungslos,
an vielen Stellen durch das Erdreich, das empfangen will. Dennoch waren
solche Leiter da. Durch die Volkspredigten der Zeit strömten auch dem
ungebildeten Mann die Gedanken des Jahrhunderts zu, vereinfacht
zwar, doch naturkräftig. Für jene, die zu allerlei Wissen vorbereitet
waren, wurde gerade durch die Klöster in den Bergtälern die
oberrheinische mystische Literatur handschriftlich verbreitet. Doch der größte
Einfluß auf die volksverständliche Verbreitung der Zeitgedanken muß
den geheimen religiösen Gemeinden des Oberlandes zugemessen werden,

Waldbrüdern von allerlei Strebung und Bildung, Gottesfreunden,
Wanderpredigern, die im stillen Anhang warben. In diesen Sondergruppen

gärte der Sauerteig einer neuen Zeit, von ihnen konnte der
weltverlorenste Hirte angesäuert werden ...: im eidgenössischen Gedanken
ist das Verlangen des Jahrhunderts nach einer befreienden Wiedergeburt

Leib und Seele geworden.»
Josef Nadler war noch Professor an unserer katholischen Universität

in Freiburg, als er dies schrieb. Er hat den Gedanken, daß die
Eidgenossenschaft aus dem neu erwachten religiösen Leben des Hochmittelalters

entstand, nicht weiter ausgeführt; mich aber packte er derart, daß
ich tat, was ich vermochte, um die Zusammenhänge zwischen den beiden
zu erkennen und bekanntzumachen.

Weil ich nicht Lateinisch kann, kam für mich das Forschen in den
alten Archiven nicht in Frage. Wahrscheinlich hätte es mhvauch nicht
viel genüfet; denn die neue religiöse Seelenlage fand in den Kefeern ihren
ursprünglichsten Ausdruck, und für das Positive, das der Kefeerei
entsprang, hatten die Chronisten, die meist Mönche oder sonst kirchlich
interessierte Leute waren, wenig Sinn.

Stauffacher war sicher beim Volke angesehen. Wie die Tradition
beweist, galt er als hilfsbereiter, guter Mensch. Daß aber der Drang zu
seinem Gutsein einer persönlichen Berührung mit Gott entsprang, die
der Quell der Kefeerei ist, wollte man weder sehen noch gestehen; denn
damit hätte man diese bereits bejaht; und trofedem wird es so gewesen
sein, weil eine Liebe, die das Leben aufs Spiel sefet, ohne einen unmittelbaren

Gewinn zu sehen, stets eine Berührung mit dem Göttlichen zur
Voraussefeung hat, die verpflichtend wirkt. So suchte ich die Zusammenhänge

zwischen der Eidgenossenschaft und der mittelalterlichen Kefeerei
mit Hilfe der Lebenserfahrungen zu erkennen. Daß dabei natürlich alles

259



stark hypothetisch bleibt, ist klar; aber die Geschichte ist eine derart
fragliche Wissenschaft, daß ich deshalb kein schlechtes Gewissen habe.
Auch der Geschichtsforscher, der objektiv zu sein meint, wählt ganz
unbewußt das aus dem breiten Geschehensstrome aus, was seiner Auffassung

entspricht, und alles andere läßt er unbeachtet beiseite, trofedem
es auch mithalf, das Gesamtgeschehen zu bestimmen. So kommt es, daß
es verschiedene Geschichtsauffassungen gibt. Ein katholischer Geschichtsforscher

stellt die Reformation anders dar als ein protestantischer, selbst

wenn beide sachlich zu sein suchen. Unser Sehen und Erkennen wird
eben durch unsere Wertungen geleitet. Den Geschichtsprozeß vermag
niemand ganz so zu sehen und so darzustellen, wie er sich abspielte,
weil niemand vollkommen und selbstlos ist. Jeder Geschichtsforscher
wählt aus, muß auswählen, sonst würde seine Geschichte zu ausführlich
und schwerfällig.

2. Von der religiösen Erneuerungsbewegung des Hochmittelalters

Um nun den Zusammenhang zwischen dem neu erwachten religiösen
Leben und der Eidgenossenschaft zu erkennen, ist es gut, wenn man sich
klar macht, daß das Religiöse im Mittelalter derart im Mittelpunkte des
Lebens stand und es beherrschte wie heute das Wirtschaftliche. Zweitens
ist wichtig zu wissen, daß das religiöse Leben aus zwei Quellen genährt
wird, von denen die eine die Religion des Volkes, die in der Kirche
ihre Organisation hat, und die andere das eigene Erleben ist. Trofedem
beide einander brauchen und die zwei Pole einer lebendigen Religion
bilden, hat jede Seite die Neigung, die andere auszuschließen. Mit besonderer

Hartnäckigkeit tut das die kirchliche. So haben wir seit den Tagen,
wo es eine christliche Kirche gibt, einen Kampf gegen persönlich erlebtes,
persönlich verstandenes und persönlich aufgefaßtes Christentum. Weil
aber der persönliche Pol für ein lebendiges Christentum ebenso wichtig
ist wie Dogmen und Institutionen, darf er nicht unterdrückt werden,
sonst verknöchert und versteinert der Glaube.

Es gab nun Zeiten, wo das persönliche Christentum besonders stark
war. Sie zeichneten sich durch ihre Lebendigkeit aus. Eine solche begann
am Anfang des 10. Jahrhunderts auf dem Balkan. Ein Pope namens
Bogomil soll sie ausgelöst haben. Nach ihm erhielten die Erweckten den
Namen Bogomilen1. Es ging ihnen, soviel aus den spärlichen Angaben
ersichtlich ist, nicht nur um die Erneuerung des einzelnen Menschen,
sondern auch um diejenige der Gesellschaft und des Staates, so daß die
Bogomilen eine Zeitlang in Bulgarien zum Beispiel die nationale Partei
bildeten, die aber unterdrückt werden konnte.

Vom 11. Jahrhundert an erkennt man die Bewegung auch in Italien
und Frankreich. Sie durchdringt nach und nach die meisten erwachten

1 Manche meinen, «Bogomilen» sei einfach eine slawische Bezeichnung für
«Gottesfreunde».

260



Länder Europas und erzeugt Männer wie Bernhard von Clairvaux,
Arnold von Brescia, Peter Waldus, Franz von Assisi usw. Besonders stark
war sie in Südfrankreich, wo sie anfing eine neue Kultur zu erzeugen,
die in Kreuzzügen zum großen Teil vernichtet wurde, in denen 18 Städte
und 164 Dörfer zerstört und über 60 000 Menschen getötet worden sein
sollen.

Auch in Oberitalien war die Bewegung so stark, daß die von ihr
Berührten in manchen Städten das Übergewicht hatten. Ihr Mittelpunkt war
hier Mailand, wo ihre Leute nach dem Lumpensammlerviertel Patana,
wie gesagt wird, Patarener genannt wurden. Es soll auch in Rom Katha-
rerschulen gegeben haben. Friedrich IL, der den Schwyzern 1240 den
Freiheitsbrief ausstellte, galt als ein Beschüfeer der Kefeer.

Ob die Bewegung vom Balkan her nach Italien gebracht wurde, weil
ihre Anhänger hier gelegentlich Bulgaren genannt werden, ist schwer zu
sagen. Es ist ebensogut möglich, daß sie da wie an anderen Orten
selbständig aufbrach; denn sie lag in der Luft.

Sie ist durch ein starkes Verlangen nach dem ursprünglichen Chri-
• stentum gekennzeichnet. Die kirchlichen Formen und Gebräuche genügten

nicht mehr. Man wollte Gott erleben und Christus nachfolgen. Die
Bergpredigt und andere Worte des Herrn wurden besonders wichtig.

Wie jedermann weiß, geht nicht immer alles schön geordnet, klar
und sauber vor sich, wenn das Leben durchbricht. Darum mag auch in
dieser Bewegung viel Abstoßendes vorgekommen sein. Wenn man aber
zum Beispiel die Waldenser studiert, so staunt man über ihren klaren
Blick für das Wesentliche im Christentum, über ihre Nüchternheit und
Schlichtheit, über ihren Mut und ihre Treue. Sie hatten sicher mit andern
Richtungen der Bewegung die allergrößte Bedeutung für das Erwachen
des Bürgertums. Sie lehrten die Menschen wieder, im Mitmenschen den
Bruder sehen und ehren; sie nannten sich auch meist Brüder und wurden
damit Wiedererwecker des demokratischen Gedankens in der Welt. Sie
erlebten Gott als Vater und die Menschen, ob sie nun Priester, Ritter
oder Bauern waren, als seine Kinder, wodurch im einfachen Untertan ein
neues Selbstbewußtsein entstand, das ihm das Recht und den Mut
verlieh, sich frei und unabhängig zu machen. Man geht wohl nicht fehl,
wenn man in dieser Bewegung den Urkeim der Volksbünde sieht, die in
jener Zeit entstanden, von denen die Eidgenossenschaft einer ist; denn
sie weckte die Menschen und verlieh ihnen Würde. Als Kind Gottes
fühlte sich der Hörige dem Ritter und Priester ebenbürtig, wenn nicht
überlegen.

3. Die Erneuerungsbewegung und die Waldsfätfe

Es ist nun sicher nicht abwegig, wenn man annimmt, daß auch
Bauern am Vierwaldstättersee von dieser Bewegung ergriffen waren. Es

ging ja durch ihr Land der neue, zentrale Verkehrsweg, der Gotthard-
paß, der im 12. Jahrhundert eine Rolle zu spielen beginnt. Dieses war

261



-.

seine nördliche Rampe. Dazu kam, daß die verfolgten Kefeer gerne in
den Bergen Zuflucht suchten. Da mag es leicht vorgekommen sein, daß
sich der eine und andere in der Nähe dieses Passes aufhielt und das

neue Gedankengut im stillen weitergab.
In einem Artikel der «NZZ», der den Titel trug «Was die alten

Schweizer aßen», schrieb Prof. Dr. Leo Weisz: «Hier», nämlich in der
unwirtlichen Urschweiz, «ereignete sich in der Mitte des 12. Jahrhunderts

etwas, was bisher unbegreiflicherweise unbeachtet blieb, was aber
nicht nur kulinarisch, sondern auch historisch von großer Bedeutung
wurde. In den Schweizer Bergen faßte die Kefeerei der Albigenser, der
Katharer, der Bogomilen und wie sie sonst heißen, Fuß. Entrüstet
berichtet Wibald, der Abt von Corvey, zum Jahre 1152: ,Laien aus Schwaben,

aus Svicia und Bayern droheten unsere und der ganzen
christlichlateinischen Kirche Religion zu Boden zu drücken. Diese Leute waren
einfache Bergbauern, die am Alten hangen. Die ,Ex Svicia' besuchen
Schwaben, Bayern und das nördliche Italien um des Handels willen,
lernen die Bibel auswendig und verachten dagegen diejenigen
Kirchengebräuche, welche sie für neu halten. Sie weigern sich, die Bilder zu
verehren, verwerfen die Reliquien der Heiligen, essen selten Fleisch, einige
gar keines und leben bloß von Gemüsen. Wir nennen sie darum Mani-
chäer, dergleichen einige aus Hungarn zu ihnen gekommen2.'»

Wenn in den Schweizer Bergen das Evangelium einmal derart Fuß
gefaßt haben soll, daß Leute aus der Gegend von Schwyz, wohl wie die
Waldenser, als Hausierer missionierend herumzogen, so wird damit
manches verständlich, das sonst ein ungelöstes Problem wäre.

Da ist einmal die Weite des Blickes. Professor Dr. Karl Meyer, der,
aus dem Kanton Luzern stammend, für diese Dinge natürlich weniger
Interesse hatte als ich, sagte mir einst, als ich ihn von der Universität
aus nach Hause begleitete, die Waldstätte müßten über Politiker mit
einem Weitblick verfügt haben, wie wir sie jefet nicht mehr hätten. Dieser

Weitblick kann durch das Evangelium verständlich werden; denn es
verleiht Sinn für Zusammenhänge und läßt hinter die Machenschaften
der Menschen in die Tiefe sehen. Es löst vom Boden und befreit von der
Erdgebundenheit. Die Berührung mit dem Evangelium macht begreiflich,
daß diese Bergbewohner mit Zürich und Bern verkehrten, die für die
damaligen Verkehrsverhältnisse doch recht weit entfernt waren, und daß
ihnen der Städter überhaupt nicht ein fremder Mensch war, den sie mieden.

Menschen, die Gott erleben, fühlen sich miteinander verbunden
und nehmen Anteil am gegenseitigen Ergehen.

In Zürich wirkte 1142 und 1143 der aus Italien und Frankreich
vertriebene Arnold von Brescia, der durch das Evangelium zum größten
Freiheitskämpfer wohl des ganzen Mittelalters wurde. Sein Haupt-

2 Siehe auch «Die alten Eidgenossen» von Leo Weisz, Max-Niehans-Verlag,
Zürich, Seite 46.

262



gedanke war: Christus ist arm gewesen und strebte in keiner Weise nach
Macht und weltlichen Gütern; und seine Jünger, die Apostel, waren
ebenfalls arm und blieben es, folglich sollte die Kirche mit all ihren
Dienern auch gewillt sein, arm zu bleiben und auf Macht und Reichtum zu
verzichten. Arnold eiferte zwar auch gegen Fehden und Kriegszüge,
gegen Wucher und Raub und alles Jagen nach Geld und Gut; aber
immer wieder kam er auf den einen Gedanken zurück: die Herde
verwildere nur so, weil die Priester bei ihren weltlichen Sorgen ihre
geistlichen Pflichten vergäßen. Die Bischöfe kümmerten sich um die nichtigsten

Fragen dieser Welt, aber nicht um ihr Hirtenamt. Er sah die ganze
Zukunft davon abhängig, daß die Kirche in sich ging, wahr wurde und
auf das verzichtete, was nicht zu ihr gehörte. Die weltlichen Herren
wären dazu da, die weltlichen Güter zu verwalten.

Geschichtlich ist nicht zu belegen, daß Arnold auch in der Gegend
von Schwyz lehrte, aber möglich ist es; denn dieses lag am Wege nach
Italien, in das Arnold 1145 zurückkehren durfte, und seine Gedanken
waren dort so lebendig, daß sie die schwyzerische Politik bestimmten.

Das Verhalten der sonst frommen Schwyzer gegen die Klöster ist aus
diesen Lehren heraus verständlich. Dem Frauenkloster Au in der Nähe
von Steinen am Lowerzersee nahmen sie, weil es sich weigerte, Steuern
zu zahlen, ein Pferd weg. Mit Einsiedeln standen sie in richtigem Krieg.
In der Nacht vom 6. auf den 7. Januar 1314 überfielen sie sogar das
Kloster unter der Führung von Landammann Stauffacher und führten
seine Insassen gefangen nach Schwyz, wo man sie acht Wochen behielt,
bevor sie wieder heim durften.

Die Ehrfurchtslosigkeit der Schwyzer den Klöstern und Geistlichen
gegenüber war nicht Gottlosigkeit, sondern Folge einer neuen religiösen
Einstellung, nach der die Klöster arm sein sollten, wie das den Minoriten
vorschwebte, die damals stark gegen die Herrenklöster der reichen
Benediktiner gewühlt haben sollen. Das älteste Steuergesetz der Schwyzer,
das aus dem Jahre 1294 stammt3, ist stark gegen den Besife der Klöster
gerichtet. Es bestimmt, daß niemand einem Kloster ein in dem Lande
liegendes Gut verkaufen oder als Aussteuer einer ins Kloster eingetretenen

Tochter geben darf und daß die Klöster allen Besife meiden sollten,

wenn sie nicht steuern wollten.
Die Schwyzer waren aufgeklärt. Sie sagten sich, wie die Patarener,

Arnold von Brescia und andere Menschen jener Zeit: Wer als Geistlicher

oder Mönch Jesus, der arm war, nachfolgen will, soll nicht nach
weltlichen Gütern gieren. Besifet er aber solche, so mag er sie wenigstens
wie andere Menschen auch versteuern. Johannes Müller weiß von der
Geistlichkeit der Waldstätte zu berichten, daß sie aus Zorn darüber, daß
sie hätte steuern sollen, dem König zugetan gewesen sei.

3 Siehe Leo Weisz, «Die alten Eidgenossen», Seite 30.

263



4. Die schweizerische Frömmigkeit

Die Ansicht, daß ein Geistlicher, der nach irdischem Besife verlangt,
kein richtiger Diener Christi sei, die vor allem Arnold von Brescia vertrat

und die allem Anschein nach auch die Eidgenossen hatten, ließ diese
in einen Gegensafe zur Kirche treten, der sich durch die ganze Schweizergeschichte

hindurch zieht; und die Berührung mit Gott gebar eine typisch
schweizerische Religiosität, durch die alle richtigen Schweizer irgendwie
gekennzeichnet sind. Diese schweizerische Christlichkeit ist nicht eigentlich

kirchlich, sondern ist eine Laienreligiosität, die auf eigenem Erleben
und eigenem Suchen und Nachdenken beruht und sich mehr in Taten als
in Worten äußert. Der wahre Schweizer sefet sich mit der Umwelt und
den lefeten Fragen auseinander und kommt so zu einer selbständigen
Haltung und einem persönlichen Christentum, welches der eigentliche
Träger der eidgenössischen Idee ist.

In der Schweizergeschichte sehen wir stets neben dem kirchlichen
Christentum dieses schweizerische einhergehen, das in Pestalozzi, Carl
Hilty und andern Gestalten einen besonders schönen Ausdruck fand.

Der Gegensafe zwischen dem kirchlichen und diesem Laienchristentum

tritt nicht stärker hervor, als es der Fall ist, weil dieses in erster
Linie bestrebt war, zu Gott und Welt in die rechte Stellung zu kommen
und sich im Alltag zu bewähren. Mit der Kirche stritt es eigentlich nur,
wenn sich besonders begabte Geistliche wie etwa Zwingli und Ragaz zu
ihm bekannten. Die zwinglische Reformation war weitgehend ein Durchbruch

dieser typisch schweizerischen Religiosität. Sobald sich aber ihre
Frömmigkeit organisierte und Kirche wurde, trat sie in einen Gegensafe
zur eigentlich schweizerischen Religiosität, die zum Teil aus Opportunität

nicht angriffig ist, zur Hauptsache aber, wie bereits betont, weil es
ihr einfach ums Leben geht und sie diesem dienen will, was mithilft, daß
die Kirche ihre Vertreter gewähren läßt und den Gegensafe zu ihr leicht
übersieht und vergißt. Wer weiß zum Beispiel heute, daß der heilig
gesprochene Nikiaus von Flüe wohl noch nach der Tagsafeung von Stans
ein Opfer der Inquisition geworden wäre, wenn ihm die Obwaldner
Regierung nicht gewogen gewesen wäre und ihn gegen jene geschüfet
hätte? Wenn wir von Carl Hilty hören, durch den die schweizerische
Frömmigkeit einen umfassenden schriftstellerischen Ausdruck gefunden
hat, denkt ebenfalls niemand mehr daran, daß er zu seinen Lebzeiten
nicht allen Pfarrern genehm war.

Dieses persönliche, auf Erlebnissen fußende Christentum war im
Mittelalter eine verfolgte Kefeerei, die aber sehr stark verbreitet war. In
den Eidgenossen fing es an, staatserhaltend zu wirken. Daß Papst Inno-
cenz IV. am 28. August 1247 drohte, über die Leute von Schwyz, Samen
und Luzern den Bann verhängen zu lassen und diese zu Friedrich II.
hielten, der im Bann war, deutet stark darauf hin, daß die
Bauernerhebung am Vierwaldstättersee kefeerischen Charakter trug.

264



Wahrscheinlich hatte der erste Bundesbrief, auf den in demjenigen
von 1291 hingewiesen wird, noch etwas von diesem kefeerischen
Charakter. Man merkte in ihm wohl noch, daß die Eidgenossenschaft eine
Verbindung der aufgeweckten, vom Geist der Zeit erfaßten Männer
war, zu der wahrscheinlich auch Entlebucher gehörten; denn in ihrem
Tale war wie in Unterwaiden das erwachte Laienchristentum stark
vertreten. Geschichtsforscher wie Prof. Dr. Leo Weisz glauben, daß dieser
Brief auch jefet noch vorhanden ist, aber nicht herausgegeben wird,
damit der etwas kefeerische Ursprung der Eidgenossenschaft nicht offenbar

wird.
Man muß sich natürlich nicht vorstellen, daß da alle Leute um den

Vierwaldstättersee herum vom neuen Geist jener Zeit erfaßt waren. Es
mochten das ein paar Familien sein: in Schwyz diejenige der Stauffacher,
in Uri die der Fürst usw. Aber diese bildeten geistige Mittelpunkte und
waren durch das in ihnen erwachte Leben miteinander verbunden. Die
Überlieferung berichtet, daß für die Zusammenkunft auf dem Rütli in
jedem Orte zehn Männer gesucht wurden. Dreißig genügten, um ein
Sauerteig zu sein.

Den erwachten, vom Geiste der Zeit erfaßten Menschen schlössen
sich, wie einst Jesu, natürlich nicht in erster Linie die kirchlich frommen
Leute, sondern mehr die fraglichen, der Natur verhafteten an. Das half
mit, der Eidgenossenschaft einen unreligiösen Stempel zu geben. Die
naturhaften, vom Geiste wenig berührten Menschen waren wohl bald
in der Überzahl. Nun fühlte man sich als Volk. Im Briefe von 1291
spricht dieses. Aber getragen war der Bund trofedem von den geistig
erwachten Menschen, und das ist bis heute so. Nach außen erscheint unser
Volk meist recht ungeistig und egoistisch; aber getragen wird es durch
hochgesinnte Menschen, die selten stark hervortreten, aber trofedem da
sind. Das Volk besifet seine naturhafte Religion, die sich wenig von
derjenigen anderer Völker unterscheidet; es hat seine Kirchen, die wie
andere Kirchen sind; aber im Volkskörper befindet sich immer eine
schöne Anzahl Menschen, die typische Schweizer sind, das Volk lebendig
erhalten und ihm die Richtung weisen, wie das in neuester Zeit Leonhard

Ragaz tat.

5. Die Eidgenossenschaft und die Religiös-soziale Bewegung

Zum Schlüsse soll noch darauf hingewiesen werden, daß die Bezeichnung

«Eidgenossenschaft» die innere Verwandtschaft mit der Religiössozialen

Bewegung bewußt machen kann; denn in jener ist bereits das

Anliegen der Menschen vorhanden, welche diese Bewegung getragen
haben. Das Wirtschaftliche, auf das der zweite Teil des Namens
hindeutet, soll mit dem Heiligen, als dessen ernsteste Handlung der «Eid»
gilt, derart verbunden werden, daß die beiden eine Einheit sind. Das
Ewige muß das Genossenschaftliche durchdringen und heiligen und durch

265



dieses einen Leib bekommen und damit sichtbare Gestalt werden. So

gesehen, bedeutet die Geburt der Eidgenossenschaft für die Staatenwelt,
was die Geburt des Gottessohnes für uns Menschen und die Erde
überhaupt. Arnold Lüscher

Der junge Hegel und das Judentum
I.

«Religion ist eine der wichtigsten Angelegenheiten unseres Lebens»

- mit diesen Worten beginnt der Band «Theologische Jugendschriften»
Hegels, welchen Hermann Nohl 1907 aus den Handschriften der Königlichen

Bibliothek in Berlin herausgegeben hat. (Eine englische Ueber-
sefeung des Buches ist 1948 in Chicago herausgekommen.) Diese
Handschriften sind ein wichtiges Dokument zur Geschichte der Entwicklung
des großen Philosophen. Es sind sozusagen Selbstgespräche, welche
der junge Hegel mit sich geführt hat. Das Problem des Judentums spielt
dort eine große Rolle. Hegel war, als er die ersten Betrachtungen zu
Papier brachte, Student der Theologie in Tübingen, der Hochburg der
lutheranischen Strenggläubigkeit. Die scharfe Kritik, welche in den
Jugendschriften das Judentum und Christentum erfahren, ist vielleicht als
Reaktion gegen den Druck der christlichen Orthodoxie auf den jungen
Studenten zu erklären.

In der ersten Abhandlung «Volksreligion und Christentum» aus dem
Jahre 1793 greift Hegel die christliche Religion und sogar ihren Stifter
scharf an. Er vergleicht Sokrates mit Jesus, und der Vergleich fällt überall

zugunsten des Griechen aus. Er greift Jesus an, weil er sich mit zwölf
Aposteln umgab. Es genügte Jesus nicht, daß er schlechthin Schüler
hatte, in deren Herzen er einige Funken werfen konnte, Männer, die
im Schöße ihrer Familie und in ihrem Wirkungskreis in der Welt
geblieben waren. Sokrates predigte nicht vom Berg — das wäre in
Griechenland völlig unmöglich gewesen, das war nur unter Juden möglich.
Die Zahl der Schüler des Sokrates war unbestimmt, und der dreizehnte
und vierzehnte war ihm ebenso willkommen wie die früheren; jeder seiner

Schüler war ein Meister für sich und stiftete seine eigene Schule.
Seine Schüler verließen nicht Haus und Hof. Jesus wollte seinen eigenen

Geist in die Seele seiner Schüler gießen, Sokrates begnügte sich
damit, die «Hebamme» zu sein, welche aus der Seele seiner Schüler die
Begriffe entwickelt, die in ihr lagen. Wenn aber Jesus seinen Schülern
den Weg zeigen wollte, sagte er: «Ich bin der Weg und die Wahrheit
und das Leben.»

Diese Kritik an Jesus geht nicht sehr tief. Der junge Hegel versteht
nicht den Unterschied zwischen dem Verhältnis des wissenschaftlichen

266


	Besinnung auf die Schweiz : eine christliche Auffassung über die Entstehung und das Wesen der Eidgenossenschaft. 1., Der Weg zum neuen Auffassung ; 2., Von der religiösen Erneuerungsbewegung des Hochmittelalters ; 3., Die Erneuerungsbewegung und die Waldstätte ; 4., Die schweizerische Frömmigkeit ; 5., Die Eidgenossenschaft und die Religiös-soziale Bewegung

