
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 6

Artikel: Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen : die Theoandrie bei N.
Berdiaeff (Schluss)

Autor: Böhler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


als unverantwortlich vom rein menschlichen Standpunkt aus wäre, sie
nicht stets ausbauend anzuwenden, um damit sowohl den Staat wie die
Gesellschaft und den Einzelbürger von der sie schwer belastenden Kriminalität

weitmöglichst zu befreien.
Womit, will uns scheinen, ein durchaus vertretbarer, nichts weniger

als utopistischer Nüfelichkeitszweck zweifelsohne in stets zunehmendem
Maße erreicht werden wird.

Die weit- und wirklichkeitsfremden Phantasten aber sind anderswo
zu suchen, nämlich in den Reihen derer, die aus Bequemlichkeit, Selbstsucht

oder falschverstandenen fiskalischen Erwägungen es nicht vermögen,

von ihren längst als auswegslos erkannten Geleisen abzuweichen.
C. A. Loosli

Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen
(Die Theoandrie bei N. Berdiaeff)

(Schluß)

Es ist kein Zufall, daß der erste Hauptteil des Buches, der das Ringen
mit den Mächten und Wirklichkeiten des menschlichen und kosmischen
Lebens darstellt, einen Höhepunkt erreicht in dem Kapitel über

das metaphysische Problem des Krieges.

Dieses ist ja, als Ausdruck des Glaubens an die Gewalt, das alles
überschattende Problem unserer Epoche, das nur immer neu von
Heuchelei und Lüge verdeckt wird. «Der Krieg», so beginnt hier Berdiaeff,
«ist ein Grundphänomen unseres Äons. Er ist nicht nur eine
Offenbarung des menschlichen, sozialen und historischen, sondern auch des
kosmischen Lebens.» Und er zeigt zunächst einmal, mit welcher Stärke
die im Kriege sich äußernde Gewalt den Menschen erfassen kann, und
wie sie bis heute sein Bewußtsein, seinen Willen und seinen Glauben
prägt. «Die Geschichte der Welt läßt sich zum großen Teil als Krieg
erfassen; sie ist die Geschichte der Kriege. Die kurzen Friedensintervalle,
wie das lefete Viertel des neunzehnten Jahrhunderts, haben die Vorstellung

aufkommen lassen, als sei der Friede und nicht der Krieg der
Normalzustand der Geschichte. Aber diese Vorstellung, die den Humanisten
des vergangenen Jahrhunderts teuer war, ist falsch.» Eine besondere
Rolle spielt in den Auseinandersefeungen der Menschen in der Geschichte
der Krieg deswegen, weil er für das Bewußtsein der Menschen dasjenige
äußerste und darum auch verführerischste Mittel darstellt, «zu dem man
greift, um mit Hilfe der Gewalt seine Ziele durchzusefeen». Das ist der
Tatbestand, vor dem die Welt jefet in den beiden weltpolitischen Hauptlagern

steht, wobei der Anspruch, für eine den Frieden sichernde Ord-

221



nung des «Rechts» und der «Freiheit» zu kämpfen (Westen), mit dem
andern Anspruch, den Frieden durch die neue sozialistische Völkerordnung

zu erkämpfen, die die sozialen Hauptursachen des Krieges beseitigt
(Osten), zusammenstößt. «Wenn es Kriege gibt, so deswegen, weil es
,dieses' und das ,andere' gibt, weil jede Betätigung auf Widerstand stößt,
und weil der Widerspruch das Wesen des Lebens dieser Welt selbst
ausmacht. Die Menschen können sich weder einander noch den verschiedenen

Gruppen familiärer, wirtschaftlicher, politischer, sozialer, religiöser
oder ideologischer Art anpassen, in die sie sich hineingestellt sehen.

Zwei Freunde, zwei Liebende, Eltern und Kinder, zwei Männer, die sich

zur gleichen Religion und Ideologie bekennen, können leicht in Fehde
miteinander geraten. Egoismus, Anmaßung, Neid, Eifersucht, Eigenliebe,
Eigennufe und Fanatismus sind ebenso viele Ursachen, die Kriege
auslösen können. Es gibt eine existentielle Dialektik der Vereinigung und
der Trennung. Man predigt die Freiheit; aber um die Gegner der Freiheit

zu überwinden, muß man zur Gewalt greifen und seinen Feinden
die Freiheit versagen. Man kämpft gegen das Böse im Namen des Guten,
aber man beginnt damit, sich dem Bösen im Hinblick auf seine Verteidiger

und Anhänger auszuliefern. Die Menschen und Völker, die von der
pazifistischen Idee der Abschaffung der Kriege durchdrungen sind, sehen
sich gezwungen, den Anhängern des Krieges Feindschaft anzusagen.
Daraus entsteht ein Circulus vitiosus. Die Psychologie des Fanatismus —

des ausschließlichen und fanatischen Einsafees für eine Idee, sei sie nun
religiös, national, politisch oder sozial — führt wie ein Verhängnis
unvermeidlich zum Kriege.» Es ist in der Tat für eine wirkliche Überwindung

des Krieges wichtig, diesen Fatumcharakter desselben klar zu
erkennen, der ebenso von der Unerlöstheit der Menschenwelt zeugt wie
von dem bis jefet weltgeschichtlich noch nicht durchschlagend Wirklichkeit

gewordenen notwendigen Durchbruch zur Christuswelt des Sieges
auch über die Gewalt} denn die Christuswelt ist die geschichtlich
einsetzende, menschliche, soziale wie hosmische Überwindung des Krieges,
sie ist Friede. Christus ist unbeschränkt, sowohl im «Innern» wie im
«Äußern», «der Friede».

Wie der Fatumcharakter des Krieges seine Oberwindung unmöglich
zu machen scheint, so auch seine Idealisierung. «Wenn die Völker im
Mord auch eine Sünde und ein Verbrechen sehen, so gefallen sie sich
nicht minder darin, gewisse Formen des Mordes zu idealisieren, wie zum
Beispiel das Duell, den Krieg, die Todesstrafe, den verschleierten Mord
politischer Verfolgung. Und Blut erzeugt immer wieder Blut. Wer zum
Schwert greift, wird durch das Schwert umkommen. Das Blutvergießen
kann nur unseren Abscheu erwecken.» Wieder bezeichnet hier Wort
und Haltung Jesu, wie es in dem Wort an Petrus in Gethsemane geschah
und mit dem Kreuz besiegelt wurde, den Durchbruch. Es ist das klare,
unbedingte Nein zum «Schwert», das geradezu das Mittel der schlechten
unendlichen Wiederholung des Bösen und des Obels darstellt, aber

222



überwunden wird durch das Trachten nach dem Reiche Gottes, durch die
Nachfolge und das Kreuz, mit dem Jesus selbst diesen Durchbruch
bewirkt hat.

Ein weiteres Hindernis für die Oberwindung des Krieges beruht nach
Berdiaeff auf seiner «Doppelwertigkeit». «Einerseits stellt der Krieg in
der Tat die zoologische Phase in der Entwicklung der Menschheit dar, ist
eine Sünde und ein Qbel, aber anderseits haben die Kriege dazu
beigetragen, die Menschen über die erniedrigende Alltäglichkeit des
erdgebundenen Lebens zu erheben. Sie befähigten die Menschen zu Heldentaten

(man beachte die Vergangenheitsform! D. Sehr.), sie forderten Mut
und Tapferkeit und schlössen den Opfergeist, den Verzicht auf Sicherheit

und die Treue ein. Aber gleichzeitig haben die Kriege mitgewirkt,
die niedrigsten Instinkte der Menschen zu entfesseln, wie Grausamkeit,
Blutdurst, Gewalttätigkeit, Plünderung, Machtwillen. Selbst das Heldentum

braucht nicht nur positiv, sondern kann auch negativ sein. Die
Anziehungskraft, die der militärische Ruhm ausübt, widerspricht dem Geist
des Christentums, weil der Krieg das Bedürfnis weckt, Cäsaren, große
Feldherren, Vorgesefete und Antichristen zu vergöttlichen; doch darf man
diese Vergöttlichung mit dem Kult der Genies und der Heiligen nicht
verwechseln.» Diese Doppelwertigkeit kann vor der Wahrheit nicht mehr
bestehen. Der Widerspruch der Werte in der Kriegsführung selbst ist
absolut geworden, und der Krieg ist auch kein «kleineres Obel» mehr,
was nur nodi die Heuchelei und Lüge sagen kann, die einen Weltuntergang

durch den Krieg als Vernichtung, Ausrottung und Weltzerstörung
(denn das ist der Krieg geworden und das beweist Korea!) als ein
kleineres Qbel zu bezeichnen vermag. Das kriegerische «Heldentum» ist
keine Wahrheit mehr. Der Krieg ist Verbrechen.

Das Evangelium stellt auch hier den Durchbruch dar zur Wahrheit
Gottes und des Menschen: «Selig sind, die Frieden wirken (die
Friedenskämpfer), denn sie werden Söhne Gottes heißen.» Es stellt den Menschen
auf einen ganz andern Boden im Kampf mit dem Bösen. Es übermittelt
ihm einen andern Geist und Sinn. Es verpflichtet ihn unbedingt der
Wahrheit und der Liebe sowohl als Mittel wie als Weg. Es bezeichnet
auch hier die Durchbruchstelle. Insofern hat Leo Tolstoj mit seiner
Unterstreichung des Wortes vom Nicht-Widerstehen (mit Gewalt! — denn das

meinen das Evangelium und Tolstoj) gegen alle seine theologischen Be»

Streiter recht. Und er war sich der Konsequenzen seiner Lehre besser und
ehrlicher bewußt als seine Bestreiter, und die erste weltgeschichtliche
Frucht dieser Geisteshaltung in Gandhi bleibt immer noch ein
beschämendes Gericht über alles, was den Christennamen trägt. Denn echte,
dauernde Siege über das Böse sind nur auf dieser Linie möglich. Das gilt
entscheidend auch für das Rußland- und Kommunismusproblem.
ProKommunisten sind darum in Wahrheit diejenigen Antikommunisten, die
das Rußlandproblem entweder überhaupt nur mit Gewalt meinen lösen
zu können und das angebliche Gezwungensein zur Gewalt betonen oder

223



von dem angeblichen Respekt der Kommunisten vor der Gewalt schwatzen.

Nein, die Kommunisten kennen als Marxisten vielleicht nur zu gut
die «geschichtliche Rolle der Gewalt» und wissen mit ihr zu rechnen.
Wer ihnen auf dieser Ebene begegnet, wird falsche Rechnungen machen,
wie immer der Verlauf der politischen Geschehnisse der nächsten Jahre
sein wird. Der Kommunismus muß anders überwunden werden, wenn
er überhaupt überwunden werden soll, das bleibt unsere Grundthese.

Was Tolstoj anbelangt, so betont Berdiaeff mit Recht die Tiefe und
Bedeutsamkeit seines radikalen Friedenskampfes (wie seines Denkens
überhaupt), der dem absoluten Nein zum Glauben an die Gewalt (was
etwas ganz anderes als «Doktrinarismus» sein kann!) das absolute Ja
zum Dienst an der Wahrheit und für die Liebe entgegenstellt. Tolstojs
Haltung ist in der Tat nicht gesefelich in dem Sinne, wie man ihm das
oft vorwirft. Er versteht das Evangelium nicht als «Gesefe», auch nicht als
«Gnade» (hier liegt wohl ein Stück seines eigenen Mißverständnisses des
Evangeliums, aus dem wiederum das Mißverständnis seiner Gegner
entspringt), sondern als neue Lebenswirklichkeit und Lebensauffassung, die
ein mit der göttlichen Vernunft zusammenfallender oder mit ihr
korrespondierender Glaube (der darum nicht «mystisch» und nicht «dogmatisch»

ist) erfassen und verwirklichen könne und solle. Hier sefet sein
Ringen mit dem Tod und mit dem Kriege ein, für das Leben und für den
Frieden. Seine «Ethik» ist darum eine Ethik der «Heiligkeit des Lebens»,
nicht nur der bloßen «Ehrfurcht» vor dem Leben. Darin steht er dem
Evangelium näher als diejenigen, unter deren Händen die Gnade Gottes
in Christus, dieses höchste, lebendigste und wirksamste, persönlichste
und universellste «Mittel» (man entschuldige den ungenügenden
Ausdruck) des Reiches Gottes weithin unwirksam und unverständlich
geworden ist.

Auch den Alpdruck Niefesches vom «lefeten Menschen» stellt Berdiaeff
in den geistigen Zusammenhang unseres Themas: «Zwei Schicksale
bedrohen den Menschen: entweder Krieg, Gewalttätigkeit, Blut und
Heroismus, der sich mit dem falschen Reiz der Größe umgibt, oder Genuß
eines erdnahen Lebens in voller Selbstzufriedenheit und Unterwerfung
unter die Macht des Geldes. Die Menschen zögern zwischen diesen beiden

Zuständen, und es bereitet ihnen große Mühe, sich zu einem dritten
zu erheben, der über diesen steht.» Niefesches Angst ist doch wohl
unbegründeter als Marxens Erkenntnis der Leiden riesiger Menschenmassen
unter dem Fatum des wirtschaftlich-sozialen Lebens. Der Hang und
Drang des Menschen freilich, der zu beiden «Schicksalen» führt, ist tief
in ihm verwurzelt und stürzt ihn immer wieder in Gottlosigkeit, Rausch
und Teufelei. «Ich geplagter Mensch», läßt einmal der Apostel diesen
unter dem Gesefe der Weit und der Sünde stehenden Menschen sprechen,
«Wer wird mich aus dem Leibe dieses Todes retten?» und gibt die
Antwort: «Dank sei Gott durch Jesus Christus unsern Herrn!» (Römer 7,
24.) Mit der Begründung: «Denn das Gesefe des Geistes des Lebens im

224



Christus Jesus machte dich vom Gesefe der Sünde und des Todes frei.»
(Römer 8, 2.)

Ein neuer Aspekt des Kriegsproblems eröffnet sich, wenn man darin
das Verhältnis von Individuum und Kollektiv betrachtet. «Der Krieg -
und ich spreche hier vom wahren Krieg — stellt die äußerste Form der
Macht des Kollektivs über das Individuum dar. Man kann diese Gedanken

auch anders ausdrücken, indem man sagt, daß der Krieg eine Äußerung

der hypnotischen Macht ist, die das Kollektiv über die Person ausübt.

Die Menschen können nur kämpfen insoweit, als ihr persönliches
Gewissen zugunsten des Kollektiv- oder Gruppengewissens geschwächt
ist. Die Entwicklung und Vervollkommnung der Mittel zur Kriegsführung

haben die Objektivierung des Krieges zur Folge.» Die Objektivierung
aber ist nach Berdiaeff auf jedem Gebiet und immer die Entmenschlichung

des Menschen. Zugespifet und unerträglich wird diese Objektivierung

durch die Rolle der Technik im modernen Krieg. «Der
vervollkommnete und objektivierte Krieg ist zum totalen Krieg geworden, dem
man sich unmöglich entziehen kann, um sich in irgendeinen Schlupfwinkel

zu flüchten. Wenn die Kriegskunst auch eine sehr vielfältige
Kunst ist, so bleibt sie dennoch die Kunst, Menschen zu töten. Der Krieg
ist ein großes Obel, oder vielmehr: er ist ein zur Erscheinung gelangtes
Böses, das im Innern gegärt hat. Aber der totale Krieg wird zu einem
totalen Bösen.»

Trofedem möchte Berdiaeff nicht einem «abstrakten Pazifismus» das
Wort reden. «Wenn man den Krieg auch als das große Böse und die
große Sünde anprangern muß, soll man sich doch davor hüten, in das
andere Extrem zu verfallen und sich einem abstrakten Pazifismus um
jeden Preis hinzugeben. Im Zustand des Bösen, in dem sich unsere Welt
befindet, kann der Krieg das geringere Obel sein. Wenn der Eroberungsund

Unterdrückungskrieg absolut böse ist, so ist ein Befreiungs- und
Verteidigungskrieg nicht nur gerechtfertigt, sondern auch geheiligt. Das
gleiche kann man von den Revolutionen sagen, die eine andere
Erscheinungsform des Krieges darstellen. Wenn die Revolutionen auch immer
grausam sind, so können sie doch etwas Gutes bedeuten. Die Geduld
ist eine Tugend, aber sie kann sich in ein Laster verwandeln, wenn sie
dazu dient, das Böse zu ermutigen. Das Gute offenbart seine Wirkung
in konkreter, vielfältiger und undurchsichtiger Situation, so daß seine
Äußerungen nicht gradlinig sein können und man oft nach dem geringsten

Obel suchen muß.»
Wir haben oben schon von der Fragwürdigkeit des Motivs vom

«geringeren» oder «geringsten» Qbel geredet, wenn es sich, wie in diesem
Falle (was heute nur verantwortungslose Menschen nicht ernst zu nehmen

wissen!), darum handelt, daß die Orgie des kommenden totalen
Krieges die Welt zu vernichten droht. Nicht eine, wenn auch noch so
fragwürdige «Reinigung» der Welt ist durch den Krieg zu erwarten,
sondern der Taumel in den Abgrund. Dazu kommt, daß die riesige Zu»

225



rüstung zum «Verteidigungskrieg» gegen den nun seit Jahren
propagierten «Angriff» vom Osten alle Zeichen des Interventionskrieges und
Religionskrieges an sich trägt, in dem Schuld und Verhängnis nur noch
zerstörend, aber gewiß nicht Wahrheit schaffend wirken werden, wie es
sich viele Leute noch immer einreden, weil sie die Göfeenmächte des
Westens abschirmen oder das Gericht über sie vertagen wollen. Aber
solche Vertagungen der Gerichte Gottes gibt es nicht. Das zeigt gerade
die Drohung und Mahnung des Kommunismus, die über Völker und
ganze Kontinente bestehen bleibt.

Nein, Christus muß völlig von der Kriegs- und Gewaltwelt getrennt
werden, wenn über dieser Welt noch eine echte Hoffnung und ein Licht
erstrahlen soll. (Vgl. dazu auch Leonhard Ragaz in «Mein Weg», Bd. 2,
Seiten 15 ff. und 332 ff.) Denn das Zeichen, unter dem diese Fragestellung

steht, ist die wirkliche Schicksalsfrage unserer Welt: ob die
Weltrevolution, in deren Ablauf wir stehen, unter den Katastrophen der Welt
einmünden könne in das, was Leonhard Ragaz als die Revolution Christi
bezeichnete. Zu ihr gehört aber eine christliche, eine menschliche Lösung
des sozialen Problems. So sagt auch Berdiaeff: «Die völlige Abkehr vom
Kriege kann nur die Folge eines Wandels im geistigen Zustand der
menschlichen Gesellschaft und einer Änderung der sozialen Ordnung
sein. Das kapitalistische Regime erzeugt in verhängnisvoller Weise
Kriege1. Der Sieg über den Krieg bedeutet den Sieg über die Souveränität

des Staates und über die ausschließliche Herrschaft des Nationalismus.

Aber es ist unmöglich, den Kriegen und Revolutionen ohne eine
radikale Wandlung des sozialen Lebens der Menschen ein Ende zu
setzen. Den Kriegen begeistert zustimmen, aber gleichzeitig die Revolutionen

verdammen und für unzulässig erklären, heißt, sich der
Scheinheiligkeit und Lüge schuldig machen. In Revolutionen fließt viel Blut,
noch viel mehr aber in Kriegen. Eine Revolution, in deren Verlauf sich
stets Greueltaten abspielen, kann dennoch ein geringeres Qbel bedeuten
als die geduldige Unterwerfung unter die Knechtschaft, als die
unbegrenzte Annahme der Sklaverei. Deshalb erweisen sich manchmal innere
Revolutionen, Revolutionen gegen herrschende politische, soziale und
wirtschaftliche Einrichtungen als notwendig. Die Kriege und die
Revolutionen richten die Menschen und Völker, die ihre göttlichen und
menschlichen Bindungen zerrissen haben und getrennt nicht nur vom
Menschlichen im allgemeinen, sondern auch von diesem oder jenem Teil
des Menschlichen leben.»

Weltgericht und Völkergericht, Gericht der Ideen, Staaten,
Bewegungen, und alles heute auf das äußerste und wie unentwirrbar zugespitzt

für das menschliche Auge - wo hat der Mensch da noch eine Stätte,
der so sehr zum Objekt der Geschichte gewordene Mensch, der von der

1 Vgl. dazu Natalie Moszkowska: «Das kapitalistische Endstadium» in «Rote
Revue», 1952, Heft 5/6.

226



Wahrheit so sehr zur Macht und zur Gewalt abgefallene, der in
seinesgleichen immer mehr nur den Feind und kaum mehr den Bruder und
Menschen erkennt und anerkennt, zu Haß und Vernichtung, zu Verdrehung

und Liebe neigt und durch die heutigen politischen Kräfte immer
mehr von Gott und dem Menschen weg zur Unmenschlichkeit und
Vernichtung getrieben wird?

Es kann hier nicht einmal ein erschöpfender Bericht über dieses eine
Kapitel gegeben werden, geschweige denn über das ganze Buch. Es
konnte sich nur um einen Hinweis und eine Auswahl handeln. Was
Berdiaeff noch über Macht und Wahrheit, die psychische Gewalt, die
Objektivierung des Menschen im «Feind» sagt, wäre derselben Beachtung

wert. Denn aus allem erhebt sich ja die eine große Frage, wie sie
sich auch aus aller Wirklichkeit heute erhebt: «Ist der Sieg des Menschlichen

möglich in den Verhältnissen unserer Welt? Die Menschheit muß
ihre Rechte hüten, selbst unter den furchtbaren Bedingungen des Krieges,
aber ihr endgültiger Sieg wird sich erst jenseits der Grenzen dieser Welt
verwirklichen lassen (was bei Berdiaeff nicht heißt, daß deswegen der
Kampf aufgegeben werden dürfe!). Der Krieg in allen seinen Formen
und Gestalten geht darauf zurück, daß das Band zwischen dem Menschen

und Gott zerrissen ist und daß die Kräfte des Menschen und der
Welt ihre Eigengesefelichkeit befestigt haben. Die Unterdrückung des
Bösen, das seinen Ausdruck im Krieg findet, wie des Bösen im allgemeinen,

sefet eine radikale Wandlung des menschlichen Bewußtseins, den
Sieg über die Objektivierung als Ergebnis einer falschen Bewußtseinsorientierung

voraus. Der Feind ist das am stärksten objektivierte, das vor
allem andern in ein Objekt verwandelte Sein, dasjenige, das uns vom
existentiellen Standpunkt aus am fremdesten ist. Kampf kann nur gegen
ein Objekt, nie gegen ein Subjekt geführt werden. Wir leben in einer
Welt, in der die Objektivation regiert, in einer Welt der Zwietracht,
und deswegen stehen wir unter dem Gesefe des Krieges. Die Welt der
Menschlichkeit, der Geistigkeit, der Schönheit und der Unsterblichkeit
ist eine Welt, die nichts gemein hat mit der Welt des Schreckens, der
Leiden, des Bösen und des Krieges, den ich versucht habe zu beschreiben.»

Im Angesicht dieser Wirklichkeit erheben sich nun für Berdiaeff die
entscheidenden Fragen, die er in den folgenden sieben Kapiteln behandelt:

«Vom Menschlichen», «Die Geistigkeit», «Die Schönheit», «Die
Unsterblichkeit», «Messianismus und Geschichte», «Die Religion des
Geistes», «Das Ende der Dinge und der neue Äon». Der Mensch, der
das Band mit Gott zerrissen hat, begegnet hier wieder Gott, und durch
Gott erhält er die wahre Gottverbundenheit, Freiheit und Menschlichkeit.
Das alles aber geschieht in einem in der Geschichte und über der
Geschichte sich vollziehenden Kampf, der mit dem Kommen des Reiches
Gottes zur Verwandlung der Welt führt. Im Mittelpunkt dieser Kapitel
steht darum neben der Frage nach dem Menschen und dem Mensch-

227



liehen das Messianische und Eschatologische. Für Berdiaeff hat der
Mensch daran echten Anteil. Er ist «Mitarbeiter Gottes». Darum geht
Berdiaeff auch über die Heilsidee, wie sie sich im geschichtlichen
Christentum herausgebildet hat und eine Einseitigkeit darstellt, hinaus. Auch
hier wird die Freiheit zur schöpferischen Kraft Gottes und des Menschen.
«Die Idee selbst des Heils ist aus dem Zustand der Unterdrückung des
Menschen geboren und steht in Beziehung zur gerichtlichen Auffassung
vom Christentum. Sie muß der Idee der Verwandlung, der schöpferischen

Erleuchtung, der Vervollkommnung des Daseins weichen. ,Ich
schaffe immer Neues.' Und nicht nur Gott schafft, sondern auch der
Mensch. Die Epoche des Endes wird nicht nur Epoche der Zerstörung
sein, sondern auch eine Epoche der zugleich menschlichen und göttlichen
Schöpfung, eines neuen Lebens und einer neuen Welt. Die Kirche des
Neuen Testamentes (was wir unter «Gemeinde» verstehen. D. Sehr.) war
ein symbolisches Abbild der Ewigen Kirche des Geistes. Das ewige
Evangelium wird in der Kirche des Geistes gelesen werden. Sobald wir dem
Ewigen Reich des Geistes nahekommen, werden sich die schmerzlichen
Widersprüche des Lebens lösen. Die Leiden, die gegen Ende noch schwerer

werden, verwandeln sich in ihr Gegenteil, das heißt in Freuden. Das
gilt nicht nur für die Zukunft, sondern auch für die Vergangenheit,
denn die Zeit wird umgestürzt werden, und alle Lebenden werden
teilnehmen am Ende.» Denn dieses Ende, das wahre Ende und der wahre
Anfang ist das Reich. Albert Böhler

Warum ist der Antisemitismus
so schwer zu bekämpfen?

Wir alle wissen, was der Antisemitismus ist, oder wir glauben
wenigstens, es zu wissen. Aber wenn wir unsere Mitmenschen fragen
wollten, so würden wir wahrscheinlich sehr verschiedene Antworten
erhalten. Die einen würden sagen: Antisemitismus ist Judenhaß, die
anderen Judenfeindschaft. Noch andere würden antworten, er sei ein
unbestimmtes Gefühl der Fremdheit und darum der Ablehnung, und endlich

bekämen wir wohl auch zur Antwort: ein Vorurteil gegenüber den
Juden. Alle hätten recht mit ihren doch so verschiedenen Aussagen,
denn in der Tat: der Antisemitismus kann sich in sehr verschiedenen
Graden äußern, vom Vorurteil angefangen, das sich nicht gegen den
einzelnen Juden richtet den man sogar voll anerkennen kann, bis zum
zerstörerischen Judenhaß. Allerdings kommen diese kämpferischen
Aggressionen erst in einer Gruppe oder Masse Gleichgesinnter zur vollen
Erscheinung. In dieser Form ist der Antisemitismus also ein Gruppenoder

Massenphänomen.

228


	Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen : die Theoandrie bei N. Berdiaeff (Schluss)

