Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 6

Artikel: Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen : die Theoandrie bei N.
Berdiaeff (Schluss)

Autor: Bohler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139652

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

als unverantwortlich vom rein menschlichen Standpunkt aus wire, sie
nicht stets ausbauend anzuwenden, um damit sowohl den Staat wie die
Gesellschaft und den Einzelbiirger von der sie schwer belastenden Krimi-
nalitit weitmdglichst zu befreien.

Womit, will uns scheinen, ein durchaus vertretbarer, nichts weniger
als utopistischer Niitslichkeitszweck zweifelsohne in stets zunehmendem
Mafe erreicht werden wird. :

Die welt~ und wirklichkeitsfremden Phantasten aber sind anderswo
zu suchen, nimlich in den Reihen derer, die aus Bequemlichkeit, Selbst~
sucht oder falschverstandenen fiskalischen Erwidgungen es nicht vermd-
gen, von ihren lingst als auswegslos erkannten Geleisen abzuweichen.

C. A. Loosli

Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen

{Die Theoandrie bei N. Berdiaeff)
(Schluf)

Es ist kein Zufall, daf} der erste Hauptteil des Buches, der das Ringen
mit den Midhten und Wirklichkeiten des menschlichen und kosmischen

Lebens darstellt, einen Hshepunkt erreicht in dem Kapitel iiber
das metaphysische Problem des Krieges.

Dieses ist ja, als Ausdruck des Glaubens an die Gewalt, das alles
tiberschattende Problem unserer Epoche, das nur immer neu von Heu~
chelei und Liige verdeckt wird. «<Der Krieg», so beginnt hier Berdiaeff,
«ist ein Grundphinomen unseres Aons. Er ist nicht nur eine Offen~
barung des menschlichen, sozialen und historischen, sondern auch des |
kosmischen Lebens.» Und er zeigt zunichst einmal, mit welcher Stirke
die im Kriege sich duflernde Gewalt den Menschen erfassen kann, und
wie sie bis heute sein Bewuftsein, seinen Willen und seinen Glauben
pragt. «Die Geschichte der Welt lafit sich zum grofilen Teil als Krieg
erfassen; sie ist die Geschichte der Kriege. Die kurzen Friedensintervalle,
wie das leste Viertel des neunzehnten Jahrhunderts, haben die Vorstel~
lung aufkommen lassen, als sei der Friede und nicht der Krieg der Nor~
malzustand der Geschichte. Aber diese Vorstellung, die den Humanisten
des vergangenen Jahrhunderts teuer war, ist falsch.» Eine besondere
Rolle spielt in den Auseinandersetungen der Menschen in der Geschichte
der Krieg deswegen, weil er fiir das BewuBtsein der Menschen dasjenige
dullerste und darum auch verfithrerischste Mittel darstellt, «zu dem man
greift, um mit Hilfe der Gewalt seine Ziele durchzusesen». Das ist der
Tatbestand, vor dem die Welt jetst in den beiden weltpolitischen Haupt~
lagern steht, wobei der Anspruch, fiir eine den Frieden sichernde Ord-

221



nung des «Rechts» und der «Freiheit> zu kimpfen (Westen), mit dem -
andern Anspruch, den Frieden durch die neue sozialistische Vlkerord-~
nung zu erkimpfen, die die sozialen Hauptursachen des Krieges beseitigt
(Osten), zusammenstdBt., «Wenn es Kriege gibt, so deswegen, weil es
,dieses’ und das ,andere’ gibt, weil jede Betitigung auf Widerstand stsfit,
und weil der Widerspruch das Wesen des Lebens dieser Welt selbst aus~
macht. Die Menschen kdnnen sich weder einander noch den verschie~
denen Gruppen familidrer, wirtschaftlicher, politischer, sozialer, religis~
~ser oder ideologischer Art anpassen, in die sie sich hineingestellt sehen.
Zwei Freunde, zwei Liebende, Eltern und Kinder, zwei Manner, die sich
zur gleichen Religion und Ideclogie bekennen, kénnen leicht in Fehde
miteinander geraten. Egoismus, Anmaflung, Neid, Eifersucht, Eigenliebe,
Eigennuts und Fanatismus sind ebenso viele Ursachen, die Kriege aus~
Issen kénnen. Es gibt eine existentielle Dialektik der Vereinigung und
der Trennung. Man predigt die Freiheit; aber um die Gegner der Frei~
heit zu {iberwinden, mufl man zur Gewalt greifen und seinen Feinden
die Freiheit versagen. Man kiampft gegen das Bése im Namen des Guten,
aber man beginnt damit, sich dem B&sen im Hinblick auf seine Verteidi~
ger und Anhinger auszuliefern. Die Menschen und Vélker, die von der
pazifistischen Idee der Abschaffung der Kriege durchdrungen sind, sehen
sich gezwungen, den Anhingern des Krieges Feindschaft anzusagen.
Daraus entsteht ein Circulus vitiosus. Die Psydhologie des Fanatismus —
des ausschlieflichen und fanatischen Einsatses fiir eine Idee, sei sie nun
religiSs, national, politisch oder sozial — fijhrt wie ein Verhingnis un~
vermeidlich zum Kriege.» Es ist in der Tat fiir eine wirkliche Uberwin~
dung des Krieges wichtig, diesen Fatumcharakter desselben klar zu er~
kennen, der ebenso von der Unerldstheit der Menschenwelt zeugt wie
von dem bis jetit weltgeschichtlich noch nicht durchschlagend Wirklich~
keit gewordenen notwendigen Durchbruch zur Christuswelt des Sieges
auch iiber die Gewalt; denn die Christuswelt ist die geschichtlich ein-
segende, menschliche, soziale wie kosmische Uberwindung des Krieges,
sie ist Friede. Christus ist unbeschrinkt, sowohl im «Innerns wie im
«Auflern», «der Friedes.
Wie der Fatumcharakter des Krieges seine Uberwindung unméglich
zu machen scheint, so auch seine Idealisierung. «Wenn die Vélker im
Mord auch eine Siinde und ein Verbrechen sehen, so gefallen sie sich
nicht minder darin, gewisse Formen des Mordes zu idealisieren, wie zum
Beispiel das Duell, den Krieg, die Todesstrafe, den verschleierten Mord
politischer Verfolgung. Und Blut erzeugt immer wieder Blut. Wer zum
Schwert greift, wird durch das Schwert umkommen. Das Blutvergiefien
kann nur unseren Abscheu erwecken.» Wieder bezeichnet hier Wort
und Haltung Jesu, wie es in dem Wort an Petrus in Gethsemane geschah
und mit dem Kreuz besiegelt wurde, den Durchbruch. Es ist das klare,
unbedingte Nein zum «Schwerts, das geradezu das Mittel der schlechten
unendlichen Wiederholung des Bdsen und des Ulbels darstellt, aber

222



tiberwunden wird durdh das Trachten nach dem Reiche Gottes, durch die
Nachfolge und das Kreuz, mit dem Jesus selbst diesen Durchbruch be-~
wirkt hat.

Ein weiteres Hindernis fiir die Uberwindung des Krieges beruht nach
Berdiaeff auf seiner «Doppelwertigkeits. «Einerseits stellt der Krieg in
der Tat die zoologische Phase in der Entwicklung der Menschheit dar, ist
eine Stinde und ein Ubel, aber anderseits haben die Kriege dazu bei-
getragen, die Menschen tiber die erniedrigende Alltaglichkeit des erd-
gebundenen Lebens zu erheben. Sie befihigten die Menschen zu Helden-
taten (man beachte die Vergangenheitsform! D. Schr.), sie forderten Mut
und Tapferkeit und schlossen den Opfergeist, den Verzicht auf Sicher~
heit und die Treue ein. Aber gleichzeitig haben die Kriege mitgewirkt,
die niedrigsten Instinkte der Menschen zu entfesseln, wie Grausamkeit,
Blutdurst, Gewalttitigkeit, Plinderung, Machtwillen. Selbst das Helden-
tum braucht nicht nur positiv, sondern kann auch negativ sein. Die An~
ziechungskraft, die der militirische Ruhm ausiibt, widerspricht dem Geist
des Christentums, weil der Krieg das Bediirfnis weckt, Césaren, grofle
Feldherren, Vorgesetste und Antichristen zu vergdttlichen; doch darf man
diese Vergdttlichung mit dem Kult der Genies und der Heiligen nicht
verwechseln.» Diese Doppelwertigkeit kann vor der Wahrheit nicht mehr
bestehen. Der Widerspruch der Werte in der Kriegsfiihrung selbst ist
absolut geworden, und der Krieg ist auch kein «kleineres Ubel» mehr,
was nur noch die Heuchelei und Liige sagen kann, die einen Weltunter-
gang durch den Krieg als Vernichtung, Ausrottung und WeltzerstSrung
(denn das ist der Krieg geworden und das beweist Korea!) als ein klei~
neres Ubel zu bezeichnen vermag. Das kriegerische «Heldentum» ist
keine Wahrheit mehr. Der Krieg ist Verbrechen.

Das Evangelium stellt auch hier den Durchbruch dar zur Wahrheit
Gottes und des Menschen: «Selig sind, die Frieden wirken (die Friedens~
kiampfer), denn sie werden SShne Gottes heiflen.» Es stellt den Menschen
auf einen ganz andern Boden im Kampf mit dem B&sen. Es iibermittelt
ihm einen andern Geist und Sinn. Es verpflichtet ihn unbedingt der
Wahrheit und der Liebe sowohl als Mittel wie als Weg. Es bezeichnet
auch hier die Durchbrudhstelle. Insofern hat Leo Tolstoj mit seiner Unter~
streichung des Wortes vom Nicht~-Widerstehen (mit Gewalt! — denn das
meinen das Evangelium und Tolstoj) gegen alle seine theologischen Be-
streiter recht. Und er war sich der Konsequenzen seiner Lehre besser und
chrlicher bewufit als seine Bestreiter, und die erste weltgeschichtliche
Frucht dieser Geisteshaltung in Gandhi bleibt immer noch ein beschi~
mendes Gericht iiber alles, was den Christennamen trigt. Denn echte,
dauernde Siege iiber das B&se sind nur auf dieser Linie mdglich. Das gilt
entscheidend auch fiir das Ruflland~ und Kommunismusproblem. Pro~
Kommunisten sind darum in Wahrheit diejenigen Antikommunisten, die
das Rufllandproblem entweder {iberhaupt nur mit Gewalt meinen l&sen
zu kénnen und das angebliche Gezwungensein zur Gewalt betonen oder

223



von dem angeblichen Respekt der Kommunisten vor der Gewalt schwat~
zen. Nein, die Kommunisten kennen als Marxisten vielleicht nur zu gut
die «geschichtliche Rolle der Gewalts und wissen mit ihr zu rechnen.
Wer ihnen auf dieser Ebene begegnet, wird falsche Rechnungen machen,
wie immer der Verlauf der politischen Geschehnisse der nichsten Jahre
sein wird. Der Kommunismus mufl anders {iberwunden werden, wenn
er {iberhaupt iiberwunden werden soll, das bleibt unsere Grundthese.
Was Tolstoj anbelangt, so betont Berdiaeff mit Recht die Tiefe und
Bedeutsamkeit seines radikalen Friedenskampfes (wie seines Denkens
iiberhaupt), der dem absoluten Nein zum Glauben an die Gewalt (was
etwas ganz anderes als «Doktrinarismus» sein kann!) das absolute Ja
zum Dienst an der Wahrheit und fiir die Liebe entgegenstellt. Tolstojs
Haltung ist in der Tat nicht gesetlich in dem Sinne, wie man ihm das
oft vorwirft. Er versteht das Evangelium nicht als «Gesets», auch nicht als
«Gnade» (hier liegt wohl ein Stiick seines eigenen Mifiverstindnisses des
Evangeliums, aus dem wiederum das Mifiverstindnis seiner Gegner ent~
springt), sondern als neue Lebenswirklichkeit und Lebensauffassung, die
ein mit der gdttlichen Vernunft zusammenfallender oder mit ihr korre~
spondierender Glaube (der darum nicht «mystisch» und nicht «dogma-~
tisch» ist) erfassen und verwirklichen kénne und solle. Hier setst sein
Ringen mit dem Tod und mit dem Kriege ein, fiir das Leben und fiir den
Frieden. Seine «Ethiks ist darum eine Ethik der «Heiligkeit des Lebenss,
nicht nur der bloflen «Ehrfurcht> vor dem Leben. Darin steht er dem
Evangelium nzher als diejenigen, unter deren Hinden die Gnade Gottes
in Christus, dieses hdchste, lebendigste und wirksamste, persénlichste
und universellste «Mittel» (man entschuldige den ungeniigenden Aus-
druck) des Reiches Gottes weithin unwirksam und unverstindlich ge~
worden ist. '
Auch den Alpdruck Nietssches vom «lesten Menschens stellt Berdiaeff
in den geistigen Zusammenhang unseres Themas: «Zwei Schicksale be-~
drohen den Menschen: entweder Krieg, Gewalttitigkeit, Blut und He-~
roismus, der sich mit dem falschen Reiz der Gréfle umgibt, oder Genufi
eines erdnahen Lebens in voller Selbstzufriedenheit und Unterwerfung
unter die Macht des Geldes. Die Menschen zdgern zwischen diesen bei-
den Zustinden, und es bereitet ihnen grofie Miihe, sich zu einem dritten
zu erheben, der tiber diesen steht.» Niessches Angst ist doch wohl un~
begriindeter als Marxens Erkenntnis der Leiden riesiger Menschenmassen
unter dem Fatum des wirtschaftlich-sozialen Lebens. Der Hang und
Drang des Menschen freilich, der zu beiden «Schicksalen» fiihrt, ist tief
in thm verwurzelt und stiirzt thn immer wieder in Gottlosigkeit, Rausch
und Teufelei. «<Ich geplagter Menschs, 1aflt einmal der Apostel diesen
unter dem Gesets der Welt und der Stinde stehenden Menschen sprechen,
«wer wird mich aus dem Leibe dieses Todes retten?s und gibt die Ant~
wort: «<Dank sei Gott durch Jesus Christus unsern Herrnl» (Rémer 7,
24.) Mit der Begriindung: «Denn das Gesets des Geistes des Lebens im

224



Christus Jesus machte dich vom Gesets der Siinde und des Todes frei.»
(R3mer 8, 2.) -

Ein neuer Aspekt des Kriegsproblems erdffnet sich, wenn man darin
das Verhdlinis von Individuum und Kollektiv betrachtet. «Der Krieg —
und ich spreche hier vom wahren Krieg — stellt die duflerste Form der
Macht des Kollektivs tiber das Individuum dar. Man kann diese Gedan~
ken auch anders ausdriicken, indem man sagt, daf} der Krieg eine Aufle~
rung der hypnotischen Macht ist, die das Kollektiv {iber die Person aus~
iibt, Die Menschen kdnnen nur kdmpfen insoweit, als ihr persénliches
Gewissen zugunsten des Kollektiv. oder Gruppengewissens geschwicht
ist. Die Entwicklung und Vervollkommnung der Mittel zur Kriegsfiih~
rung haben die Objektivierung des Krieges zur Folge.» Die Objektivie~
rung aber ist nach Berdiaeff auf jedem Gebiet und immer die Entmensch~
lichung des Menschen. Zugespist und unertriglich wird diese Objekti~
vierung durch die Rolle der Technik im modernen Krieg. «Der vervoll-
kommnete und objektivierte Krieg ist zum totalen Krieg geworden, dem
man sich unmdglich entziehen kann, um sich in irgendeinen Schlupf~
winkel zu fliichten. Wenn die Kriegskunst auch eine sehr vielfiltige
Kunst ist, so bleibt sie dennoch die Kunst, Menschen zu t&ten. Der Krieg
ist ein grofles Ubel, oder vielmehr: er ist ein zur Erscheinung gelangtes
Bdses, das im Innern gegért hat. Aber der totale Krieg wird zu einem
totalen Bdsen.»

Trogdem m&chte Berdiaeff nicht einem «abstrakten Pazifismuss das
Wort reden. «Wenn man den Krieg auch als das grofie Bsse und die
grofle Siinde anprangern mufl, soll man sich doch davor hiiten, in das
andere Extrem zu verfallen und sich einem abstrakten Pazifismus um
jeden Preis hinzugeben. Im Zustand des B&sen, in dem sich unsere Welt
befindet, kann der Krieg das geringere Ubel sein. Wenn der Eroberungs~
und Unterdriickungskrieg absolut bdse ist, so ist ein Befreiungs~ und
Verteidigungskrieg nicht nur gerechtfertigt, sondern auch geheiligt. Das
gleiche kann man von den Revolutionen sagen, die eine andere Erschei~
nungsform des Krieges darstellen. Wenn die Revolutionen auch immer
grausam sind, so kdnnen sie doch etwas Gutes bedeuten. Die Geduld
ist eine Tugend, aber sie kann sich in ein Laster verwandeln, wenn sie
dazu dient, das Bdse zu ermutigen. Das Gute offenbart seine Wirkung
in konkreter, vielfiltiger und undurdhsichtiger Situation, so daf} seine
Auflerungen nicht gradlinig sein kénnen und man oft nach dem gering-~
sten Ubel suchen mufl.»

Wir haben oben schon von der Fragwiirdigkeit des Motivs vom «ge-~
ringeren» oder «geringsten» Ubel geredet, wenn es sich, wie in diesem
Falle (was heute nur verantwortungslose Menschen nicht ernst zu neh~
men wissen!), darum handelt, dafl die Orgie des kommenden totalen
Krieges die Welt zu vernichten droht, Nicht eine, wenn auch nodh so
fragwiirdige «Reinigungs der Welt ist durch den Krieg zu erwarten,
sondern der Taumel in den Abgrund. Dazu kommt, daf die riesige Zu-~

225



riistung zum <«Verteidigungskrieg» gegen den nun seit Jahren propa~
gierten «Angriff> vom Osten alle Zeichen des Interventionskrieges und
Religionskrieges an sich trigt, in dem Schuld und Verhingnis nur noch
zerstdrend, aber gewifl nicht Wahrheit schaffend wirken werden, wie es
sich viele Leute noch immer einreden, weil sie die Ggenmichte des
Westens abschirmen oder das Gericht iiber sie vertagen wollen. Aber
solche Vertagungen der Gerichte Gottes gibt es nicht. Das zeigt gerade
die Drohung und Mahnung des Kommunismus, die iber Vilker und
ganze Kontinente bestehen bleibt.

Nein, Christus muf véllig von der Kriegs- und Gewaltwelt getrennt -
werden, wenn iiber dieser Welt noch eine echte Hoffnung und ein Licht
erstrahlen soll. (Vgl. dazu auch Leonhard Ragaz in «Mein Weg», Bd. 2,
Seiten 15 ff. und 332 ff.) Denn das Zeichen, unter dem diese Fragestel-
lung steht, ist die wirkliche Schicksalsfrage unserer Welt: ob die Welt-
revolution, in deren Ablauf wir stehen, unter den Katastrophen der Welt
einmiinden kdnne in das, was Leonhard Ragaz als die Revolution Christi
bezeichnete. Zu ihr gehdrt aber eine christliche, eine menschliche Lsung
des sozialen Problems. So sagt auch Berdiaeff: «Die véllige Abkehr vom
Kriege kann nur die Folge eines Wandels im geistigen Zustand der
menschlichen Gesellschaft und einer Anderung der sozialen Ordnung
sein. Das kapitalistische Regime erzeugt in verhingnisvoller Weise
Kriege®. Der Sieg {iber den Krieg bedeutet den Sieg iiber die Souvers~
nitit des Staates und iiber die ausschliefliche Herrschaft des Nationalis~
mus. Aber es ist unmdglich, den Kriegen und Revolutionen ohne eine
radikale Wandlung des sozialen Lebens der Menschen ein Ende zu set~
zen. Den Kriegen begeistert zustimmen, aber gleichzeitig die Revolu~
tionen verdammen und fiir unzulissig erkliren, heift, sich der Schein~
heiligkeit und Liige schuldig machen. In Revolutionen fliefit viel Blut,
noch viel mehr aber in Kriegen. Eine Revolution, in deren Verlauf sich
stets Greueltaten abspielen, kann dennoch ein geringeres Ubel bedeuten
als die geduldige Unterwerfung unter die Knedhtschaft, als die unbe-~
grenzte Annahme der Sklaverei. Deshalb erweisen sich manchmal innere
Revolutionen, Revolutionen gegen herrschende politische, soziale und
wirtschaftliche Einrichtungen als notwendig. Die Kriege und die Revo-~
lutionen richten die Menschen und Vélker, die ihre géttlichen und
menschlichen Bindungen zerrissen haben und getrennt nicht nur vom
Menschlichen im allgemeinen, sondern auch von diesem oder jenem Teil
des Mensdhlichen leben.»

- Weltgericht und Vélkergericht, Gericht der Ideen, Staaten, Bewe~
gungen, und alles heute auf das duflerste und wie unentwirrbar zuge~
spitst fiir das menschliche Auge — wo hat der Mensch da noch eine Stitte,
der so sehr zum Objekt der Geschichte gewordene Mensch, der von der

1 Vgl. dazu Natalie Moszkowska: «Das kapitalistische Endstadium» in <Rote
Revue», 1952, Heft 5/6.

226



Wabhrheit so sehr zur Macht und zur Gewalt abgefallene, der in seines~
gleichen immer mehr nur den Feind und kaum mehr den Bruder und
Menschen erkennt und anerkennt, zu Hafl und Vernichtung, zu Verdre~
hung und Liebe neigt und durch die heutigen politischen Krifte immer
mehr von Gott und dem Menschen weg zur Unmenschlichkeit und Ver- -
nichtung getrieben wird? ‘ -

Es kann hier nicht einmal ein erschdpfender Bericht iiber dieses eine
Kapitel gegeben werden, geschweige denn iiber das ganze Buch. Es
konnte sich nur. um einen Hinweis und eine Auswahl handeln. Was
Berdiaeff noch iiber Macht und Wabhrheit, die psychische Gewalt, die
Objektivierung .des Menschen im «Feind» sagt, wire derselben Beach~
tung wert. Denn aus allem erhebt sich ja die eine grofie Frage, wie sie
sich auch aus aller Wirklichkeit heute erhebt: «Ist der Sieg des Mensch~
lichen mdglich in den Verhiltnissen unserer Welt? Die Menschheit muf§
ihre Rechte hiiten, selbst unter den furchtbaren Bedingungen des Krieges,
aber ihr endgiiltiger Sieg wird sich erst jenseits der Grenzen dieser Welt
verwirklichen lassen (was bei Berdiaeff nicht heifit, dafl deswegen der
Kampf aufgegeben werden diirfe!). Der Krieg in allen seinen Formen
und Gestalten geht darauf zurlick, dafl das Band zwischen dem Men~
schen und Gott zerrissen ist und daf} die Krifte des Menschen und der -
Welt ihre Eigengesetlichkeit befestigt haben. Die Unterdriickung des
B&sen, das seinen Ausdruck im Krieg findet, wie des Bdsen im allgemei-
nen, seft eine radikale Wandlung des menschlichen Bewuftseins, den
Sieg tiber die Objektivierung als Ergebnis einer falschen Bewufltseins~
orientierung voraus. Der Feind ist das am stirksten objektivierte, das vor
allem andern in ein Objekt verwandelte Sein, dasjenige, das uns vom
existentiellen Standpunkt aus am fremdesten ist. Kampf kann nur gegen
ein Objekt, nie gegen ein Subjekt gefiihrt werden. Wir leben in einer
Welt, in der die Objektivation regiert, in einer Welt der Zwietracht,
und deswegen stehen wir unter dem Gesets des Krieges. Die Welt der
Mensdhlichkeit, der Geistigkeit, der Schénheit und der Unsterblichkeit
ist eine Welt, die nichts gemein hat mit der Welt des Schreckens, der
%eiden, des Bssen und des Krieges, den ich versucht habe zu beschrei-

en.»

Im Angesicht dieser Wirklichkeit erheben sich nun fiir Berdiaeff die
entscheidenden Fragen, die er in den folgenden sieben Kapiteln behan-
‘delt: «Vom Mensdhlichens, «Die Geistigkeits, «Die Schénheits, «Die
Unsterblichkeit», «Messianismus und Geschichtes, «Die Religion des
Geistes», «Das Ende der Dinge und der neue Aons. Der Mensch, der
das Band mit Gott zerrissen hat, begegnet hier wieder Gott, und durch
Gott erhilt er die wahre Gottverbundenheit, Freiheit und Mensdhlichkeit.
Das alles aber geschieht in einem in der Geschichte und iiber der Ge~
schichte sich vollzichenden Kampf, der mit dem Kommen des Reiches
Gottes zur Verwandlung der Welt fithrt. Im Mittelpunkt dieser Kapitel
steht darum neben der Frage nach dem Menschen und dem Mensch-

227



lichen das Messianische und Eschatologische. Fiir Berdiaeff hat der
Mensch daran echten Anteil. Er ist «Mitarbeiter Gottess. Darum geht
Berdiaeff auch iiber die Heilsidee, wie sie sich im geschichtlichen Chri-
stentum herausgebildet hat und eine Einseitigkeit darstellt, hinaus. Auch
* hier wird die Freiheit zur schépferischen Kraft Gottes und des Menschen.
«Die Idee selbst des Heils ist aus dem Zustand der Unterdriickung des
Menschen geboren und steht in Beziehung zur gerichtlichen Auffassung
vom Christentum. Sie mufl der Idee der Verwandlung, der schépfe~
rischen Erleuchtung, der Vervollkommnung des Daseins weichen. Ich
schaffe immer Neues." Und nicht nur Gott schafft, sondern auch der
Mensdh. Die Epoche des Endes wird nicht nur Epoche der Zerstdrung
sein, sondern auch eine Epoche der zugleich menschlichen und gdttlichen
Schépfung, eines neuen Lebens und einer neuen Welt. Die Kirche des
Neuen Testamentes (was wir unter «Gemeinde» verstehen, D. Schr.) war
ein symbolisches Abbild der Ewigen Kirche des Geistes. Das ewige Evan-~
gelium wird in der Kirche des Geistes gelesen werden. Sobald wir dem
Ewigen Reich des Geistes nahekommen, werden sich die schmerzlichen
Widerspriiche des Lebens 18sen. Die Leiden, die gegen Ende noch schwe-
rer werden, verwandeln sich in ihr Gegenteil, das heifit in Freuden. Das
gilt nicht nur fir die Zukunft, sondern auch fiir die Vergangenheit,
denn die Zeit wird umgestiirzt werden, und alle Lebenden werden teil-
nehmen am Ende.» Denn dieses Ende, das wahre Ende und der wahre

Anfang ist das Reich. Albert Bshler

Warum ist der Antisemitismus
so schwer zu bekimpfen?

Wir alle wissen, was der Antisemitismus-ist, oder wir glauben we-~
nigstens, es zu wissen. Aber wenn wir unsere Mitmenschen fragen
wollten, so wiirden wir wahrscheinlich sehr verschiedene Antworten er~
halten. Die einen wiirden sagen: Antisemitismus ist Judenhaf, die an~
deren Judenfeindschaft. Noch andere wiirden antworten, er sei ein un-
bestimmtes Gefiihl der Fremdheit und darum der Ablehnung, und end-
lich bekdmen wir wohl auch zur Antwort: ein Vorurteil gegeniiber den
Juden. Alle hitten recht mit ihren doch so verschiedenen Aussagen,
denn in der Tat: der Antisemitismus kann sich in sehr verschiedenen
Graden #uflern, vom Vorurteil angefangen, das sich nicht gegen den
einzelnen Juden richtet den man sogar voll anerkennen kann, bis zum
zerstrerischen Judenhafl. Allerdings kommen diese kimpferischen Ag~
gressionen erst in einer Gruppe oder Masse Gleichgesinnter zur vollen
Erscheinung. In dieser Form ist der Antisemitismus also ein Gruppen~
oder Massenphinomen.

228



	Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen : die Theoandrie bei N. Berdiaeff (Schluss)

