
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 5

Artikel: Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen : die Theoandrie bei N.
Berdiaeff

Autor: Böhler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen

(Die Theoandrie bei N. Berdiaeff)

Eines der lefeten und wie alle seine Werke, von einem schöpferischen

Geist durchwehten Bücher von N. Berdiaeff trägt den Titel:
«Existentielle Dialektik des Göttlichen und Menschlichen.»* Es ist dem Grundthema

der Beziehung des Menschen zu Gott und der Verbundenheit
Gottes mit dem Menschen, dem «Theoandrismus» gewidmet. Das ist das

Hauptanliegen Berdiaeffs, das in allen seinen Werken wiederkehrt und
sich doch jedesmal als ebenso neu wie unerschöpflich erweist, weil
Berdiaeff kein dogmatisches oder ethisches System bietet, auch nicht einfach
ein Philosophie, sondern mit seiner ganzen Existenz, handelnd und
denkend, sich entscheidend und erkennend, eingeht in das Ringen um die
heutige Frage nach Gott und Mensch und Welt. So könnte sein Schaffen

am ehesten nach einem Worte Kierkegaards als «Existenz-Mitteilung»

bezeichnet werden. Der Umkreis dieser Existenz-Mitteilung ist
universell und rührt an die Tiefen und Höhen des menschlichen und
geschichtlichen Lebens. Es ist ein Kampf um Gott und den Menschen in
ihrer gottgesetzten und unaufgebbaren Verbundenheit. Es ist zeugnishaftes

Denken oder wie Berdiaeff sich schlicht in der Einleitung zu dem
Buche ausdrückt: «Dieses Buch ist weder dogmatisch noch theologisch,
was nicht hindert, daß ich das Recht haben möchte, zu sagen, daß es das
Buch eines Gläubigen ist.» Vieles in diesem großartigem Werk erinnert
an die großen vorausgegangenen Arbeiten: «Der Sinn des Schaffens»,
«Die Philosophie des freien Geistes», «Die Bestimmung des Menschen»
und andere. Doch ist alles wie verwandelt durch die Feuerglut dieses
Geistes, der bis zulefet ein lebendig Schaffender war und mit den Fragen

des Lebens und des Menschen, der Geschichte und des Reiches Gottes

gerungen hat mit dem vollen Einsafe der eigenen Existenz. So vertritt

Berdiaeff weniger eine existentialistische Philosophie als ein
existentielles Denken, das zugleich Glaubenszeugnis ist. «Dieses Buch
wurde geschrieben in einer sowohl äußerlich wie innerlich besonders
schwierigen Zeit meines Lebens. Es handelt von Existentialismus des
schöpferischen Subjekts. Um das Buch schreiben zu können und durch
die Verhältnisse des Lebens mich nicht erdrücken zu lassen, bedurfte ich
einer großen geistigen Konzentration.» Der Segen dieses Kampfes ruht
auf dem Buche.

Dt'e Freiheit

«Was mich angeht, so möchte ich sagen: ,Ich gründe meine Sache
auf die Freiheit.' Im Hinblick auf die Wirklichkeit der natürlichen Welt
ist die Freiheit nichts, sie ist nicht ,etwas'. Deshalb habe ich meinem

Verlag: C. H. Bede, München.

169



ersten Kapitel die Überschrift gegeben: JJnfromme Betrachtung', denn
die traditionelle fromme Betrachtung beginnt nicht mit der Freiheit. Als
Sohn der Freiheit billige ich mir die Freiheit zu, das historische
Christentum der Kritik zu unterwerfen, und ich nehme das Recht der freien
Kritik der Offenbarung in Anspruch, so wie es die Kritik der reinen
Vernunft gibt.» Die Freiheit wird zum Anfang und zum Ende des
Buches. Sie durchwaltet alle seine Teile, alle seine Probleme. Hier ist sie
unverfälscht «Freiheit», menschliche, göttliche, sittliche Freiheit,
schöpferische, Wahrheit schaffende und begründende Freiheit. Als solche
behauptet sie sich gegen alle Verfälschungen ihrer selbst, die
Berdiaeff nicht müde wird aufzudecken. Er ist dem Strom der diesmaligen
geistigen und politischen Nachkriegsreaktion nicht erlegen. Nichts hat
die Freiheit bei ihm zu tun mit der heutigen Freiheitsphraseologie — und
Propaganda der Reaktionäre, Kapitalisten, Imperialisten, Faschisten und
Pseudodemokraten, die meinen, die Freiheit dem Kommunismus
weggepachtet zu haben und doch keine echten Träger der Freiheit sind,
keine schöpferische Freiheit vertreten, sondern die Freiheit zur Dienstmagd

der Notwendigkeit des Bestehenden machen, die das Gericht über
ihre Welt noch nie angenommen haben, und die das biblische Grundwort

von der Umkehr weniger vernommen und angenommen haben als
irgendeine Zeit bis dahin. «Wenn der Freiheit eine falsche Richtung
gegeben wird, gerät der Mensch, und mit ihm die Welt, in Abhängigkeit
von einer unvermeidlichen Notwendigkeit.» Darin gründet Berdiaeffs
Kampf und Auseinandersefeung mit dem Marxismus und Bolschewismus,
aber ebensosehr mit der heutigen bürgerlichen Welt, die in ihrem ganzen

Umfang abgelehnt und mit einer Tiefe des Blicks durchschaut und
mit einer Vollmacht der Wahrheit entlarvt wird, wie das nur ein
prophetischer Geist vermag.

Berdiaeff dringt aber durch die Krise der nichtchristlichen und
antichristlichen Welt hindurch zur zentralen

Krise des Christentums

und zur Kritik der Offenbarung. Diese Kritik des Christentums ist für
ihn entscheidend. «In gewissem Sinn läßt sich sagen, daß das Christentum

(wir meinen das historische Christentum) seinem Ende nahe ist,
und daß wir unsere Wiedergeburt nur noch von der Religion des
Heiligen Geistes erwarten können, die zugleich Wiedergeburt und
Vollendung des Christentums sein wird. Die Schwäche des Christentums
inmitten dieser an Bewegungen überreichen und von dynamischen, oft
dämonischen Kräften erfüllten Welt ist nichts anderes als die Schwäche
des historischen Christentums; sie kündigt den Übergang zum eschato-
logischen, in die zukünftige Welt weisenden Christentum an. Dieses
eschatologische Christentum wird die Religion des Geistes und der
Dreieinigkeit sein, sie wird alle Versprechungen, Hoffnungen und Erwar-

170



tungen erfüllen. Wir leben in einer Art Zwischenzeit, und das macht
die Qual unserer Epoche aus. Die Welt geht durch eine Phase der
Entwicklung hindurch, in der sie sich von Gott verlassen fühlt. Dieses
Verlassensein der Welt und des Menschen von Gott ist ein schwer zu
begreifendes Geheimnis, das man nicht rationalisieren darf. Es ist ein
geheimnisvolles Geschehen, das sich an der überlieferten Lehre von der
göttlichen Vorsehung stößt. Die Krise des christlichen Bewußtseins ist
eine tiefe Krise, die sich auf die Vorstellung selbst von Gott und die
Art, die Offenbarung zu begreifen, erstreckt. Die Christen haben viel
zu lernen und müssen eine wirksame Lehre aus den antichristlichen
Bewegungen und sogar aus dem Atheismus ziehen, denn gerade in diesen
Bewegungen spürt man den Atem des Geistes. Das, was sich im leidenden

Menschen gegen Gott im Namen des Menschen erhebt, ist nichts
anderes als der Aufstand des wahren Gottes selbst. Der Aufstand gegen
Gott kann nur im Namen Gottes selbst erfolgen, im Namen einer Idee,
die höher ist als Gott. In den meisten Fällen sefet der Aufstand gegen
Gott, der moralische Aufstand vor allem, die Existenz Gottes voraus.
In Wahrheit gibt es keine Atheisten, gibt es nur Göfeendiener. Wenn
der Atheismus von einem tiefen, durch Leiden erzeugten Gefühl diktiert
wird, statt oberflächlich und fröhlich oder böse und haßerfüllt zu sein,
dann stellt er eine Bestätigung Gottes dar. Die Trennung von Gott
macht die Welt drückend, was nach Franz von Baader soviel wie
Abwesenheit Gottes bedeutet.» In dieser Fülle der Erkenntnis (sie ist ein
Wesensmerkmal des Schaffens von N. Berdiaeff) tritt uns diejenige
Auffassung der Sache Christi nahe, die Berdiaeff vertritt: Es ist das
prophetische Verständnis der Offenbarung, der Sinn für die fortschreitende
Offenbarung, der Glaube an das Kommen des Reiches Gottes und die
Betonung der aktiven, ja schöpferischen Rolle des Menschen in diesem
Geschehen. «Der Mensch ist keine statische, ein für allemal geformte
und keiner Veränderung mehr unterworfene Kreatur. Er ist ein
dynamisches, schöpferisches Wesen, in unaufhörlicher Entwicklung begriffen

und das Unendliche in sich tragend. Das menschliche Bewußtsein
ist veränderlich; es kann sich ausdehnen und zusammenziehen, an Tiefe
gewinnen oder oberflächlich werden; deshalb wirkt sich die Offenbarung
stufenweise aus und ist niemals vollständig. Aber die Möglichkeit einer
unendlichen Bejahung des Geistes und der geistigen Welt steht außer
Zweifel.» Aus eben diesem Grunde ist auch die Offenbarung «gott-
menschlich». Sie ist erfüllt in Christus, dem Gott-Menschen und wird
sich vollenden in dem kommenden Christus und einer vom Heiligen
Geist zur Gott-Menschheit verwandelten Menschenwelt.

Anregend und befreiend wirken die Gedanken Berdiaeffs auch da,
wo wir vielleicht sachlich anders denken. Es sei ein Beispiel dafür
angeführt. Im gleichen Kapitel über die Krise des Christentums redet
Berdiaeff über die Gottesvorstellung und das Gottesbewußtsein. «Man stellt
sich das Göttliche vor entweder unter einem soziologischen Gesichts-

171



punkt: als Herr, König, Vater, oder unter einem dynamischen: als Kraft,
Leben, Licht, Geist, Wahrheit, Feuer. Nur diese lefetere Vorstellungsweise

ist Gottes wie des Menschen würdig. Aber das sefet eine gewaltige,

eine befreiende Wandlung unseres Gottesbewußtseins voraus. Es

ist nicht leicht, den Menschen zu erwecken um ihn von seinem alten
Alpdruck zu befreien, durch den das ,Ich' sich selbst und Gott tyrannisiert;

hier beginnt der Weg zur Kreuzigung Gottes. Das ,Ich' wurde
ebenso sich selbst wie Gott zum Verhängnis. Man kann gar nicht genug
darauf hinweisen, daß Gott eine Wirklichkeit ist, die in nichts der natürlichen

und sozialen Wirklichkeit gleicht. Gott ist Geist, er ist Freiheit
und Liebe. Er offenbart sich endgültig nur im schöpferischen Akt des
Geistes; in diesem schöpferischen Akt wird Gott Wirklichkeit.» Aber die
von N. Berdiaeff so genannte «soziologische» Gottesvorstellung muß
nicht diesen Sinn haben. Sie kann umgekehrt, wie das die biblische
Botschaft zeigt, mit der Betonung -«Gottes als des Herrn, des Königs und
Vaters» alle andere Herrschaft, alles andere Königtum und alle andere
Vaterschaft durch sich begrenzen und zu ihrem wahren Sinn erheben.
Denn der wahre Sinn geht ja immer von der Offenbarung aus! Darum
ist wohl keine Gottesvorstellung vor Entartung geschüfet, auch nicht die
dynamische!

So ist es mit N. Berdiaeff: Immer regt er zur Besinnung und zum
Gespräch an, auch im Widerspruch; denn dieser geschieht von ihm
selbst aus in «Freiheit und Liebe».

Großartig, wie er sich mit dem deutschen Denken im Kapitel über
«Die Dialektik des Göttlichen und Menschlichen im deutschen Denken»
auseinandersefet. Er versteht das «geistige Drama», das mit diesem Denken

und seiner Geschichte verbunden ist und das so sehr das Schicksal
des deutschen Volkes bestimmt. Er zeigt auch die Abwegigkeit und die
Gefahr dieses Denkens auf. Die deutsche Mystik und Luther, die deutsche

idealistische Philosophie, Max Stirner, Niefesche, Marx, Feuerbach
treten in den verschiedenen Akten dieses Dramas auf. Tragisch ist das
Ringen mit dem «Schicksal», das den starken deutschen Schicksalsglau-
ben prägt und zu einem Streben führt, das zum «Nichts», ja zum «Tode»

neigt. «Dieses Streben nach dem heroischen Nichts ist kennzeichnend
für den deutschen Geist», sagt Berdiaeff in dem Abschnitt über Niefesche.

Dieses Denken kann sich mit einem falschen Messianismus verbinden:

«Die deutsche Idee ist die der Herrschaft einer Herrenrasse über
andere sogenannte niedere Rassen und Völker. Das ist ein Erbe der
alten heidnischen, der griechisch-römischen Idee einer starken und
befehlenden Herrenrasse, die sich durch Auslese bildet und die dazu
berufen ist, die zu Sklaven geborenen Schwachen zu beherrschen.» Diese
«Idee» ist in der Tat der Motor des «Deutschland über alles», jenes
verhängnisvollen Geistes, mit dem das deutsche Volk immer wieder sich
selbst und mit sich die Welt in einen Abgrund stürzte. Ist es nicht wieder

auf dem Wege dazu, mit «westlicher» und «östlicher» Unterstüfeung?

172



¦*¦ :-

«Die Toren sprechen in ihrem Herzen - es ist kein Gott!» Die westlichen
und die östlichen Toren! Darum treiben sie «Realpolitik», treiben sie
Gewaltpolitik, Politik des Mißtrauens, der Drohung, der berechnenden
Macht, erniedrigen und fälschen ihre Ideale damit und stärken aufs
neue jenes Deutschland, das ein Herold des Todes und des Nichts ist,
auch wenn es sich «europäisch» oder «westlich» drapiert. Ähnlich wie
Leonhard Ragaz erkennt N. Berdiaeff, daß dieses deutsche Denken
entweder zum Pantheismus und zum Glauben an das Fatum neigt oder zu
einer falschen Trennung von Gott und Mensch, Gottesreich und Weltreich

kommt, die zu einem falschen Messianismus führt. Denn verbindet
sich der Mensch oder ein Volk nicht der Wirklichkeit und der Wahrheit
Gottes in Christus, erfährt es nicht die Einwirkung des prophetisdi-mes-
sianischen Geistes, dessen Glaube ein Trachten nach dem Reiche Gottes
und seiner Gerechtigkeit ist, so verbindet es sich der Welt, der
«Unmensch-Welt», wie Blumhardt sagt, oder dem Antichrist.

Entwicklung und Neuschöpfung

Für einen Denker wie Berdiaeff muß sich dieses Problem stellen. Er
geht von der Tatsache der Entwicklung aus und beleuchtet verschiedene
Entwicklungstheorien und besonders den Evolutionismus des 19.
Jahrhunderts kritisch. Von diesem sagt er: «Im Grunde ist er eine konservative

Lehre, da er jede Schöpfung in der Welt leugnet und nur die
Wiederverteilung der Teile anerkennt, aus denen sich die Welt zusam-
mensefet. Nach dieser Theorie sind alle Veränderungen äußeren
Triebkräften zu verdanken, ohne daß sich aus dem Inneren, aus innerer Aktivität

stammende Veränderungen feststellen ließen, die das Ergebnis der
Freiheit sind. Man gibt äußere Erschütterungen und Impulse zu, die
einander bis ins Unendliche ablösen, niemals aber stößt man bis zum Inneren,

bis zu dem mit schöpferischer Energie geladenen Kern vor. Die
wahre Entwicklung, die die Evolutionstheorie nur von außen her
begreift, ist im Grunde das Ergebnis eines inneren Schöpfungsprozesses.
Die Evolution ist lediglich der auf der Horizontalen, auf der Qberfläche
sich niederschlagende Ausdruck schöpferischer Taten, die sich vertikal,
in der Tiefe abspielen.»

Das trifft sich mit dem, was Leonhard Ragaz immer neu über den
Entwicklungsgedanken ausgeführt hat und was Blumhardt einmal in der
geisterfüllten Einfachheit seines Zeugnisses in den Worten ausdrückte:
«Die Entwicklungen sind Schöpfungen im Reiche Gottes!» Die Schöpfung
aber gehört nach Berdiaeff dem Reich der Freiheit an. Darum ist Abfall
in ihr geschehen und möglich, darum ist die Welt aber auch «keine
vollendete, statische Welt; und hier in dieser Welt muß sich der Schöpfungsprozeß

fortsefeen; das kann nur das Werk des Menschen sein. Alles, was
möglich ist, muß sich offenbaren und verwirklichen.» Darum ist auch die
Offenbarung nicht abgeschlossen. Sie wird fortgeführt und vollendet

173



durch den Geist, sie zielt auf «die endgültige Offenbarung des Geistes».
«Eine wahre religiöse Erneuerung sefet stets eine neue Epoche des Geistes

voraus. Und diese neue Epoche kann nur die einer neuen
Offenbarung sein, ein Werk, nicht nur Gottes, sondern auch der schöpferischen

Tätigkeit des Menschen. Solches läßt sich nur aussprechen, sofern
man eine dynamische Auffassung vom Leben der Welt als auch vom
Leben Gottes zuläßt.» So mündet auch hier das Denken Berdiaeffs in
jenen Glauben, den man am kürzesten in das Wort von dem lebendigen
Gott und seinem Reiche zusammenfaßt.

Doch nun steigt der Denker mit uns «in die Tiefe» zu jenen «Mächten»,

die die Welt und das Menschenleben erfüllen und endgültig Herrschaft

über es erlangen möchten und dies auch ohne den lebendigen Gott
und seinen Christus und ihren Geist tun würden. Da ist «die Furcht»,
«das Leiden, «das Böse». Sie gipfeln im «Tode». Dieser ist in seiner
Verknüpfung mit dem Bösen, d'ie Grundmacht, «der Feind», wie es der Apostel

Paulus ausdrückt.
Die genannten Kapitel sind geprägt von einer Tiefe der Erfassung

dieser Wirklichkeiten, die nur im Ringen mit ihnen zu erlangen ist.
Darin tritt uns Berdiaeff menschlich so nahe, weil er auf seine Art ein
Gotteskämpfer war und ist, und die Frucht dieses Kampfes wie wenige
schöpferisch mitzuteilen vermag. Er ist einer der großen Zeugen «der
Kräfte der Wiedergeburt und der Auferstehung» in unserer Zeit, der
wie die beiden Blumhardt und Leonhard Ragaz auf «eine neue Epoche
des Geistes» hofft. Auf dieser Linie kommt es auch hier wieder zu
einer Konfrontierung mit dem «germanischen Geist», den man in
diesem ganzen Zusammenhang wohl als Typus des heidnischen Geistes
überhaupt auffassen kann, der weithin auch unser Christentum durchzieht.

«Es ist interessant, festzustellen, daß der germanische Geist sich

vom Tod — vom Sieg und vom Tod — angezogen fühlt. Die Musik Wagners

ist durchdrungen vom Pathos des Sieges und des Todes. Niefesche
predigte wohl den Willen zur Macht und besang die ekstatische Lebensfreude.

Aber die lefeten Worte, die ihm sein verzweifelt tragisches Lebensgefühl

diktiert hat, lauteten: Amor fati. Der germanische Geist besifet
wohl Tiefe; was ihm aber fehlt, sind Kräfte der Wiedergeburt und der
Auferstehung. Diese Kräfte leben im russischen Geist, und N. Fedorow
gab diesen Auferstehungskräften den stärksten Ausdruck. Nicht zufällig
ist das Fest der Wiederauferstehung Christi das höchste Fest der
russischen orthodoxen Kirche. Weder der Tod noch die Geburt sind die Träger

des Sieges über das Böse dieses Lebens und dieser Welt: dies ist
vielmehr die Wiederauferstehung. Die Erfahrung des in der Welt
herrschenden Bösen ist eine zum Scheitern führende Erfahrung, aber die
schöpferischen Kräfte der Auferstehung triumphieren über das Böse und
den Tod. Die Haltung der christlichen Ethik dem Bösen und den
Übeltätern gegenüber kann nur paradox sein. In Christus als dem ,Gott-
Menschen' und in dem Prozeß der göttlichen Menschlichkeit bereitet sich

174



die Wandlung des ganzen Kosmos vor. Das Böse und die mit ihm
verbundene Freiheit können nicht Gegenstand einer ontologischen und
statischen Vorstellung sein, sie lassen sich nur dynamisch in den Ausdrük-
ken einer geistigen und existentiellen Erfahrung denken.» Und, fügen
wir hinzu, nur so, im lebendigen Ringen mit ihnen, nicht dogmatischdoktrinär,

aus dem lebendigen Geist der Wahrheit heraus kann mit
diesen Mächten und allen andern, die wir kennen, gerungen werden.
Gerade darum bitten wir auch: «Komm, Schöpfer Geist!»

(Schluß folgt.) Albert Böhler

Aktionsprogramm der vom verstorbenen
Dr. Magnes gegründeten IHUD-Organisation

Der einzige Weg

Die Fortführung der heutigen Politik im Mittleren Osten, sowohl
von seiten Israels wie auch der Arabischen Staaten, gefährdet den Frieden

in diesen Gebieten, wenn nicht in der ganzen Welt. Wir, Bürger
von Israel, fühlen uns verantwortlich für die Zukunft unseres Staates.
Wie die Dinge heute in Israel liegen, machen die Parteien der Rechten
die Linke für die Schwere der Situation verantwortlich, während
umgekehrt die Parteien der Linken den Fehler nur bei ihren politischen
Gegnern suchen. Die Auffassung der IHUD-Bewegung geht dahin, daß
die Hauptursache für unsere kritische Lage in unserer Politik gegenüber

den Arabern zu suchen ist. IHUD ist überzeugt, daß heute, nach
den Wahlen in das zweite Parlament, die Zeit gekommen ist, unsere
Araberpolitik umzustellen. Größte Anstrengungen sollten gemacht werden,

uns die Schrecken eines neuen Krieges zwischen Juden und Arabern

zu ersparen. IHUD hält dafür, daß eine solche Politik gleichzeitig
gerecht und realistisch ist.

IHUD ist bedrückt durch die Ungerechtigkeiten gegenüber den in
Israel lebenden Arabern. Die Rechtsgleichheit, die ihnen in der
Unabhängigkeitserklärung feierlich versprochen wurde, ist nicht geschaffen
worden. IHUD verlangt vollkommene Rechtsgleichheit in Arbeitsbedingungen,

Löhnen, in Gewerbe und Industrie, in der Belieferung mit
Rohstoffen, in der Zuteilung von Lebensmitteln und in weiteren IHUD-
Forderungen; sie verlangt, daß die Einschränkung in bezug auf
Bewegungsfreiheit der Araber, wie die Militärgesefebarkeit in allen Teilen
des Landes aufgehoben werden. IHUD fordert weiter, daß arabischen
Eigentümern das für jüdische Siedlungszwecke entfremdete Land
zurückgegeben werde.

In unserer Einstellung den arabischen Ländern gegenüber allgemein,
fordert IHUD äußerste Mäßigung. Grenzzwischenfälle zum Beispiel, die

175


	Die Verbundenheit Gottes mit dem Menschen : die Theoandrie bei N. Berdiaeff

