
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 3-4

Artikel: Die kopernikanische Wendung der modernen Gewaltpolitik zur
modernen Gewaltlosigkeit

Autor: Koch, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139636

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139636
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Indios nicht ändert, bleiben die Anstrengungen auf allen andern Sektoren

zwecklos. Dazu aber ist eine Lösung des Latifundienproblems nötig.
Das ist kein agrartechnisches Problem, sondern bedeutet die Liquidierung

des kolonialen Feudalismus. Im Lande (wie fast in ganz Südamerika)

fehlt eine wirkliche Kapitalistenschicht. Es herrscht eine Gruppe
feudaler Landherren, die sich den Anschein einer Bourgeoisie geben,
während auf ihren ausgedehnten Ländereien die Indios in einer fast
sklavenähnlichen Abhängigkeit leben.

Alles, was Mariategui von der Untrennbarkeit des Problems der
Erde und des Indios in Peru sagt, trifft auf Guatemala zu. Die Indios sind
auch hier eine Rasse von Ackerbauern, und ihre Kultur war die des
Ackerbauers. Auch in Guatemala haben die kolonialen Formen der
Inquisition und des Feudalismus einen kulturellen und wirtschaftlichen
Stillstand der Indios, die jahrhundertelang in Sklaverei und Elend gehalten

wurden, herbeigeführt. In Guatemala, wie in fast ganz Südamerika,
ist der Indio, trofe aller liberalen Gesetzgebung, kein Individualist
geworden. Nicht etwa, weil der Indio dem Fortschritt feindlich gegenübersteht,

sondern weil der Individualismus für den Indio (und das ist die
Mehrheit der Bevölkerung!) unter einem halbfeudalen System keine
Entwicklungsmöglichkeiten bietet. Seine Dorfgemeinschaften waren im
Gegenteil für ihn der einzige, wenn auch recht' schwache Schüfe seiner
Eigenart.

Man muß mit Elementen des wissenschaftlichen Sozialismus die
Formen der Indiogemeinschaften achten und anregen, sich weiterzuentwickeln,

damit sie in landwirtschaftliche Kooperative übergehen. Eine
wohldurchdachte, nicht überstürzte Agrarreform, die den tatsächlichen
Verhältnissen des Landes gerecht wird, ist die große Aufgabe, der die
neue Regierung gegenübersteht. R. Caltofen

Die kopernikanische Wendung der modernen
Gewaltpolitik zur modernen Gewaltlosigkeit
Wir bringen hier das erste Kapitel einer Broschüre zum Abdruck,

deren Titel «Die moderne Revolution, Gedanken der gewaltfreien
Selbsthilfe des deutschen Volkes» lautet, und deren Verfasser, Dr.
Nikolaus Koch, ein deutscher Kriegsinvalider ist. Die Broschüre kann beim
Verlag «Die Mirne», Tübingen, bezogen werden. Die sieben weiteren
Kapitel beschäftigen sich mit folgenden Grundfragen: «II. Der deutsche
Zwang zur gewaltlosen Selbsthilfe. III. Die gewaltlose Revolution. IV.
Das Christentum und die gewaltlose Revolution. V. Der Liberalismus
und die gewaltlose Revolution. VI. Der Sozialismus und die gewaltlose
Revolution. VII. Die Hilfe der Frauen. VIII. Der Anfang.»

116



Wir empfehlen unsern Lesern die Lektüre dieses Büchleins, das uns
das Gewaltlosenproblem von der konkreten Situation Deutschlands her
beleuchtet, angelegentlich. Sie bildet einen Ausgangspunkt grundsätzlicher

Beschäftigung und Durchdringung dieses brennenden Problems.
Diese Schrift ist eine beachtenswerte Stimme aus Deutschland, die uns
zeigt, daß es dort doch Kräfte gibt, welche objektiv und aus weiter Schau
nachdenken und zum Aufbau einer neuen Welt, zum Finden richtiger
Wege fähig und willig sind. Wir werden als Religiös-Soziale diesem
Suchen Ergänzung und Hilfe sein können. Freilich, gerade weil wir den
Autor und sein Denken ernst nehmen, können wir einen gewichtigen
Vorbehalt nicht außer acht lassen: das Problem der Schuld und der
Sühne — welches, wenn Deutschland sich wirklich zu fruchtbarer Zukunft
finden will, zuallererst berücksichtigt werden sollte — taucht in dieser
Schrift nicht auf; es wird nicht im Namen des deutschen Volkes Stellung
dazu genommen. Das ist eine schwerwiegende Unterlassung, die uns
aber erst recht wach halten und uns die Verpflichtung zeigen sollte, die
Beziehung zu diesen neuen Kräften in Deutschland intensiv aufzunehmen

und mit ihnen um Ganzheit und Wahrheit zu ringen. Dazu gehört,
was uns Pfr. Strijd am Schlüsse seines wichtigen Buches «Christentum
und Kommunismus» sagt: «... Das Vergangene darf und kann nur
dann für immer Vergangenheit bleiben, wenn es ein verarbeitetes und
ein vergebenes Vergangenes ist. Das gilt für jeden Menschen persönlich,
aber auch für jedes Volk. Wir haben aber die Vergangenheit noch nicht
verarbeitet. Wäre das wirklich der Fall, dann würden wir zu einem
ehrlichen Schuldbekenntnis kommen. Nun aber ist, allgemein gesprochen,
kein Schein von Schuldbekenntnis, von Buße und Reue zu spüren. Die
Vergangenheit kann erst eine verziehene Vergangenheit sein - das
heißt, eine Vergangenheit, über welcher wir die Stimme von Gottes
Vergebung vernommen haben -, wenn wir zu Buße und Schuldbekenntnis

kommen. Wie aber können wir etwas von Vergebung wissen, wenn
wir nicht begreifen, daß es etwas zu verzeihen gibt?

Das ist die tiefste Not unserer Zeit, soweit es politische, nationale
und internationale Angelegenheiten betrifft: Wir kennen das Vergangene

nicht als eine verarbeitete und verziehene Vergangenheit — wir
wissen nur von einer vergessenen Vergangenheit. Nur wenn wir das
Vergangene verarbeiten wollen, wenn uns das Gewesene wirklich
verziehen ist, nur dann ist die Möglichkeit eines neuen Anfangs gegeben.
Unsere Handlungsfähigkeit wird dann nicht gelähmt, sie wird vielmehr
in der guten Richtung angefacht...» (Das Redaktionskollegium)

t. Die Doppelnatur der Gewaltpolitik
Im untergründigen Urteil und im stilleren Wissen mögen die Menschen

zu aller Zeit die Herrschaft der Macht und das Regiment ihrer
Gewalt als ein Übel, vielleicht als notwendiges Übel einer bösen Welt

117



angesehen haben. Aber nicht in der Öffentlichkeit, nur im Verborgenen
und in Erfahrungen großen Leides war der Ort solcher Urteile und
solchen Wissens. Und nur aus solchem Urteil und Wissen kann alle
politische Macht und alles Regiment ihrer Gewalt mit dem Namen Gewaltpolitik

benannt werden. Nur derjenige, der nicht allein die unordentliche

Gewalt, sondern auch noch alle ordentliche und rechte Gewalt als
Folge menschlichen Versagens versteht und bis in die innermenschlichen
Gründe lefeter politischer Entscheidungen verfolgt, ist versucht, diesen
Namen so zu brauchen.

Für das öffentliche Bewußtsein und für das Selbstverständnis der
politischen Ordnung waren in der Regel Überzeugungen und Meinungen

dieser Art unbrauchbare und müßige, unverständliche, unverständige
und unbekannte Ansichten von Außenseitern. Politische Bedeutung

kam ihnen höchstens zu, wo sie, etwa in kultischem Gewände, die
praktische Politik mit unpolitischen Stimmungen ergänzen oder auch

nur verzieren konnten. Mag auch mancher Realpolitiker mehr von ihnen
gewußt haben, für die Allgemeinheit galten sie nichts. Denn in der Not
des Tages erfuhr sie ja die politische Macht immer wieder als etwas
Gutes. So drückend diese auch werden konnte, sie sorgte doch dafür,
daß die Bösewichter, die Diebe, Räuber und Mörder im Zaum gehalten
wurden, daß die Bauern säen, die Handwerker schaffen und die Kaufleute

handeln konnten, daß Friede im Lande war. Die öffentliche Macht,
die für diesen Frieden sorgte, war so segensreich, daß sie den meisten
Menschen nicht als gewaltpolitische Macht erschien.

Gewaltpolitik ist etwas anderes. Sie ist böse. Sie ist der öffentliche
Wille der Gewalttätigen, ist öffentliche Gewalttat. Für die Allgemeinheit

ist sie das Gewaltregiment, in dem Maße es als die öffentliche
Ordnung zerstörend in Erscheinung tritt.

Wir brauchen nun hier nicht zu entscheiden, ob es überhaupt
politische Macht gibt, die in keiner Weise Gewaltpolitik genannt werden
dürfte. Für die gegenwärtige Betrachtung ist eine solche Entscheidung
nicht nötig. Wir lenken vielmehr unseren Blick auf diejenige öffentliche
Macht, deren gewaltpolitischen Charakter niemand bestreitet: auf die
Gewalt zwischen den Menschen, die zerstört und als in stärkerem Maße
zerstörend empfunden wird. Diese offensichtlich zerstörende Gewalt
zwischen den Menschen meinen wir unter dem Namen der Gewaltpolitik.

Nach ihrer Natur fragen wir.
Soweit wir zurückschauen, seit es Menschen gibt, ist aus den

Schwierigkeiten der menschlichen Gesellschaft diese Gewaltpolitik geworden.
Allzeit gab es den Willen und den Geist, der sich in Gewaltakten Raum
schafft, wenn Not und Übermut diesen Raum fordern.

Im Begriff der Gewaltpolitik steckt nur zufällig das griechische Wort
Polis, Stadt. Ehe es Griechen und Städte gab, gab es Gewaltpolitik, und
es gibt sie heute noch, nachdem längst die Städte und ihr Staat nirgends
mehr die Einheiten der öffentlichen Macht sind. Polis, wie dieses Wort
118



im Begriff der Politik überhaupt und im Begriff der Gewaltpolitik steckt,
meint wesentlich nur das gesellschaftliche, das soziale Moment unserer
menschlichen Wirklichkeit, welche Gestalt es sich auch immer schaffen

mag. Der Mensch, der wesentlich nicht Einzelwesen ist und sich je nach
seinen Verhältnissen findet, dieser Mensch, sofern er die Theorie Und
Praxis der Gewaltakte übt, ist uns der Inbegriff der Gewaltpolitik.

Wenn wir nun diesen Menschen und sein Werk durch den mannigfaltigen

Lauf der Geschichte verfolgen und auf den Zusammenhang seiner

Wirkungen achtgeben, so finden wir: niemals hat es Gewaltakte
gegeben, die ausschließlich negativ genannt werden könnten. Wir
finden: zu allen Zeiten haben der Gewaltmensch und seine Gewaltpolitik
eine doppelte Rolle gespielt, eine negative und eine positive. Auf diese
doppelte Rolle müssen wir achten.

Gewaltpolitik ist immer und wesentlich zerstörerisch. Der Gewaltgeist

verstümmelt immer die Wirklichkeit. Es gibt keine Gewaltakte,
die nicht vernichten. Vernichtung gehört zu ihrem Wesen. Gewaltpolitik

ist aber niemals nur negativ und nur vernichtend. Was der Wille zur
Gewalt auch immer an Zerstörungen angerichtet hat, er stiftete und
sicherte zugleich doch immer wieder schlecht und recht neue politische
Ordnung.

Sogar der schlimmste aller Gewaltakte, den wir uns denken können,

machte keine Ausnahme. Auch den radikal bösen und nur mehr
zerstörerisch erscheinenden Akt, der aus bloßer Lust an Vernichtung
geschieht, sehen wir aus seiner positiven Rolle nicht vollkommen herausfallen.

Wenn nicht anders, so erscheint sein Gutes noch in Quellen
neuer Kraft, von denen es scheint, daß sie oft nur durch äußerste Bosheit

geschlagen werden können. Und das eindringende Nachdenken
erkennt, daß urböse Absicht noch positive Ursachen hat, daß sie ohne positive

Gründe auch in ihrer Verneinung nicht möglich ist, daß es zur
Natur alles Negativen, Zerstörenden und Bösen gehört, zwittrig zu sein
und das Gute nötig zu haben, ehe es als Schlechtes möglich ist.

In der wesentlichen Zwiespältigkeit des Bösen überhaupt finden wir
den lefeten Grund der Doppelnatur jeder Gewaltpolitik. Und aus dem
Wissen um die unaufhebbare Zwiespältigkeit alles Bösen ergibt sich,
daß auch die schlimmste Gewaltpolitik nicht einfach negativ sein kann
und immer noch zugleich positive Zusammenhänge behält. Es gibt
Gewaltpolitik, die einfach negativ sein will. Aber all ihr negativer Wille
vermag ihre Doppelnatur nicht aufzuheben.

In der Regel will Gewaltpolitik nicht negativ sein. Sie will nicht
zerstören um der Zerstörung willen, sondern um irgendeines Zieles willen,
das ihr wertvoll und positiv erscheint, das als positives Motiv oft auch
noch dort drängt, wo Verstand und Absicht es negativ oder gar nicht
findet. So kommt es, daß ein Gewaltregiment sehr selten offenkundig
die Grenzen der normalen Politik soweit durchbricht, daß der
Allgemeinheit hinterpolitische Zusammenhänge erschütternd deutlich und be-

119



wüßt werden. Mag es sich vielleicht skrupellos und verbrecherisch gegen
seine Gegner durchsefeen und sichern, es gewährt der Öffentlichkeit dabei

doch wenigstens die Sicherheit, die es selber braucht, um sich zu
erhalten. Das gilt für das Gewaltregiment der großen Welt nicht anders
als für die Politik der offenen und getarnten Ortstyrannen aller Zeit.

Nicht selten stand die negative Wirklichkeit der Gewaltpolitik
vollkommen im Dienst ihrer positiven Funktion. Selbst im akuten Gewaltakt

konnte noch positive Absicht einziger Beweggrund sein. Das gilt
besonders von der ordentlichen richterlichen Gewalt. Auch ihr äußerster
Fall, die Vollstreckung eines Todesurteils, macht in den Vorstellungen
der Richter keine Ausnahme. Es gilt auch für die rechte politische
Gewalt. Es galt in der Vergangenheit noch von der äußersten Weise dieser

politischen Gewalt, vom Krieg als der ultima ratio, als dem lefeten
sinnvollen Mittel vergangener Politik. Die Wirklichkeit des Krieges und
das nüchterne Wissen um seine Gewalt wogen ja das Regiment der
Welt aus, mäßigten die Kleinen und sefeten auch den Großen Grenzen,
die sie nicht ungestraft überschreiten konnten, mochten ihr Gewaltgeist
und die Versuchung zu Gewaltakten auch noch so groß sein.

Was durch solche Betrachtungen und Feststellungen als Doppelnatur
der Gewaltpolitik sichtbar wird, läßt sich durch einen Vergleich treffend
deutlich machen: Wie die Krankheit eines Menschen das akute Stadium
einer Krise zu seiner neuen Gesundheit ist, so war die Gewaltpolitik
der Vergangenheit im akuten Stadium des Gewaltaktes eine Krise zu
einer gewissen neuen politischen Gesundheit. Was wirklich negativ an
ihr war, stand zugleich helfend und ausgleichend im Dienst einer
positiven öffentlichen Ordnung. Wie es zur Natur der Krankheit gehört,
zu zerstören, um zu heilen, also negativ und positiv zugleich zu sein, so
dürfen wir sagen, die Doppelheit der Gewaltpolitik, einerseits negativ
und zerstörerisch zu sein, andererseits positiv-aufbauend, herstellend
und erhaltend, gehöre zu ihrem Wesen, sie mache ihre Natur aus.

2. Die moderne Veränderung der gewaltpolitischen Natur
Wer erkennt, daß die Natur der Gewaltpolitik ebenso wesentlich eine

positive Seite hat wie eine negative, muß zugleich die tiefgreifende
Veränderung bemerken, die allmählich und immer stärker in der Natur der
Gewaltpolitik vor sich gegangen ist und seit den beiden Weltkriegen
in großen Sprüngen erfolgt. Die technische Entwicklung der jüngsten
Zeit verleiht der Gewaltpolitik nun fast unbeschränkte Möglichkeiten,
zu zerstören. Sie nötigt und zwingt ihr auf, diese Möglichkeiten der
Vernichtung wahrzunehmen. Da der gewaltpolitische Machtkampf seiner

Natur nach aus sich heraus das Äußerste tun muß, um «erfolgreich»
zu bleiben, muß er sich schließlich der fast unbeschränkten Möglichkeiten

bedienen. Seine zerstörerische Natur wächst unvermeidlich und
immer offenkundiger ins Unabsehbare. Zwar bleibt auch jefet noch die alte

120



Doppelnatur der Gewaltpolitik, sofern der Mensch hinter allen Trümmern,

die sie schaffen wird, noch einen guten Sinn sefet und einen Sinn
auch dort noch annimmt, wo keiner mehr greifbar zu sein scheint und ist.

Es besteht kein Anlaß, anzunehmen, unsere Wirklichkeit überhaupt
gehe in Sinnlosigkeit unter. Im Gegenteil, die Schwierigkeiten dieser
unserer Wirklichkeit erzeugen die Sinnfrage neu und treiben Antworten

hervor, die unser gesamtes Denken und Handeln zu neuem Sinn
revolutionieren. Für die moderne Gewaltpolitik sind die Antworten von
größter Wichtigkeit, sofern sie das politische Bewußtsein aus seinem
bisherigen Glauben, Politik sei selbständig und könne sich wenig nach
außerpolitischen Zusammenhängen richten, heraussprengen. Sie sind
wichtig, sofern in ihnen ein neues politisches Bewußtsein vorbereitet
wird.

Für die innere Funktion der alten «Politik nach ihren eigenen
Gesefeen» ist aber zunächst eine andere Einsicht einflußreicher: in den
gewaltpolitischen Folgen, die sie nach ihren eigenen Gesefeen hervorruft
und hervorrufen muß, im abzusehenden zwangsläufigen Ausbruch ihrer
eigenen Katastrophe findet sie selbst keinen Sinn mehr. Während noch
im zweiten Weltkrieg eine Kriegspartei mit ziemlicher Sicherheit
errechnen konnte, wann sie die andere Seite unter Material ersticke und
so den Sieg erringe, läßt die gewaltpolitische Entwicklung heute je länger

je weniger nüchtern eine sichere Berechnung zu. Das ist so
offensichtlich, daß einige Machtgruppen aus Sorge vor dem schwindenden
Vorteil noch schnell den Krieg wollen, ehe alle Aussicht auf Erfolg und
und Nufeen verschwunden ist. Ihr Wille kann den Krieg nicht unmittel-
auslösen, aber er ist eine der Kräfte auf die Katastrophe hin, die
auszumalen manche Phantasie in Angst und Sorge sich bemüht.

Auch wenn wir jener Phantasie, die den Untergang der Menschheit
und ihrer Welt als notwendiges Ende und reale Gefahr der modernen
Gewaltpolitik ausmalt, Grenzen sefeen, müssen wir zugeben, daß die
moderne Gewaltpolitik sich der politischen Sinnlosigkeit offenkundig
zubewegt, dahin, wo jeder von uns, auch der Politiker selbst, nur mehr
politische Zerstörung und keinen positiven politischen Sinn mehr
erkennt. Die moderne Gewaltpolitik treibt zum Wettrüsten, das
Wettrüsten saugt alle Kräfte, nicht nur die wirtschaftlichen und politischen,
sondern auch die die kulturellen in sich auf, wird zur totalen Vorbereitung

des totalen Krieges und endet aus sich notwendig in diesem totalen
Krieg, in einem Krieg, dessen politischer Sinn nicht erst unter dem
Eindruck seiner Zerstörungen geleugnet werden wird, sondern jefet schon
verneint ist. Die in diesem Kriege endende moderne Gewaltpolitik weiß
ihr blutiges Ende nicht mehr als ultima ratio. Ihr Krieg ist nach ihrer
eigenen Oberzeugung nicht mehr ihr lefetes sinnvolles Mittel. Der künftige

Krieg verspricht, ihre ultima irratio zu werden, der politische
Unsinn der verzweifelten modernen Gewaltpolitik, den die Gewaltpolitiker
selber nicht mehr wollen, den sie aber machen, als wollten sie ihn.

121



Wenn wir den Vergleich der Krankheit auf diese moderne Entwicklung

der Gewaltpolitik anwenden wollen, können wir nicht mehr sagen,
sie sei Krankheit zu neuer politischer Gesundheit. Die moderne Gewaltpolitik

ist Krankheit zum politischen Tode geworden.

3. Der Anfang der modernen Gewaltlosigkeit
Auch wer die inneren Zusammenhänge der modernen Politik, die

diese zu einer unsinnigen Gewaltpolitik machen, nicht genügend oder

gar nicht sieht, kann einfach aus den äußeren Tatsachen ablesen, wie sie
sich zur totalen Vorbereitung des totalen Krieges entwickelt und diesen

aus der wirklichen und angeblichen Absicht, ihn zu verhindern, herbeiführt.

Immer seltener werden diejenigen, die den Krieg nicht wollen und
ihn auch nicht wider ihren Willen machen. Eine ins Ungeheure wachsende

Rüstungssuggestion ergreift endlich auch den schwankenden und den
ablehnenden Willen und läßt ihn schließlich ja gegen sich selber sagen.
Es gibt nur ein Bild, das diese eigenartige Entwicklung treffend
kennzeichnet: Je länger je mehr verwandelt die moderne Welt sich in einen
einzigen Mechanismus, der wie eine Höllenmaschine exakt seiner
Detonation zuarbeitet. Unsere Welt wird selbst eine Art Höllenmaschine,
in der wir sifeen, von der wir wissen, daß sie explodieren wird, und
in der wir mit vollem Bewußtsein ein Rädchen und Zähnchen des
Uhrwerkes sind, das auf Explosion entweder schon eingestellt ist oder bald
eingestellt sein wird.

Als kurios emfinden wir den Eifer, mit dem wir uns für unsere
Selbstvernichtung plagen, die Wachheit, in der wir unsere Selbstvernichtung

als Werk unserer eigenen Hände verstehen, die Ablehnung
dieses Werkes unserer eigenen Hände, unsere Ohnmacht, in der
wir dieses Werk doch verrichten und die Ablehnung unwirklich machen.

Aber noch ist die Katastrophe nicht da. Noch liegt derjenige Teil
unserer Geschichte vor uns, in dem die moderne Gewaltpolitik ihre
doppelte Natur verliert, keinen positiven politischen Sinn mehr zeigt und
politisch negativ, sinnlos und zerstörend wird. Und die sich vollziehende

Spaltung der gewaltpolitischen Doppelnatur läßt die positive
Funktion der modernen Gewaltpolitik nicht spurlos verschwinden. Das
Wissen um die negative Zukunft zieht vielmehr die positive Funktion
der Gewaltpolitik stark in die Gegenwart und schafft etwas in der
Menschenwelt, was noch nie in ihr war. Vor dem einseitigen Triumph der
negativen Natur der Gewaltpolitik hat sich ihre positive Natur zu einem
positiven Impuls zusammengeballt, der nichts Negatives an sich hat, der
als Frage, als zwingende Forderung und als harrende Kraft solange real
ist, bis die negative Natur der Gewaltpolitik die bestimmende politische
Realität wird.

Die Sorge vor dieser negativen Entwicklung ist den Menschen über
alle ihre Gegensäfee hinweg gemeinsam. Sie ist und schafft das erste

122



aktuell-politische Gemeinsame der Menschheit. Dem passiven
Zuschauer stellt sich in diesem Gemeinsamen freilich noch wenig dar.
Unerfüllt und ungestaltet ist da ein Wille, in dem Angst die Vorherrschaft
hat, in dem der teilnahmslose Betrachter alles Gemeinsame nur als
Beieinander vieler Spielarten der Furcht erkennt. Nur derjenige, dessen

Sorge sich frei von Angst und Furcht macht, gewahrt, wie auch noch in
der Angst und Furcht die alte Welt zu radikalen Veränderungen drängt.
Er sieht: eine neue Welt bereitet sich in Angst, Furcht und Sorge
aller vor.

Die Veränderungen, in denen die heutige Menschenwelt begriffen
ist, lassen sich immer mehr als so gewaltig und umstürzend erkennen,
daß wir von einer kopernikanischen Wendung der modernen Gewaltpolitik

sprechen dürfen. Während im ganzen die alte Welt scheinbar
und wirklich noch unverändert weiterrollt, ist zum erstenmal in der
Geschichte der Fall eingetreten, daß nicht mehr nur der private, verlassene

und verlorene Einzelne aus sittlichen und religiösen Motiven den
gewalttätigen Willen und seine Formen verwirft. Der Politiker als
Politiker sieht sich genötigt, seine eigene Gewaltpolitik zu verwerfen. Seine
eigene realpolitische Einsicht in die Sinnlosigkeit seiner traditionellen
Politik bereitet ihn selbst und sein Werk für das unbekannte Neue. Und
die Sorge der Menschen vor den Folgen des bekannten Alten bietet sich
als unerschöpflicher und unendlicher Quell der Kräfte dar, das Neue
zu gestalten. Bisher waren die Menschen, die gewaltlos zu denken und
zu handeln versuchten, in real- und tagespolitischer Hinsicht Utopisten.
Wo sie die Gewaltlosigkeit zur politischen Forderung erhoben, mußten
sie als naive Schwärmer erscheinen, ohne jede Bedeutung für den Lauf
der öffentlichen Dinge. Anders als mittelbar - etwa wie Jesus und der
hl. Franz — konnten sie auf die Politik nicht wirken. Sie waren politisch
nicht amtsfähig. Das wird allmählich anders. Nicht weil der moderne
Politiker durch pazifistische Lehren bekehrt worden wäre, sondern weil
er erkennen muß, daß er mit seiner eigenen Politik am Ende ist, daß ihr
negativer Zusammenhang sie unsinnig macht, also von innen heraus
kommt er dazu, seine eigene Politik zu verwerfen. Gewaltloser Wille
ist nur mehr ein anderes Wort für die sich selbst verwerfende Gewaltpolitik.

In der Verwerfung erzeugt die herrschende Politik politische
Chancen, die wir als Chancen des gewaltlosen Willens und als erste
Aussicht auf unmittelbare politische Wirkung dieses Willens bezeichnen.

Im groben Gang der Allgemeinheit äußert die sich hier vollziehende
Wandlung sich zunächst nur in der aufmerksamen Achtung, die der
gewaltlose Wille nach seinem ersten großen realpolitischen Einbruch in
die moderne Welt wachsend auch bei Politikern findet. Im stillen
vollzieht sich aber mehr. Eine Umkehrung der Rollen findet statt. Die Zeit
ist gekommen, da die gewaltlosen Utopisten und Schwärmer Realpolitiker

werden können und müssen. Die Zeit ist gekommen, da die «Real-

123



Politiker» ideologisch verrannte Utopisten werden, wenn sie sich nicht
von ihren gewohnten gewaltpolitischen Vorstellungen und Praktiken
lösen. Eine doppelte Revolution ist im Gange. Nicht nur die Traditionen
der alten Gewaltpolitik werden aufgehoben. Auch der Charakter des
alten Pazifismus wird verändert. Wir müssen uns bewußt in den Dienst
der doppelten Veränderung stellen. Dem alten Pazifismus bewußt
machen, daß seine utopische Periode zu Ende geht, ist ähnlich wichtig,
wie die Realpolitiker zu veranlassen, theoretisch und praktisch zu
berücksichtigen, daß ihre alte Realpolitik schon länger begonnen hat,
utopisch zu werden.

Es ist natürlich und verständlich, daß die moderne Gewaltpolitik
zunächst Zuflucht zu Kompromissen sucht. Sie muß sich soweit mäßigen
wollen, daß sie wieder in den Rahmen ihrer eigenen Vernunft kommt.
Aber es liegt in der Natur der Gewaltpolitik und im Zwang ihrer
gegenwärtigen Weltverfassung, daß alle Versuche zu Kompromissen am Ende
erfolglos bleiben. Der einzige Sinn versuchter Kompromisse ist vielleicht
darin zu sehen, daß sie Zeit gewinnen helfen, die die radikalen
Konsequenzen aus der modernen Gewaltpolitik heraus brauchen, um politisch

wirksam zu werden.
Wir ziehen diese Konsequenzen als politische Konsequenzen mit

unserer ganzen Existenz. Da sie realpolitische Konsequenzen sind, müssen

wir wollen, daß sie politisch, das heißt allgemein und auch von den
Politikern gezogen werden. Die Gesamtheit der radikalen Konsequenzen

aber nennen wir die gewaltlose Konsequenz der modernen
Weltpolitik.

4. Die historische Definition der politischen Gewaltlosigkeit
Wer eine allgemeingültige und zeitlose Definition der politischen

Gewaltlosigkeit sucht, muß die Ursachen der Gewaltpolitik und die Folgen

der Gewaltlosigkeit mit in die Definition hereinnehmen. Er muß
etwa sagen, gewaltlos sei diejenige Politik, die selbst auf politische
Gewaltakte verzichtet und allgemeine Verhältnisse schafft, die keinen Boden
für gewaltpolitische Krisen lassen. Das heißt, er muß ein «Ideal»
entwerfen, das vollkommen von den Spannungen absieht, in denen sich die
menschliche Geschichte entwickelt, und so leer ist, daß es überall und
nirgends paßt und politisch wenig nüfelich, ja zuweilen schädlich ist.

Aus diesem Grund und aus anderen Gründen, die erst im Verlauf
der Untersuchung zur Sprache kommen können, verzichten wir
ausdrücklich auf eine unhistorische Definition der politischen Gewaltlosigkeit.

Und den Verzicht auf eine unhistorische Definition, die Bindung des

Begriffs der politischen Gewaltlosigkeit an seine historische Situation
nennen wir die historische Definition der Gewaltlosigkeit.

Wir wollen lediglich für unsere Zeit, für unsere moderne Welt in
ihrer gegenwärtigen Situation die Konsequenzen ziehen, von denen

124



nachzuweisen ist, daß sie möglich und historisch notwendig sind. So ist
die gewaltlose Konsequenz der modernen Gewaltpolitik zu verstehen.

Aber auch diese moderne Konsequenz sagt noch nicht, daß in der
modernen Welt die politische Gewaltlosigkeit überall auf demselben
Wege und zum selben Inhalt zu ziehen ist. Ihr Motiv ist gleich. Aber
aus demselben Motiv beschreitet der gewaltlose Wille in den verschiedenen

Situationen notwendig verschiedene Wege auf verschiedene Ziele.
Wenn Gandhi als der erste Meister der modernen politischen
Gewaltlosigkeit unter gewissen Umständen zur Gewalt rät, drückt sich darin
unmißverständlich die Bindung gewaltlosen Verhaltens an gewisse
Voraussefeungen aus. Gandhi meint dabei vor allem, daß der gewaltlose
Wille selbst stark und kräftig entwickelt sein müsse. Und sicher ist es
richtig, daß in jeder Situation der gewaltlose Wille als so stark gedacht
werden kann, daß er in jeder Situation als möglich und wirksam
angenommen werden muß. Die Forderung der entsprechenden Wirkung
gilt insofern immer und für alle. Und dennoch wagten wir sie schwerlich
nüchtern und praktisch zu denken, wenn die moderne Situation sie nicht
über die bloße Denkarbeit hinaustriebe, so hoffnungsvoll verlangte und
ihr besondere politische Aussichten eröffnete.

Wie muß der gewaltlose Wille diese Aussichten nun wahrnehmen?
Sie gelten zum Beispiel doch auch für die beiden Vormächte der
gegenwärtigen gewaltpolitischen Entwicklung der Welt, für die USA und die
SU. Könnte nun etwa der Präsident der Vereinigten Staaten plöfelich
radikale Forderungen der Gewaltlosigkeit in Amerika durchsefeen wollen?

Dürfte Stalin für die Sowjetunion und den Weltkommunismus
plöfelich die Parole der radikalen Gewaltlosigkeit ausgeben? Das Äußerste,

was jeder von beiden tun könnte, wäre vielleicht, zurückzutreten. Ein
solcher Rücktritt könnte die gewaltlose Entwicklung der Welt unter
günstigen Umständen einen großen Sprung vorwärtsbringen. Aber die
Gewaltpolitik beider Mächte änderte sich zunächst nicht.

Erst wenn von unten herauf und greifbar in Wirtschaft, Politik und
Kultur die Kräfte gewachsen sind, die eine gewaltlose Politik zu tragen
vermögen, kann und muß sie werden. Unter den herrschenden
Bedingungen zur gewaltlosen Politik übergehen wollen, würde für die USA
heißen, an die Stelle einer starken Politik eine schwache und schwankende

sefeen wollen. Und wenn Moskau jefet die Gewaltlosigkeit
proklamierte, brächte es die gesamte Welt in beträchtliche Unordnung.

Die gewaltlose Politik hat nur Aussicht, sie ist nur möglich, wo sie
die stärkere Politik ist. Ihre Stärke braucht nicht in Quantität zu
bestehen. Im Gegenteil, der gewaltlose Wille führt Kräfte in die Politik
ein, die nach gewaltpolitischen Vorstellungen wenig bedeuten. Das beste
Beispiel ist die gewaltlose Kolonialrevolution Indiens. Wie immer sie
beurteilt werden mag, ohne die stille persönliche Leistung des einen
mittellosen Menschen Gandhi ist sie als gewaltlose Revolution nicht
denkbar. Der gewaltlose Wille kann dem politischen Gesefe der Stärke

125



durch neue Kräfte neue Möglichkeiten eröffnen. Aber er hebt dieses
Gesefe, nach dem der Stärkere entscheidet, nicht auf. Solange irgendwo
zur Gewaltlosigkeit übergehen bedeutet, aus einem starken Politiker
einen schwachen machen, ist der gewaltlosen Politik selbst dann nicht
gedient, wenn durch ein besonderes Schicksal und durch lefete persönliche

Entscheidung ein starker Politiker sich zur Gewaltlosigkeit
bekennte. Sein Bekenntnis müßte stark sein, und es wäre erst stark, wenn
es quantitativ oder qualitativ den Gegenkräften gewachsen wäre. In
jedem anderen Fall kostete es dem Bekennenden seinen politischen
Einfluß. Überall, wo starke Gewaltpolitik herrscht, kann die gewaltlose
Konsequenz nicht anders wirklich werden als dadurch, daß ihr Wille
in Theorie und Praxis sich durch persönliche Leistung und Opfer
entwickelt, bis auch der Gewaltpolitiker mit der Gewaltlosigkeit als einem
politischen Faktor zu rechnen beginnt. Entwicklung von unten herauf ist
nötig. Allerdings gilt dieses Von-unten-Herauf nicht nur für Menschen,
die ohne öffentliches Amt sind. Jeder Mensch, gleich wie niedrig oder
hoch er gestellt erscheint, nimmt mit seinem ganzen persönlichen
Gewissen, mit all seinen Möglichkeiten, mit seiner ganzen Existenz an der
Entwicklung von unten herauf so oder so teil.

Wer wollte in Worten die Buntheit einfangen und vorwegnehmen,
in der der lebendige Wille die gewaltlose Konsequenz der modernen
Welt überall zieht und zu verwirklichen beginnt. Der gewaltlose Wille
wird auch heute schon Forderungen aufstellen, von denen er weiß, daß
sie heute und morgen noch nicht zu verwirklichen sind. Sie sind richtig
und dienen dem neuen Bewußtsein. Aber er weiß und muß wissen: eine
unmittelbare politische Chance hat der gewaltlose Wille nur dort, wo
jeder Versuch von Gewaltpolitik offenkundig schwächer und schlechter
ist als erklärte und ernsthafte gewaltlose Politik.

Dieser lefete Safe wendet das Gesefe der historischen Notwendigkeit
in einer besonderen Weise auf den gewaltlosen Willen an. Er bestreitet
nicht, daß zu jeder Zeit der gewaltlose Wille bedeutend in die Politik
wirken kann. Er schränkt auch die Feststellung nicht ein, daß die
gewaltlose Konsequenz für die ganze moderne Welt reif und fällig ist.
Er gibt aber dem, was wir als historische Definiton der Gewaltlosigkeit
bezeichnet haben, den offenkundigsten Sinn und die eigentliche
politische Aussicht: Erst dort, wo eine starke Politik gar nicht mehr anders
als gewaltlos sein kann, besteht die reale Möglichkeit, die Gewaltlosigkeit

unmittelbar politisch wirksam zu machen. Überall sonst dringt der
gewaltlose Wille trofe der Verderblichkeit und dem Widersinn der
traditionellen Politik nur langsam in diese ein. Die entscheidenden
Einbrüche in die herkömmliche Welt erfolgen dort, wo die gewohnten Mittel

hoffnungslos verbraucht sind und die Not zwingt, die neuen Mittel
einer neuen Politik zu entwickeln. Nikolaus Koch

126


	Die kopernikanische Wendung der modernen Gewaltpolitik zur modernen Gewaltlosigkeit

