Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 3-4

Artikel: Der Triumph Jesu

Autor: Roser, Henri

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139629

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gebet

Herr Gott, verbinde uns mit Jesus Christus, dem Auferstandenen
und Lebendigen, dafl unser Leben ganz verschlungen werde von dem,
was Dein Wille ist in Jesus Christus. Reifle uns los von allem, was uns
irdisch binden will, und mache uns zu freien Leuten, die allzeit ihr Haupt
in die Héhe heben, darum, dafl sich unsere Erldsung naht. Also, all-
michtiger Gott, vertrauen wir Dir auch in unserer schweren Zeit. Ge-~
denke aller Vélker, die Du ja auch sammeln willst in Deinem Reich. Du,
Gott, bist unsere Zuflucht und unsere Hilfe, Dir vertrauen wir bis zum

letsten. Amen. Christoph Blumhardt

Der Triumph Jesu

«Nachdem er die Gewalten und die Michte
ginzlich entwaffnet hatte, fiihrte er sie
offentlich zur Schau auf und triumphierte
in ihm iiber sie.» (Kolosser, 2,15)

Das Weltall ist wahrlich viel unermeflicher, als wir es mit unserm
unzulidnglichen Wissen zu erkennen vermdgen. Die moderne Physik
schliefit uns in eine Sphidre ein, von der niemand sagen kann, ob sie das
Ganze bildet oder ob es jenseits ihrer Grenzen noch eine andere Wirk-
lichkeit gibt. Doch wer kdnnte den Geist hindern, in jene Unendlichkei-
ten jenseits schwindelnder Rdume einzudringen?

Die Welt der Geister aber eignet sich noch besser zu solchen keines~
falls abwegigen Spekulationen. Durch einen Handgriff am Radioapparat
kann ich mein stilles Zimmer mit Musik erfiillen. Weshalb sollte mich der
Glaube nicht in die unseren allzu groben Sinnen verschlossenen Bereiche
einfithren, wo sich jene Fiirsten und jene Machte treffen, die der «Fiihrer
und Vollender» des Glaubens gekannt, herausgefordert und besiegt hat?

Oder ist heute nicht mehr die Zeit dazu, die Engel und Damonen,
die Michte und Herrschaften, die Throne und die Herrlichkeiten, das
ganze Panddmonium vergangener Weltbilder zu beschwdren? Denn die
Technik hat doch unsern Himmel entzaubert und unsere Erde verengert.
Wenn sie aber keinen Namen haben, der ihnen Persénlichkeit verleiht,
und keine Bezeichnung, durch die sie beschrieben werden und einen
Charakter erhalten, werden sich die finstern Madhte, welche sich unter
dem Spiel der Instinkte und der Leidenschaften in uns verbergen und
unterirdisch, hinter der Maske des Fatums, durch die ganze Welt-
geschichte geistern und wirken, nicht fiir diese Verleugnung réichen, in~
dem sie unser Wissen verwirren und unser Gewissen verfithren? Die
Psychologen, die Psychoanalitiker, die Psychotechniker mithen sich ab,

89



diese Midhte zu entdecken, sie einzuordnen, sie zu zihmen, bis diese, un~
erwartet, gleichsam in einer Pirouette, den ganzen Gelehrtenapparat miih~
seliger Wissenschaft zum Teufel schicken. Und von neuem bricht ihre
schwarze Phantasie los und spottet unser wie eh und je.

Sind die Menschen denn weniger gequilt, seit sie sich selber die
Zwangsjacke eines naiven Rationalismus angezogen haben? Ist die
«Libido» Freuds weniger anspruchsvoll als der «Cupido» der Alten?
Bergson sagte, unsere Zivilisation, welche die Géttin Aphrodite nicht
mehr kennen will, sei dafiir den Aphrodisiaka hdrig. Und wenn wir auch
nicht mehr erwarten, eines Tages in Walhalla den Nektar der Gétter zu
trinken, der zum voraus alle irdischen Trunkenheiten rechtfertigt, so sind
wir dennoch nicht befreit vom Wiiten eines zunehmenden Alkoholismus,
Wir kodifizieren das Kriegsrecht, wir standardisieren die Waffentypen,
aber wir verhindern damit nicht, dafl die Dimonen der Furcht und des
Hasses sich unter uns herumtreiben und lauern, wen sie ergreifen kdnn~
ten, oder vielmehr sich aller zusammen bemichtigen wollen, um uns
eines Tages gegeneinander in den Tod zu hegen.

Nidht alle Madhte und Herrschaften, von denen Paulus spricht, waren
in seinen Augen ZerstSrungskrifte, nicht alle erklirte Feinde Gottes.
Aber sie scharten sich, soweit es das Heil des Menschen und der Welt
betrifft, um das Zeichen der Ohnmadht. Und so bedienten sie tatsiachlich
nur die [llusion und den Tod.

Gewill begegnen wir bewundernswerten Opfertaten inmitten der
Orgien auf den Schlachtfeldern und vernchmen selbst aus dem Sumpfe
der Prostitution Rufe voller Heimweh nach dem Trost einer reinen Liebe.
Aber Prostitution und Schlachtfelder tSten das Ziel, dem wir doch ver~
zweifelt zustreben. Und mitten in diesem Wirrwarr von Gut und Bése,
von Wahr und Falsch, von Rein und Unrein, von triigerischem Traum
und allzu harter Wirklichkeit, in dieser Ddmmerung, woran der miide
Abend mehr Anteil hat als die Morgenrste, lebt der Mensch — auch wenn
er mittels seiner Philosophien und Sitten, seiner Reformen und Revolu~
tionen, seiner Religionen und Gottesleugnungen, seiner Hoffnungen und
Verzweiflungen, ja mit seinem ganzen Dasein und mit seinem Tod zu Gott
schreit — doch auflerhalb des Kénigreiches, welches Gott gegriindet hat.
Solange, bis Jesus Christus kommt.

Gefihrlicherweise verkdrpern sich zudem die «Michte» in sehr kon-
kreter Art. Sie handeln und wirken durch die Vermittlung menschlicher
Geschdpfe, die sie hthnend in eine symbolische Stellung hinaufheben und
sie dadurch aller tiefen und wahren Menschlichkeit berauben. Pilatus ist
nicht mehr Pilatus, sondern der brauchbare Reprisentant einer Gewalt~
herrschaft, Kaiphas ist nicht mchr Kaiphas, er ist die Verkdrperung der
hachsten Autoritit der jiidischen Religion. Diese Personen sind nicht
mehr sie selber; sie vertreten etwas: die Politik, die Religion. Wie Schau-~
spieler spielen sie eine Rolle. Sie denken nicht mehr als Mensch, sie sind
nicht mehr Mensch; sie denken als ein Kollektiv und sind Vertreter eines

90



Kollektivs. Die herrschende Moral, welche unbedingt auf das einzelne
Individuum bezogen ist, gilt nicht mehr fiir sie. '

M3ge er sterben, der galildische Vagabund, den man zwar keines
Verbrechens beschuldigen kann; aber es soll ja nicht die kleinste Ver-
wirrung die glatte Ruhe des R&mischen Imperiums krauseln! Ja, er
werde gekreuzigt, er, dessen Gottesldsterung in den Augen der Priester
vor allem darin besteht, die Sicherheit des Volkes, die aber nur als Vor-~
wand fiir die Sicherheit der eigenen klerikalen Herrschaft dient, in Gefahr
zu bringen! Der Pilatus unserer Tage wiirde sich ohne Zweifel als Republi~
kaner ausgeben und Kaiphas als Christ. Aber Vorsicht: sie werden
immer noch den Gerechten t&ten, indem sie ihn in der Person irgend-
eines unscheinbaren, einsamen Zeugen an irgendeinem  Exekutions~
pfosten erschieflen oder wenn sie Arme und Kinder, mit denen der Ge-~
rechte eins ist, durch ithre Atombombe zerreifien!

Denn ungeachtet der Widerlegungen einer langen Geschichte lauft
ihre ganze Weisheit, durch die Stimme von Experten, Technikern und
allen den «Realisten» in der Welt verkiindet, in sturer Wiederholung
immer noch da hinaus: wenn man den Frieden wolle, miisse man zum
Krieg riisten, oder: man miisse die Wirtschaft ihren autonomen Gesetsen
{iberlassen, falls man wiinsche, dafl einigermaflen Ordnung im &ffent~
lichen Leben gewihrleistet sei. Und unter der Agide einer solchen
«Weisheit» wird die Ordnung sich weiterhin schamlos tiber die Gerech-
tigkeit lustig machen, und weiterhin entsteht aus Frieden Krieg.

Denn diese «Weisen» kombinieren das Wirkliche der Zeit mit dem,
was sie verteidigen m&chten, oder sie versuchen, sich von der ewigen
Wirklichkeit etwas anzueignen. Aber ohne gentigende Demut. Wird ihnen
nicht auch die ewige Wirklichkeit zu einem Element der Redhtfertigung
fiir zweifelhafte Kompromisse? Sie rechnen es Gott zu, was doch allein
die Ordnungen dieser Welt und ihre scheinbar unabwendbaren Ver-
hangnisse zur Stinde der Menschen verdichten. Sind es Theologen, dann
erkennen sie der Siinde eine so grofle Wirkungskraft zu, dafl sie am
Ende die Wirksamkeit und die Kraft der Gnade bestreiten miissen. Und
sie sechen nicht, oder tun so, als ob sie nicht sihen, daf tatsichlich ihr
Gott heute das Gesicht Mammons oder des Cisars oder irgendeines
Gotsen hat, nur nicht das Antlig Jesu Christi.

Deshalb ist es nicht erstaunlich, dal man dazu kommt, sich vor die~
sem armen Teufel von schlechtem Gott zu rechtfertigen dafiir, daff man
thm in ungeheuerlichen Blutopfern hunderttausend, zweihunderttausend
Menschen, Familien, Heimstétten, irdische Gliickseligkeiten, verging-
liche, aber vielleicht auch unvergingliche Zukunftsaussichten und hun~
derttausend Hoffnungen auf den Gott der Liebe zum Opfer darbringt,
nur um eine Schlacht zu gewinnen und, wie man meint, {iber die Zu~
kunft zu entscheiden. So schreibt die Notwendigkeit das Gesets vor und
nicht mehr die Wahrheit. So erschligt das heidnische Fatum die christ~

91



liche Freiheit. So entfernt man sich vom Menschen, nachdem man von
Gott entfernt wurde und weil man sich von Gott entfernt hat.

Jesus Christus dagegen, der gekommen ist, um «die Welts zu retten,
weidcht nicht vom Menschen. Er hat das Einzelwesen nicht vergessen, er
hat es umarmt. Er hat sich nicht vom menschlichen Los gesondert, er hat
es zu seiner eigenen Sache gemacht. Er hat die Menschheit nie im ab~
strakten Sinne gekannt; aber er hat all ihre Schmerzen, all ihre Schande
so konkret, als es mdglich war, auf sich genommen. Er ist nicht als ein
Meister, als ein Grofler, als ein Fiihrer zu ihr gekommen, sondern als
ein Diener, ein Armer, ein Verlassener. Er hat nicht verdammt, aber er
ist selber verdammt worden. Er hat niemanden in den Tod geschickt,
aber er wurde selber gekreuzigt. Er hat auf niemanden Schande gelegt,
aber er hat selber Schande erlitten. Niemand war in solchem Mafle
Mensch, wie Jesus es am Kreuz wurde.

Wihrend des lesten Krieges, in einer Nacht chne Schlaf, aber nicht
ohne Alpdriicken, mufite ich die dumpfen Schlige des Henkers mitanh&-
ren, der auf der andern Seite der Mauer, im Gefingnishof, die Guillo~
tine errichtete. Ich dachte an den ungliidklichen Verurteilten, der bei
Tagesgrauen sterben wiirde. Darauf schweiften meine Gedanken zu
einem andern Verurteilten, zu Jesus Christus. Und wie ich so an den
Verbrecher dachte, der durch seine Freveltat gewissermaflen abgestumpft
sein mufite, und dann an den Gottessohn, der im vollen Bewufitsein sei~
ner Heiligkeit starb, empfand ich das Los des lefsteren als unermefilich
tragischer, da Jesus einen vollen Einblick in die unendlichen Schrecken
dieser Verurteilung hatte, welche, im Abfall von Gott, diese Siinde be~
wirkt, die er auf sich genommen hat. Mir war’s, als horte ich tatsachlich
jenen gewaltigen Schrei, welcher durch die Jahrhunderte heriibertént:
2<Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»

Niemand hat das Menschsein so gekannt wie Jesus, der durch die
von uns verschuldete Siinde starb und fiir die Siinde um seiner Liebe
willen den Tod auf sich nahm. An seiner Seite besteht von nun an keine
Gefahr mehr, dafl man sich iiber die wahre Natur der Schwierigkeiten
irre oder dafl man den weiten Bereich der Gegenmidhte unterschie.
Jesus bietet keine jener Lésungen an, die um so durchsichtiger erschei~
nen, als sie eine ganz trilbe Unkenntnis der Hindernisse, welche von
Anfang an im Grunde des Menschenherzens verborgen sind, beminteln
sollen. Er schligt nicht die feierlichen Liigen vor, welche Sinn und Geist
tiber ihre tatsichliche Arroganz zu tiuschen vermdgen. Er schmeichelt
nicht kiinstlich, indem er denen Erfolg verspricht, die eines solchen aus~
driicklich nicht fahig sind. Er gibt uns den richtigen Blickpunkt dber die
Dinge, weil er uns die wahre Situation aufdeckt, von der aus allein sich
Neues im Feuer der Wahrheit schaffen und verarbeiten [36t.

War Jesus nicht von Sinnen, als er am Abend des lesten Tages sei~
nen Jiingern ankiindigte: «Ich habe die Welt besiegt?»> Denn der «Kos~
mos», von weldhem er hier sprach, ist nicht das Universum schlechthin

92



oder die bewohnte Welt, sondern im urspriinglichen Sinne des Wortes
gehdrt dazu auch die Schénheit, welche gemidfl der Sprache und des
Genies der Griechen, sich und ithr Wesen aus ihren eigenen Gesetien
heraus versteht; ihr Wesen aber ist die Notwendigkeit. «Ich habe», sagt
hingegen Jesus, «das Verhingnis in der Geschichte, die fiir unwider~
ruflich gehaltenen Imperative der Wirtschaft, den Zwang des Geschickes
besiegt und aufgehoben.» Dies versichert er mit unerschrockenem Glau~
ben, mit der sicheren und klaren Stirn des Gotteskimpfers, bevor noch
am Kreuz das Siegel auf sein ganzes Werk gedriickt war.

In der Tat, am Kreuz erst triumphiert Jesus. Alle Siinde der Welt
fiel iber ihn her, aber er beugte sich diesem Ansturm nicht, obwohl er
ihn in die duflerste Versuchung der Verzweiflung trieb, so dafl er schrie:
«Warum hast du mich verlassen?s> H&chster Protest, letite Bestitigung
der Lebenskraft einer Seele, welche sich auch am Rande des Abgrunds
nicht verleugnet. Aber er schlief in Frieden ein: «Es ist vollbrachtl> und
im nie verlorenen Vertrauen: «Ich lege meinen Geist in deine Hande.»
(Iir hat \cflvahrlich die Siinde besiegt, und damit auch die Folge der Siinde,

en Tod. ' :

Ebenso werden auch alle «Michte» gebunden sein, wenn er wieder~
kommt. Einzig seine Welt wird als wahr anerkannt, im Himmel und auf
‘der Erde. Der bisherige Fiirst der Welt wird dem Reiche Jesu weichen
miissen. Der Abgrund der Verlassenheit 6ffnet den Ausblick auf das
Reich des. Vaters. Das Bése, das Fatum, der Tod sind nicht mehr un~
zerstdrbar, Ein unverlierbarer Glanz strahlt vom offenen Grab und vom
offenen Himmel her und erhellt die Welt mit Hoffnung, ja schon mit Sieg.

Und deshalb kann nur Jesus allein das letste Wort in allen mensdh-~
lichen Dingen sprechen, weil er wahrlich mehr dazu berufen ist als jeder
Weise, weil er realistischer ist als jeder Politiker, und die Probleme, die
Tragddien der Menschheit und der Gesellschaft gerade deshalb zu ent-
wirren vermag. Wer immer also hungert und diirstet nach einer wirk~
lich heilenden Handlung, welche den Absichten des lebendigen Gottes
entspricht und dem Vorwirtsschreiten seines Reiches nach dieser Welt
hin wirklich dient, wird nirgendwo, als nur bei ihm, Richtlinien und Wei-~
sungen holen.

So stark ist der Jubel des Apostels angesichts der Grifle eines un~
gewdShnlichen Sieges, da} er ihn mit glinzenden Ausdriidken von {iber~
natiirlicher Ironie verkiinden mufl: «Nachdem Jesus am Kreuz diese
,Michte’ besiegt und entwaffnet hatte, setite er sie dem Gespdtt der
Welt aus, indem er sie hinter seinem Triumphwagen mit sich zog.» Er
spielte damit an die rémische Sitte an, welche die glorreichen Sieger
durch einen in stolzem Prunk rauschenden Siegeszug feierte, wobei die
besiegten Fiihrer, an den Triumphwagen des Kaisers angebunden, dem
Gespdtt der Menge ausgesetst waren, Der Geschichtsschreiber Joseph -
Flavius erzahlt vom Triumph des Titus, am Tage nach der Einnahme von
Jerusalem, welche Jesus prophezeit hatte: «Gold, Silber, Elfenbein

93



glinzte und gleifite da; man sah nichts als Zelte aus Purpurstoff, Sticke~
reien, Edelsteine, seltene Tiere. Uppig geschmiickte Rdmer trugen Ko~
lossalstatuen ihrer Gétter, und darnach folgten die langen Reihen der
Gefangenen. Nach diesen drei bis vier Stockwerke hohe Trophien,
welche die Schlachten und Kriegsschauplie darstellten: verdiisterte Ebe~
nen, brennende Stidte, den blutenden, flehenden Feind, Stréme, welche
die von Eisen und Feuer schon verwiisteten Gegenden iiberfluteten, dies
alles zeigten sie.» Nach dem Raubgut aus dem Tempel in Jerusalem: dem
goldenen Tisch, dem siebenarmigen Leuchter und den Gesetsesrollen
erschienen Vespasian, Titus und Domitian selber und erwarteten, bevor
sie auf das Kapitol stiegen, um dort Jupiter weille Ochsen und ihre gol~
denen Kronen zu opfern, die Kunde von der Exekution Bar-Gioras, des
feindlichen Fiihrers.

Als Jesus am Kreuz iiber die «<Machte» triumphierte, hatte er einen
ebenso glorreichen Sieg errungen und noch mehr als das. Aber in seiner
Art. Befremdend war der Sieg unter dem Anschein der Niederlage ge-~
wesen, ungewdhnlich sollte auch sein Triumph sein. «Hier ist euer K&~
nig», hatte Pilatus hohnlichelnd erklirt. Sie hatten diesen Konig aller~
dings gekrdnt gesehen, aber mit Dornen; sie sahen ihn geschmiickt, aber
mit dem Speichel der Soldateska; er hatte ein Szepter in der Hand, aber
es war ein Schilfrohr zum Zeichen der VerhShnung; er war in Purpur
gekleidet, aber es war ein Militirmantel. Und trogdem war er Kénig.
Gott anerkannte ihn, da er ihn auferweckte, und die Geschichte muflte
ihn anerkennen, da ein Gefolge von Zeugen und Jiingern fiir ihn auftrat.

~ Und er ist in die Herrlichkeit eingezogen. Aber die Trophden seines
Triumphes sind der besiegte Hochmut, die entwaffnete Gewalttitigkeit,
die unwirksam gemachte Unterdriickung und die aufgehobene Ungleich~
heit. Seine Trophden sind die verwandelten Leben, die zum Blithen ge~
brachten geschichtlichen Friihlinge, die entschiedenen Reformationen, die
fruchtbaren Revolutionen, das nahe Reich Gottes. Gelobt sei Gott, denn
wir sehen mit ihm und durch ihn die Welt umgestiirzt und wiederher~
gestellt und erfahren sein Reich, welches zur ewigen Klarheit des aller-
ersten Ostertages vorwirtsschreitet. So ist es, und allem Anschein ent~
gegen ist die Erde den Gewaltlosen versprochen, die Sittigung ist den
Diirstenden verheifien, die Giite des Gottessohnes den Friedeschaffern
und das Schauen Gottes den reinen Herzen. Das sind Versprechungen,
aber sind es wirklich erst Versprechungen? Nein, sie sind schon wirklich
geworden!

Wie anders gestaltete sich das Leben in einer Geschichte, die wieder
so zum lebendigen Gott hingewendet wire! Denn wie begeisternd sind
die Kampfe, die der Sache des Gottesreiches gewidmet sind! Weldh un~
verginglicher und unbeschreiblicher Jubel erhebt sich, der den Zeugen
des auferstandenen Jesus Mut zum Kampfe, ja zum mdglichen Opfertod
verleiht, aber auch die Gewilheit und die Zuversicht auf den sichern
Sieg! Henri Roser

94



	Der Triumph Jesu

