
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 3-4

Artikel: Der Triumph Jesu

Autor: Roser, Henri

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139629

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139629
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebet

Herr Gott, verbinde uns mit Jesus Christus, dem Auferstandenen
und Lebendigen, daß unser Leben ganz verschlungen werde von dem,
was Dein Wille ist in Jesus Christus. Reiße uns los von allem, was uns
irdisch binden will, und mache uns zu freien Leuten, die allzeit ihr Haupt
in die Höhe heben, darum, daß sich unsere Erlösung naht. Also,
allmächtiger Gott, vertrauen wir Dir auch in unserer schweren Zeit.
Gedenke aller Völker, die Du ja auch sammeln willst in Deinem Reich. Du,
Gott, bist unsere Zuflucht und unsere Hilfe, Dir vertrauen wir bis zum
lefeten. Amen. Christoph Blumhardt

Der Triumph Jesu
«Nachdem er die Gewalten und die Mächte
gänzlich entwaffnet hatte, führte er sie
öffentlich zur Schau auf und triumphierte
in ihm über sie.» (Kolosser, 2,15)

Das Weltall ist wahrlich viel unermeßlicher, als wir es mit unserm
unzulänglichen Wissen zu erkennen vermögen. Die moderne Physik
schließt uns in eine Sphäre ein, von der niemand sagen kann, ob sie das
Ganze bildet oder ob es jenseits ihrer Grenzen noch eine andere
Wirklichkeit gibt. Doch wer könnte den Geist hindern, in jene Unendlichkeiten

jenseits schwindelnder Räume einzudringen?
Die Welt der Geister aber eignet sich noch besser zu solchen keinesfalls

abwegigen Spekulationen. Durch einen Handgriff am Radioapparat
kann ich mein stilles Zimmer mit Musik erfüllen. Weshalb sollte mich der
Glaube nicht in die unseren allzu groben Sinnen verschlossenen Bereiche
einführen, wo sich jene Fürsten und jene Mächte treffen, die der «Führer
und Vollender» des Glaubens gekannt, herausgefordert und besiegt hat?

Oder ist heute nicht mehr die Zeit dazu, die Engel und Dämonen,
die Mächte und Herrschaften, die Throne und die Herrlichkeiten, das

ganze Pandämonium vergangener Weltbilder zu beschwören? Denn die
Technik hat doch unsern Himmel entzaubert und unsere Erde verengert.
Wenn sie aber keinen Namen haben, der ihnen Persönlichkeit verleiht,
und keine Bezeichnung, durch die sie besdirieben werden und einen
Charakter erhalten, werden sich die finstern Mächte, welche sich unter
dem Spiel der Instinkte und der Leidenschaften in uns verbergen und
unterirdisch, hinter der Maske des Fatums, durch die ganze
Weltgeschichte geistern und wirken, nicht für diese Verleugnung rächen,
indem sie unser Wissen verwirren und unser Gewissen verführen? Die
Psychologen, die Psychoanalitiker, die Psychotechniker mühen sich ab,

89



diese Mächte zu entdecken, sie einzuordnen, sie zu zähmen, bis diese,
unerwartet, gleichsam in einer Pirouette, den ganzen Gelehrtenapparat
mühseliger Wissenschaft zum Teufel schicken. Und von neuem bricht ihre
sdiwarze Phantasie los und spottet unser wie eh und je.

Sind die Menschen denn weniger gequält, seit sie sich selber die
Zwangsjacke eines naiven Rationalismus angezogen haben? Ist die
«Libido» Freuds weniger anspruchsvoll als der «Cupido» der Alten?
Bergson sagte, unsere Zivilisation, welche die Göttin Aphrodite nicht
mehr kennen will, sei dafür den Aphrodisiaka hörig. Und wenn wir auch
nicht mehr erwarten, eines Tages in Walhalla den Nektar der Götter zu
trinken, der zum voraus alle irdischen Trunkenheiten rechtfertigt, so sind
wir dennoch nicht befreit vom Wüten eines zunehmenden Alkoholismus.
Wir kodifizieren das Kriegsrecht, wir standardisieren die Waffentypen,
aber wir verhindern damit nicht, daß die Dämonen der Furcht und des
Hasses sich unter uns herumtreiben und lauern, wen sie ergreifen könnten,

oder vielmehr sich aller zusammen bemächtigen wollen, um uns
eines Tages gegeneinander in den Tod zu hefeen.

Nicht alle Mächte und Herrschaften, von denen Paulus spricht, waren
in seinen Augen Zerstörungskräfte, nicht alle erklärte Feinde Gottes.
Aber sie scharten sich, soweit es das Heil des Menschen und der Welt
betrifft, um das Zeichen der Ohnmacht. Und so bedienten sie tatsächlich

nur die Illusion und den Tod.
Gewiß begegnen wir bewundernswerten Opfertaten inmitten der

Orgien auf den Schlachtfeldern und vernehmen selbst aus dem Sumpfe
der Prostitution Rufe voller Heimweh nach dem Trost einer reinen Liebe.
Aber Prostitution und Schlachtfelder töten das Ziel, dem wir doch
verzweifelt zustreben. Und mitten in diesem Wirrwarr von Gut und Böse,
von Wahr und Falsch, von Rein und Unrein, von trügerischem Traum
und allzu harter Wirklichkeit, in dieser Dämmerung, woran der müde
Abend mehr Anteil hat als die Morgenröte, lebt der Mensch - auch wenn
er mittels seiner Philosophien und Sitten, seiner Reformen und Revolutionen,

seiner Religionen und Gottesleugnungen, seiner Hoffnungen und
Verzweiflungen, ja mit seinem ganzen Dasein und mit seinem Tod zu Gott
schreit — doch außerhalb des Königreiches, welches Gott gegründet hat.
Solange, bis Jesus Christus kommt.

Gefährlicherweise verkörpern sich zudem die «Mächte» in sehr
konkreter Art. Sie handeln und wirken durch die Vermittlung menschlicher
Geschöpfe, die sie höhnend in eine symbolische Stellung hinaufheben und
sie dadurch aller tiefen und wahren Menschlichkeit berauben. Pilatus ist
nicht mehr Pilatus, sondern der brauchbare Repräsentant einer
Gewaltherrschaft, Kaiphas ist nicht mehr Kaiphas, er ist die Verkörperung der
höchsten Autorität der jüdischen Religion. Diese Personen sind nicht
mehr sie selber; sie vertreten etwas: die Politik, die Religion. Wie
Schauspieler spielen sie eine Rolle. Sie denken nicht mehr als Mensch, sie sind
nicht mehr Mensch; sie denken als ein Kollektiv und sind Vertreter eines

90



Kollektivs. Die herrschende Moral, welche unbedingt auf das einzelne
Individuum bezogen ist, gilt nicht mehr für sie.

Möge er sterben, der galiläische Vagabund, den man zwar keines
Verbrechens beschuldigen kann; aber es soll ja nicht die kleinste
Verwirrung die glatte Ruhe des Römischen Imperiums kräuseln! Ja, er
werde gekreuzigt, er, dessen Gotteslästerung in den Augen der Priester
vor allem darin besteht, die Sicherheit des Volkes, die aber nur als
Vorwand für die Sicherheit der eigenen klerikalen Herrschaft dient, in Gefahr
zu bringen! Der Pilatus unserer Tage würde sich ohne Zweifel als Republikaner

ausgeben und Kaiphas als Christ. Aber Vorsicht: sie werden
immer noch den Gerechten töten, indem sie ihn in der Person irgendeines

unscheinbaren, einsamen Zeugen an irgendeinem Exekutionspfosten

erschießen oder wenn sie Arme und Kinder, mit denen der
Gerechte eins ist, durch ihre Atombombe zerreißen!

Denn ungeachtet der Widerlegungen einer langen Geschichte läuft
ihre ganze Weisheit, durch die Stimme von Experten, Technikern und
allen den «Realisten» in der Welt verkündet, in sturer Wiederholung
immer noch da hinaus: wenn man den Frieden wolle, müsse man zum
Krieg rüsten, oder: man müsse die Wirtschaft ihren autonomen Gesefeen
überlassen, falls man wünsche, daß einigermaßen Ordnung im öffentlichen

Leben gewährleistet sei. Und unter der Ägide einer solchen
«Weisheit» wird die Ordnung sich weiterhin schamlos über die Gerechtigkeit

lustig machen, und weiterhin entsteht aus Frieden Krieg.
Denn diese «Weisen» kombinieren das Wirkliche der Zeit mit dem,

was sie verteidigen möchten, oder sie versuchen, sich von der ewigen
Wirklichkeit etwas anzueignen. Aber ohne genügende Demut. Wird ihnen
nicht auch die ewige Wirklichkeit zu einem Element der Rechtfertigung
für zweifelhafte Kompromisse? Sie rechnen es Gott zu, was doch allein
die Ordnungen dieser Welt und ihre scheinbar unabwendbaren
Verhängnisse zur Sünde der Menschen verdichten. Sind es Theologen, dann
erkennen sie der Sünde eine so große Wirkungskraft zu, daß sie am
Ende die Wirksamkeit und die Kraft der Gnade bestreiten müssen. Und
sie sehen nicht, oder tun so, als ob sie nicht sähen, daß tatsächlich ihr
Gott heute das Gesicht Mammons oder des Cäsars oder irgendeines
Göfeen hat, nur nicht das Antlife Jesu Christi.

Deshalb ist es nicht erstaunlich, daß man dazu kommt, sich vor
diesem armen Teufel von schlechtem Gott zu rechtfertigen dafür, daß man
ihm in ungeheuerlichen Blutopfern hunderttausend, zweihunderttausend
Menschen, Familien, Heimstätten, irdische Glückseligkeiten, vergängliche,

aber vielleicht auch unvergängliche Zukunftsaussichten und
hunderttausend Hoffnungen auf den Gott der Liebe zum Opfer darbringt,
nur um eine Schlacht zu gewinnen und, wie man meint, über die
Zukunft zu entscheiden. So schreibt die Notwendigkeit das Gesefe vor und
nicht mehr die Wahrheit. So erschlägt das heidnische Fatum die christ-

91



lìdie Freiheit. So entfernt man sich vom Menschen, nachdem man von
Gott entfernt wurde und weil man sich von Gott entfernt hat.

Jesus Christus dagegen, der gekommen ist, um «die Welt» zu retten,
weicht nicht vom Menschen. Er hat das Einzelwesen nicht vergessen, er
hat es umarmt. Er hat sich nicht vom menschlichen Los gesondert, er hat
es zu seiner eigenen Sache gemacht. Er hat die Menschheit nie im
abstrakten Sinne gekannt; aber er hat all ihre Schmerzen, all ihre Schande

so konkret, als es möglich war, auf sich genommen. Er ist nicht als ein
Meister, als ein Großer, als ein Führer zu ihr gekommen, sondern als
ein Diener, ein Armer, ein Verlassener. Er hat nicht verdammt, aber er
ist selber verdammt worden. Er hat niemanden in den Tod geschickt,
aber er wurde selber gekreuzigt. Er hat auf niemanden Schande gelegt,
aber er hat selber Schande erlitten. Niemand war in solchem Maße
Mensch, wie Jesus es am Kreuz wurde.

Während des lefeten Krieges, in einer Nacht ohne Schlaf, aber nicht
ohne Alpdrücken, mußte ich die dumpfen Schläge des Henkers mitanhören,

der auf der andern Seite der Mauer, im Gefängnishof, die Guillotine

errichtete. Ich dachte an den unglücklichen Verurteilten, der bei
Tagesgrauen sterben würde. Darauf schweiften meine Gedanken zu
einem andern Verurteilten, zu Jesus Christus. Und wie ich so an den
Verbrecher dachte, der durch seine Freveltat gewissermaßen abgestumpft
sein mußte, und dann an den Gottessohn, der im vollen Bewußtsein seiner

Heiligkeit starb, empfand ich das Los des lefeteren als unermeßlich
tragischer, da Jesus einen vollen Einblick in die unendlichen Schrecken
dieser Verurteilung hatte, welche, im Abfall von Gott, diese Sünde
bewirkt, die er auf sich genommen hat. Mir war's, als hörte ich tatsächlich
jenen gewaltigen Schrei, welcher durch die Jahrhunderte herübertönt:
«Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?»

Niemand hat das Menschsein so gekannt wie Jesus, der durch die
von uns verschuldete Sünde starb und für die Sünde um seiner Liebe
willen den Tod auf sich nahm. An seiner Seite besteht von nun an keine
Gefahr mehr, daß man sich über die wahre Natur der Schwierigkeiten
irre oder daß man den weiten Bereich der Gegenmächte unterschäfee.
Jesus bietet keine jener Lösungen an, die um so durchsichtiger erscheinen,

als sie eine ganz trübe Unkenntnis der Hindernisse, welche von
Anfang an im Grunde des Menschenherzens verborgen sind, bemänteln
sollen. Er schlägt nicht die feierlichen Lügen vor, welche Sinn und Geist
über ihre tatsächliche Arroganz zu täuschen vermögen. Er schmeichelt
nicht künstlich, indem er denen Erfolg verspricht, die eines solchen
ausdrücklich nicht fähig sind. Er gibt uns den richtigen Blickpunkt über die
Dinge, weil er uns die wahre Situation aufdeckt, von der aus allein sich
Neues im Feuer der Wahrheit schaffen und verarbeiten läßt.

War Jesus nicht von Sinnen, als er am Abend des lefeten Tages
seinen Jüngern ankündigte: «Ich habe die Welt besiegt?» Denn der «Kosmos»,

von welchem er hier sprach, ist nicht das Universum schlechthin

92



oder die bewohnte Welt, sondern im ursprünglichen Sinne des Wortes
gehört dazu auch die Schönheit, welche gemäß der Sprache und des
Genies der Griechen, sich und ihr Wesen aus ihren eigenen Gesefeen
heraus versteht; ihr Wesen aber ist die Notwendigkeit. «Ich habe», sagt
hingegen Jesus, «das Verhängnis in der Geschichte, die für unwiderruflich

gehaltenen Imperative der Wirtschaft, den Zwang des Geschickes
besiegt und aufgehoben.» Dies versichert er mit unerschrockenem Glauben,

mit der sicheren und klaren Stirn des Gotteskämpfers, bevor noch
am Kreuz das Siegel auf sein ganzes Werk gedrückt war.

In der Tat, am Kreuz erst triumphiert Jesus. Alle Sünde der Welt
fiel über ihn her, aber er beugte sich diesem Ansturm nicht, obwohl er
ihn in die äußerste Versuchung der Verzweiflung trieb, so daß er schrie:
«Warum hast du mich verlassen?» Höchster Protest, lefete Bestätigung
der Lebenskraft einer Seele, welche sich auch am Rande des Abgrunds
nicht verleugnet. Aber er schlief in Frieden ein: «Es ist vollbracht!» und
im nie verlorenen Vertrauen: «Ich lege meinen Geist in deine Hände.»
Er hat wahrlich die Sünde besiegt, und damit auch die Folge der Sünde,
den Tod.

Ebenso werden auch alle «Mächte» gebunden sein, wenn er wiederkommt.

Einzig seine Welt wird als wahr anerkannt, im Himmel und auf
der Erde. Der bisherige Fürst der Welt wird dem Reiche Jesu weichen
müssen. Der Abgrund der Verlassenheit öffnet den Ausblick auf das
Reich des Vaters. Das Böse, das Fatum, der Tod sind nicht mehr
unzerstörbar. Ein unverlierbarer Glanz strahlt vom offenen Grab und vom
offenen Himmel her und erhellt die Welt mit Hoffnung, ja schon mit Sieg.

Und deshalb kann nur Jesus allein das lefete Wort in allen menschlichen

Dingen sprechen, weil er wahrlich mehr dazu berufen ist als jeder
Weise, weil er realistischer ist als jeder Politiker, und die Probleme, die
Tragödien der Menschheit und der Gesellschaft gerade deshalb zu
entwirren vermag. Wer immer also hungert und dürstet nach einer wirklich

heilenden Handlung, welche den Absichten des lebendigen Gottes
entspricht und dem Vorwärtsschreiten seines Reiches nach dieser Welt
hin wirklich dient, wird nirgendwo, als nur bei ihm, Richtlinien und
Weisungen holen.

So stark ist der Jubel des Apostels angesichts der Größe eines
ungewöhnlichen Sieges, daß er ihn mit glänzenden Ausdrücken von
übernatürlicher Ironie verkünden muß: «Nachdem Jesus am Kreuz diese
,Mächte' besiegt und entwaffnet hatte, sefete er sie dem Gespött der
Welt aus, indem er sie hinter seinem Triumphwagen mit sich zog.» Er
spielte damit an die römische Sitte an, welche die glorreichen Sieger
durch einen in stolzem Prunk rauschenden Siegeszug feierte, wobei die
besiegten Führer, an den Triumphwagen des Kaisers angebunden, dem
Gespött der Menge ausgesetzt waren. Der Geschichtsschreiber Joseph
Flavius erzählt vom Triumph des Titus, am Tage nach der Einnahme von
Jerusalem, welche Jesus prophezeit hatte: «Gold, Silber, Elfenbein

93



glänzte und gleißte da; man sah nichts als Zelte aus Purpurstoff, Stickereien,

Edelsteine, seltene Tiere. Üppig geschmückte Römer trugen
Kolossalstatuen ihrer Götter, und darnach folgten die langen Reihen der
Gefangenen. Nach diesen drei bis vier Stockwerke hohe Trophäen,
welche die Schlachten und Kriegsschaupläfee darstellten: verdüsterte Ebenen,

brennende Städte, den blutenden, flehenden Feind, Ströme, welche
die von Eisen und Feuer schon verwüsteten Gegenden überfluteten, dies
alles zeigten sie.» Nach dem Raubgut aus dem Tempel in Jerusalem: dem
goldenen Tisch, dem siebenarmigen Leuchter und den Gesefeesrollen
erschienen Vespasian, Titus und Domitian selber und erwarteten, bevor
sie auf das Kapitol stiegen, um dort Jupiter weiße Ochsen und ihre
goldenen Kronen zu opfern, die Kunde von der Exekution Bar-Gioras, des
feindlichen Führers.

Als Jesus am Kreuz über die «Mächte» triumphierte, hatte er einen
ebenso glorreichen Sieg errungen und noch mehr als das. Aber in seiner
Art. Befremdend war der Sieg unter dem Anschein der Niederlage
gewesen, ungewöhnlich sollte auch sein Triumph sein. «Hier ist euer
König», hatte Pilatus hohnlächelnd erklärt. Sie hatten diesen König allerdings

gekrönt gesehen, aber mit Dornen; sie sahen ihn geschmückt, aber
mit dem Speichel der Soldateska; er hatte ein Szepter in der Hand, aber
es war ein Schilfrohr zum Zeichen der Verhöhnung; er war in Purpur
gekleidet, aber es war ein Militärmantel. Und trofedem war er König.
Gott anerkannte ihn, da er ihn auferweckte, und die Geschichte mußte
ihn anerkennen, da ein Gefolge von Zeugen und Jüngern für ihn auftrat.

Und er ist in die Herrlichkeit eingezogen. Aber die Trophäen seines
Triumphes sind der besiegte Hochmut, die entwaffnete Gewalttätigkeit,
die unwirksam gemachte Unterdrückung und die aufgehobene Ungleichheit.

Seine Trophäen sind die verwandelten Leben, die zum Blühen
gebrachten geschichtlichen Frühlinge, die entschiedenen Reformationen, die
fruchtbaren Revolutionen, das nahe Reich Gottes. Gelobt sei Gott, denn
wir sehen mit ihm und durch ihn die Welt umgestürzt und wiederhergestellt

und erfahren sein Reich, welches zur ewigen Klarheit des
allerersten Ostertages vorwärtsschreitet. So ist es, und allem Anschein
entgegen ist die Erde den Gewaltlosen versprochen, die Sättigung ist den
Dürstenden verheißen, die Güte des Gottessohnes den Friedeschaffern
und das Schauen Gottes den reinen Herzen. Das sind Versprechungen,
aber sind es wirklich erst Versprechungen? Nein, sie sind schon wirklich
geworden!

Wie anders gestaltete sich das Leben in einer Geschichte, die wieder
so zum lebendigen Gott hingewendet wäre! Denn wie begeisternd sind
die Kämpfe, die der Sache des Gottesreiches gewidmet sind! Welch
unvergänglicher und unbeschreiblicher Jubel erhebt sich, der den Zeugen
des auferstandenen Jesus Mut zum Kampfe, ja zum möglichen Opfertod
verleiht, aber auch die Gewißheit und die Zuversicht auf den sichern
Sieg! Henri Roser

94


	Der Triumph Jesu

