
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 1

Artikel: Der Pazifismus der Quäker

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139619

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139619
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


trachten. Wir müssen die Kirche preisgeben, in dem Sinne, daß wir Gott
in der Welt walten sehen und ihm in der Welt dienen. Wir müssen das
Christentum preisgeben, damit wir Christus neu verstehen. Wir müssen

die Religion preisgeben, um das Reich Gottes zu erfassen. Wir müssen

Gott auch da sehen lernen, wo man ihn bisher nicht gesehen hat,
wo man sogar eine feindliche Macht zu gehen glaubte. Wir müssen den
Blick für Gott zugleich ausweiten und verschärfen. Wir müssen nur
immer mehr lernen, Gott nicht nur in seiner religiösen und kirchlichen
Gestalt zu erkennen, sondern auch in seiner weltlichen. Wir müssen
auch Christus nicht nur im Rahmen des «Christentums» erblicken,
sondern auch in der ganzen Welt, der politischen, sozialen, kulturellen, die
aus ihm entstanden ist und die ihn vielfach stärker verkündigt als die
religiöse, theologische, kirchliche Gestalt. Wir müssen ihn auch erkennen,

wenn er als Gegner auftritt: im Sozialismus, im Kommunismus, im
Anarchismus, ja sogar — so paradox das klingt - im Atheismus; wir
müssen ihn auch in Proudhon, Bakunin, Lenin wie in Niefesche
erkennen (man wird doch verstehen, was ich meine?), müssen ihn aber auch
immer mehr ablehnen lernen, wo er zu sein vorgibt, aber nicht wirklich
ist. Wir müssen Christus als den Herrn der Welt erkennen, nicht nur
als den, der es sein wird, sondern auch als der es in gewissem Sinne
schon ist. So soll sich auch auf diese Art erfüllen, daß Gott alles sei und
in allem.

Der Pazifismus der Quäker
Der ökumenische Rat der Kirchen hat die Quäker in einem Brief

seines Sekretärs Visser 't Hooft eingeladen, die Grundlagen ihres
Pazifismus darzulegen. Wir geben im folgenden die Antwort, die die
Schweizer Quäker formuliert haben.

Die Schweizer Gruppe der Gesellschaft der Freunde (Quäker) fühlt
sich mit den Militärdienstverweigerern aus Gewissensgründen in der
Schweiz und andern Ländern nahe verbunden. Sie trägt diese im
Gedenken und im Gebet, denn sie sieht in ihnen Zeugen im Dienste des
göttlichen Willens. Für ihren Pazifismus möchte sie folgende Gründe
anführen:

1. Das Gebot «Du sollst nikt töten» ist klar und unmißverständlich.
Wir glauben, daß es Gottes Willen ausdrückt und für alle Länder und
Zeiten gilt, auch für uns am heutigen Tage. Wohl wissen wir, daß es
das jüdische Volk ebenso wenig achtete, wie heute die Christen die
Lehre ihres Meisters zur Wirklichkeit werden lassen. Aber heißt das,
daß das Gebot falsch sei? Theologen sagen uns, es müsse heißen: «Du
sollst nicht morden.» Aber sind denn die Kriege der Gegenwart mit

10



ihren Massakern unter der Zivilbevölkerung etwas anderes als ein großer

Mord? Der uneingeschränkte Respekt vor dem Menschenleben ist
eine der Grundlagen der Religion. Im Wesen der Armee liegt es, zu
töten. Also mißachtet jede Armee das göttliche Gebot.

2. Jesu Botschaft ist eine Lehre der Liebe und des Friedens: «Selig
sind die Friedesckaffer Ihr habt gehört, daß gesagt ist: Auge um
Auge, Zahn um Zahn. Ick aber sage euch, daß ihr nikt widerstreben
sollt dem Übel Ihr habt gehört, daß gesagt ist: Du sollst deinen
Nächsten lieben und deinen Feind hassen. Ich aber sage euck: Liebet
eure Feinde; segnet, die euck fluken; tut wohl denen, die euck hassen;
bittet für die, so euck beleidigen und verfolgen.» Das sind Christi Worte;
versuchen wir, sie zu hören und uns nach ihnen zu richten. Der gegenseitige

Mord zwischen Christen im Kriege zeigt uns, wie weit wir von
jener brüderlichen Gemeinschaft entfernt sind, welche unter Jüngern
Jesu herrschen sollte.

3. Gott läßt uns seinen Willen auch unmittelbar wissen, wenn wir
uns im Gebet an ihn richten. «Unser Vater Dein Reich komme, Dein
Wille geschehe im Himmel wie auf Erden.» Wer in Einfachheit und mit
aller Kraft seines Herzens so betet, der begreift nach und nach, daß
Gottes Reich nur dann kommen, sein Wille nur dann geschehen kann,
wenn wir Menschen uns von ihm führen lassen, wenn wir Werkzeuge
seines Willens werden. Wie kann ich noch ein Gewehr tragen und mich
zum Töten vorbereiten, wenn ich um das Kommen seines Reiches bitte,
welches ein Reich der Liebe und des Friedens ist? Die Militärdienstverweigerer

aus Gewissensgründen haben ihren Befehl im Gebet von Gott
erhalten; Gott läßt sie in ihrem Gewissen spüren, daß ihre Haltung richtig

ist, daß sie eine Tat des Gehorsams gegenüber seinem Willen ist.
Gott schenkt ihnen auch Kraft und Beharrlichkeit, ihr Zeugnis, das oft
schwere Folgen mit sich bringt, ohne Haß abzulegen. «Selig sind, die
um Gerechtigkeit willen verfolgt werden.»

4-, Die Bruderschaft, welche die Menschen über alle Grenzen hinweg
eint, ist eine Realität. Wer in fremden Ländern reiste oder lebte, wer
an internationalen Zusammenkünften teilnahm oder die Literatur anderer

Völker ein wenig kennt, der weiß aus Erfahrung, daß die menschlichen

Werte, die uns mit den andern Völkern gemeinsam sind, sehr
viel wichtiger sind als alle Unterschiede. Diese menschliche Erfahrung
läuft parallel zu unserm religiösen Glauben: Gott ist der Vater aller
Menschen und daher sind wir alle Brüder, Brüder der Deutschen, der
Russen und der Chinesen. Krieg ist nichts anderes als Brudermord.

5. Der menschliche Körper, das menschliche Leben sind nicht zufällig

entstanden, sondern sie sind das Werk eines überlegenen Wesens
und eines liebenden Willens. Wer den Bau, die Tätigkeit und das
harmonische Zusammenspiel der verschiedenen Organe studiert, der kann
nicht mehr daran zweifeln, daß der menschliche Körper das Werk Got-

11



tes ist. Das Mittel der Armee zur Erreichung ihres Zweckes aber ist,
mit Feuer und Schwert das von Gott geschaffene Leben zu vernichten.

6. Alle Länder kennen ungefähr gleiche Dienstpflicht. Mit 18 oder
19 Jahren werden die jungen Männer für die Armee ausgehoben; man
bringt ihnen den Gebrauch der Waffen bei und schickt sie dann in den

Krieg. Man redet ihnen ein, daß sie im Namen heiliger Ideen töteten
und stürben. Ist denn diese «Dienstpflicht», die allen Ländern eigen ist
und den Armeen ihre zerstörende Kraft gibt, wirklich unsere Pflicht,
oder ist sie nicht vielmehr Ungehorsam gegenüber den Gesetzen der
Liebe und der Achtung vor dem Leben, die uns gegeben wurden? In der
Ablehnung des Militärwesens wissen wir uns mit christlichen Pazifisten
anderer Länder solidarisch: die Bruderliebe zwischen Jüngern des
selben Meisters wird so zur Realität.

7. Kann man Werte von göttlicher Art mit unrechten Mitteln
verteidigen? Man behauptet in unsern Ländern gerne, wir hätten die christliche

Zivilisation oder die Menschenrechte mit den Waffen zu verteidigen.

Das Evangelium Jesu Christi ist aber eine Botschaft des Friedens,
der Verzeihung und der Liebe. Ist es daher nicht eine Ruchlosigkeit und
Lästerung, die christlichen Werte mit Tanks, Kampfflugzeugen und
Bomben zu verteidigen, welche so viel Tod, Haß und Furcht um sich
verbreiten? Die Methoden des Krieges sind heute total. Wer die militärische

Verteidigung gutheißt, sagt damit auch ja zur Vernichtung der
Zivilbevölkerung, der Frauen und Kinder durch die Atombombe. Es ist
ein Zeichen für unsern Mangel an Glauben, wenn wir zur Verteidigung
von Gottes Sache zu unrechten Mitteln greifen. Kann man denn wirklich

glauben, daß Gott zur Verteidigung seines Reichs unsere Waffen
braucht? Wir setzen unser Vertrauen auf Gott und nicht auf Waffen.
In der Arbeit für das Kommen seines Reichs bleiben wir den Geboten
treu, die Jesus uns gegeben hat! Es gibt nur diesen Weg.

8. Bei seiner Verhaftung sagte Jesus zu Petrus: «Stecke dein Schwert
in deine Scheide!» Wenn es je einmal eine gerechte Sache zu verteidigen

galt, so war das Jesu Leben, das Leben von Gottes Sohn! Und
dennoch wollte er nicht mit dem Schwerte verteidigt sein. Sind nicht im
Vergleich zu den von Jesus verfochtenen Werten diejenigen Werte,
deren Verteidigung man heute von den Menschen verlangt, voller
Ungerechtigkeit und Unsauberkeit? Denken wir an das Vorstoßen über
den 38. Breitengrad in Korea, an den Krieg in Indochina, an die
Remilitarisierung Deutschlands und Japans, an die Zusammenarbeit mit
Franco! Wenn zur Verteidigung Christi nicht einmal Gewalt erlaubt
war, um wieviel weniger heute, wo Recht und Unrecht, Wahrheit und
Lüge sich aufs engste vermischen!

9. «Willst du den Frieden, so rüste zum Kriege!» Wie viele Kriege
hat dieser Spruch in der Weltgeschichte schon verschuldet! Und heute
rüsten wieder beide Seiten mit dieser Maxime auf. Die Geschichte zeigt,

12



daß es kein unsichereres Gleichgewicht gibt, als das zwischen zwei mächtigen

Militärblöcken, und daß die im Hinblick auf die Friedenswahrung
aufgestellten Armeen nie zögern, dem Krieg zu dienen. Der Friede, für
den uns Gott kämpfen heißt, ist nicht der bewaffnete Friede und stufet
sich nicht auf Gewalt, Haß und Angst. Gottes Friede ist Gewaltlosigkeit,

Liebe und gegenseitiges Verständnis. Nur die friedliche Gesinnung

kann den Frieden sichern.

10. Ob es in der Welt besser oder schlimmer aussieht, ist die Folge
jener Kräfte, die jeder einzelne im einen oder anderen Sinn einsetzt.
Wenn in allen Ländern die Menschen ihre Mitwirkung am Kriege
verweigerten, würde logischerweise der Friede regieren. Und ebenso stimmt
das Gegenteil: der Krieg wird desto grausamer und zerstörender, je
mehr Kräfte wir den Armeen zur Verfügung stellen. Der Krieg ist das

Gericht, das wir durch unsern Ungehorsam auf unsere Häupter
herabbeschwören. Gott will für uns den Frieden; er lehrt uns auch die Wege,
die zu ihm hinführen. Sein Reich wird kommen, wenn wir gelernt haben
werden, ihm alle Kräfte zur Verfügung zu stellen. Wir können nicht
gleichzeitig Gott und dem Kriege dienen. Da heißt es sich entscheiden!

11. Neben dem Mißtrauen und dem Hasse der Völker hat der Krieg
auch ökonomische Gründe. In denjenigen Ländern, wo Profitgier die
Geschäfte bestimmt, ist die Kaufkraft des Volkes nicht fähig, die ganze
Produktion aufzukaufen. Das so gestörte Gleichgewicht zeugt ökonomische

Krisen, die man durch Fabrikation von Kriegsmaterial überwinden

will. In gewissen Ländern sähen wir an Stelle der heutigen
Konjunktur eine Krise ohnegleichen, wenn die für den Frieden notwendige
Abrüstung durchgeführt würde. Für andere Länder ist die Produktion
von Kriegsmaterial eine immer unerträglichere Last. Auf der Suche nach
Profit, Zinsen und Dividenden vergessen wir Christi Gebot, das uns
sagt: «Sammelt euch keine Schätze auf Erden denn wo euer Schatz
ist, da ist auch euer Herz Keiner kann zwei Herren dienen ;

ihr könnt nicht Gott und dem Mammon dienen.» Sollen Friede und Reich
Gottes kommen, so müssen wir auch die Grundlagen der Ökonomie
verändern und die Profitgier durch den Dienstwillen ersefeen.

12. Schon 1656 hat die Gesellschaft der Freunde ihren Gliedern den
Rat zugerufen: «Haltet mit Treue euer Zeugnis gegen jeden Krieg
aufrecht, denn der Krieg ist unvereinbar mit Geist und Lehre Jesu.» Das
will nicht heißen, daß die Quäker auf den Kampf für den Sieg des Rechts
in der Welt verzichten, aber sie glauben, daß die Wahl der Mittel
entscheidend sei. Schlechte Mittel im Dienste einer guten Sache verschieben

das Ziel und hindern an seiner Erreichung. Daß die gewaltlose
Methode des Kampfs für das Gute auch Erfolg hat, hat Ghandi uns
bewiesen. Auch im Herzen der Gegner brennt ein Funke göttlichen Gei-
stets. Wenn man sie liebt und ihnen ohne Waffen widersteht, kann man
ihr Gewissen wecken. Wenn man nur einen geringen Teil der für Auf»

13



rüstung ausgegebenen Summen für eine selbstlose Hilfe im Lande des

Gegners einsefete und wenn man darauf verzichtete, ihn durch Gewalt
einzuschüchtern, wären Friede und Sieg des Guten gewiß besser
gesichert als durch alle die Rüstungen, die man heute aufstapelt. Der
Glaube, der Krieg löse die Probleme, ist falsch; er macht sie im Gegenteil

nur noch viel unlöslicher. Gott ist eine Macht in der Welt und in
den Herzen der Menschen. Wenn wir unsere Taten mit seinem Willen
in Einklang bringen, können wir das Gute am besten retten.

13. Die Zukunft liegt dunkel vor uns. Die Erde ist zwiegespalten,
und beide Blöcke häufen jefet schreckliche Zerstörungsmittel an. Der
Krieg, auf den beide Seiten sidi heute rüsten, wäre eine Katastrophe,
die in der Geschichte ihresgleichen nicht hat; an Stelle unserer Kultur
ließe er nur einen Scherbenhaufen übrig. Wir aber haben noch eine
Gewißheit, ein Vertrauen: Gott der Schöpfer, der Gott des Lichtes und der
Liebe, ist stärker als alle Kräfte des Bösen. Er ist die Quelle unserer
Kraft. Er ist die Quelle unseres Lebens. Und sein Reich wird kommen.
Aber dafür braucht er Menschen, die ihm dienen. Nur wenige hören
heute seinen Ruf. «Die Ernte ist groß, aber wenige sind der Arbeiter.
Darum bittet den Herrn der Ernte, daß er Arbeiter in die Ernte sende.»

14. Anstatt die Militärdienstverweigerer aus Gewissensgründen zu
schweren Gefängnisstrafen zu verurteilen, wie das in der Schweiz und
in andern Ländern üblich ist, sefeen wir, die Schweizer Quäker, uns dafür

ein, daß man für sie einen Zivildienst an Stelle des Militärdienstes
schafft. Ohne ihrem Gewissen untreu zu werden, könnten sie so der
Gemeinschaft dienen und ihre Kräfte für aufbauende Arbeit einsetzen.
Wir glauben auch, daß der Internationale Zivildienst, in seiner heutigen

Form, zwischen Menschen verschiedener Länder einen Geist des
Verständnisses, der gegenseitigen Hilfe und des Friedens schaffen kann,
der eines Tages die Kriege unmöglich machen wird.

Heimat im Kampf mit Naturgewalten*
Die Verheerungen durch Hochwasser und Lawinen haben in den

lefeten Jahren wieder bedrohliche Formen angenommen. Es mag darum
angezeigt sein, an einem Einzelbeispiel zu illustrieren, welchen Kampf
unsere Bergler jahraus, jahrein gegen übermächtige Naturgewalten zu
führen haben.

Das kleine Turbachtal, um das es sich hier handelt, liegt im
Flußgebiet der Saane im westlichen Berner Oberland. Das dortige Völklein

* Wir bringen diesen Beitrag als Hinweis auf allgemein schweizerische Probleme,
denen wir in diesem Jahr unsere besondere Aufmerksamkeit schenken wollen. (Das
Redaktionskollegium.)

14


	Der Pazifismus der Quäker

