
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 1

Nachwort: Worte von Leonhard Ragaz

Autor: Ragaz, Leonhard

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sein, um dem Todesnahen und Todesgewissen in aller Trauer dieser
Liebe noch einmal die ganze blühende Fülle des Lebens zu schenken; sie
muß aber auch weit über ihre Jahre reif sein; sie muß in Geist und
Wissen uralt sein wie die Stadt, der sie entstammt. Diese beiden nach

Alter, Herkunft und Schicksal so ungleichen Menschen verstehen
einander im Zeichen der gleichen hohen alten Kultur, und es scheinen in
dieser Liebe fast wie in der Heiligen Schrift Liebe und Erkennen eins.
Wie der Ernst eines durchgebildeten Geistes, so bricht durch die
kriegsverwilderte Sprache des Mannes immer wieder eine unendliche Zartheit

des Herzens hindurch; und das junge blühende Mädchen, vor dem
nodi das ganze Leben liegt, kann dem Alternden, dem das Leben, das
hinter ihm liegt, als ein zutiefst verfehltes erscheint, das erlösende Wort
menschlicher Liebe sagen: «Ich möchte nicht nur ich sein, ich möchte auch
du sein.» Und sie bewahrheitet dies Wort: sie sucht ganz in sein Leben
einzudringen. Das tiefste Wunder dieser Liebe, das hinter dem keines
Feenmärchens zurücksteht, ist, daß die Junge, Lebensvolle die Aufgabe
ihrer Liebe darin begreift, an Stelle aller Liebesgespräche den von der
Wirklichkeit des Krieges zugrundegerichteten Mann immer wieder
eindringlich und beharrlich nach seinen Kriegserlebnissen zu fragen, die sie
kraft ihrer Liebe und ihres seltenen Verstandes bis in alle Einzelheiten
und in ihrer ganzen Bedeutung für ihn begreift, um ihm die schwerste
Last von den Schultern zu nehmen, damit er in Ruhe sterben kann.

Er vermag dies späte Glück nicht zu überleben; er selbst gibt sich
nach dem Abschied von seiner Liebe den ihm verhängten Tod. So
enthüllt sich in dieser Dichtung am Symbol eines einzelnen Lebens die
ganze sprengende Furchtbarkeit des Krieges. Und wir fragen uns mit
Grauen, in welchen unausdenkbaren Abgrund der Wahnsinn einer noch
weit furchtbareren Aufrüstung, der schon heute die besten Kräfte der
Völker verzehrt, eine an Geist und Herz völlig entmachtete, wehrlos
gewordene Menschheit stürzen wird. Margarete Susman

Worte von Leonhard Ragaz*
Unsere ganze Welt löst sich auf und versinkt in ein Chaos. Dieses

harrt auf ein neues Schöpfungswort. Die chaotisch gewordene Welt
verlangt nach einer neuen Orientierung. Sie liegt in schweren Geburtswehen

und ruft nach Geburtshilfe. Sie verlangt vor allem nach einer
neuen Einheilt, nicht nur einer politischen und sozialen, sondern vor allem
auch einer geistigen. Nicht kann es länger ertragen werden, daß Politik,
Moral und Religion in krassem Widerspruch stehen; aber auch nicht,
daß es eine Wissenschaft und Kunst gibt, die neben dem Glauben stehen,

* Aus «Der größere Christus», Aprilheft der «Neuen Wege» 1945.



mit ihm nicht innerlich verbunden, und damit ebenso Sinn und Kraft
verlieren wie dieser Glaube selbst. Diese Welt schreit nach einem neuen,
umfassenden und belebenden Sinn.

Sie schreit aber vor allem nach Erlösung von ihrer Not, und zwar
nicht mehr bloß im einzelnen Menschen um Erlösung von seiner Not,
sondern als Welt um Erlösung von der Weltnot. Die kosmischen Nöte
treten als solche immer deutlicher und umfassender hervor: als Armut,
Laster, Krankheit, Tod. Sie rufen nach der Erlösung. Es bieten sich zur
Hilfe die Göften an - Göfeen aller Art: totaler Staat und totale Gesellschaft,

göfeenhafte Religion, viel versprechende und wenig haltende
Mystik, zum Teil auch bloß die Technik. Sie alle schreien, ohne es zu
zu wissen, ja oft gegen ihren Willen, nach Christus - dem größeren
Christus.

Dieser größere Christus aber kann nikt der Christus unseres her-
kömmlicken abendländischen Christentums sein, sondern nur der Christus

des Rei di e s— Er, der auch der Christus der Bibel ist. Die
Botschaft vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit ist, als Botschaft von
dem Einen, lebendigen Gotte, die sie ist, von vornherein für die Welt
bestimmt, nicht bloß für Europa, oder das Abendland. Schon der Blick
der Propheten Israels ist von Gott aus auf die ganze Völkerwelt
gerichtet und so nicht minder der Blick Jesu wie der des Paulus und Johannes.

Es ist kein geschichtlicher Zufall, daß das Heilige Land in der Mitte
zwischen Asien, Afrika und Europa liegt. So ist auch die Botschaft der
Bibel universeller Art. Sie enthält nicht nur die Erlösung des Einzelnen,
sondern auch die der Gemeinschaft, und nicht nur die politische und
soziale, sondern auch die kosmische-, die Erlösung von Schicksal, Krankheit,

Tod, aber auch vom Rätsel und Dunkel der Welt. Diese ganze
Erlösung ist verkörpert in Christus — dem größeren Christus, dem
politischen, sozialen und kosmischen Christus, dem fleischgewordenen
Worte der Bibel.

Ihn müssen wir wieder sehen, so, wie ihn Paulus und Johannes
gesehen haben, und doch wieder neu, im Lichte einer neuen Offenbarung,
worin die alte sich entfaltet. Die Gerechtigkeit seines Reiches ist das,
was in die Völkerwelt dringen will, worauf die Völkerwelt wartet. Aus
ihm quillt, sobald wir ihn einmal recht erkennen und neu daran glauben,

die neue Macht über Schicksal, Krankheit und Tod. Aus ihm bricht
das neue Licht der Welt, das die Dunkelheiten des Erkennens aufhebt.
Aus ihm strömt die Erlösung und Verwandlung auch der Natur, aus
ihm, in dem nach dem Wort des Kolosserbriefes (2, 3) «alle Sdiäfee der
Weisheit und Erkenntnis verborgen sind», erwächst die neue Einheit
der Kultur; er gibt als Fleisch gewordenes Wort der Welt den neuen
Sinn und besiegt durch sein Kreuz und offenes Grab die Götter, Göfeen
und Dämonen.

Das ist ein Stück der Revolution Christi, die kommen muß, die kommen

wird, die schon im Kommen ist - daß der größere Christus, daß



der totale Christus, der Christus, der das A und O ist, in dem Gott
nicht nur Mensch, sondern Welt wird. (Auch das ist durchaus biblisch
gedacht.)

Darüber aber muß sich das bisherige Bild Christi, das allzu
abendländische, überhaupt allzu begrenzte, stark verändern. Es wird andere
Proportionen bekommen. Es wird nicht mehr im Mittelpunkt stehen,
sondern sich in ein größeres Ganzes ordnen; es wird nicht mehr das
Bild sein, sondern ein Teil eines größeren Bildes.

Ich will den Finger nur auf einen Punkt legen. Für uns abendländische

Protestanten bildet, wie ich schon bemerkt habe, die Reformation
des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts den Mittelpunkt der
Geschichte der Sache Christi zwischen der Apostelzeit und der Gegenwart,
und damit auch ihre Themen den Mittelpunkt der christlichen Problematik,

vor allem das der Rechtfertigung aus dem Glauben allein. Ihre
Losungen vom Glauben, von der Freiheit des Christenmenschen, von
der Bedeutung der Bibel füllen unsern seelischen Gesichtskreis aus.
Paradoxerweise ist gerade in den lefeten Jahrzehnten durch eine
sogenannte Theologie der Reformation der Protestantismus wieder
ausschließlich in die Grenzen dieses Horizontes gebannt worden.

Aber diese Grenzen müssen vor der neuen Lage weichen. Die
Geistesformen der Reformation sind dieser Lage nicht gewachsen. Sie sind
dafür zu enge. Das ist nicht so gemeint, daß die besondere Wahrheit,
welche die Reformation mit ihrer Theologie auf den Scheffel gestellt hat,
preisgegeben werden sollte und müßte. Sie bleibt Wahrheit. Aber sie
darf nicht mehr als die ganze Wahrheit betrachtet werden; sie ist nicht
mehr die Wahrheit, sondern wird ein Teil einer Wahrheit, die reicher
und größer ist. Sie wird dabei nicht verlieren; im Gegenteil: jede Wahrheit

verliert ihren Wert in dem Maße, als sie aus dem größeren
Zusammenhange, in den sie gehört, gelöst und vereinseitigt, und gewinnt
in dem Maße an Wert, als sie in diesem Zusammenhange verstanden
wird. Wir bedürfen der weiteren und größeren Losungen aus der
Wahrheit des Reiches Gottes, vor allem des Wortes von der Gerechtigkeit

dieses Reiches; des Wortes von der Erlösung von Schicksal, Not
und Tod; des Wortes von der Weisheit und Erkenntnis, die in Christus
verborgen sind; des Wortes von der Fleischwerdung des Logos in Christus

- wir bedürfen des größeren Christus
So müssen wir heute, wenn wir dem lebendigen Gott im lebendigen

Christus dienen wollen, bereit sein, die alte Gestalt seiner Sache
aufzugeben, um die neue zu fassen, den kleineren Christus zu verlassen,
um dem größeren zu folgen: in die Weite eines neuen Horizontes der
Offenbarung des Lebendigen hinein. Wir müssen in diesem Sinne
bereit sein, die Reformation des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts

für die Revolution Christi des zwanzigsten preiszugeben — sie
nicht etwa zu verraten, aber nicht mehr auf die bisherige Weise als
Zentrum oder gar Abschluß und lefetes Wort der Sache Christi zu be-

:.-;;,¦'¦:.,.,

V ¦



trachten. Wir müssen die Kirche preisgeben, in dem Sinne, daß wir Gott
in der Welt walten sehen und ihm in der Welt dienen. Wir müssen das
Christentum preisgeben, damit wir Christus neu verstehen. Wir müssen

die Religion preisgeben, um das Reich Gottes zu erfassen. Wir müssen

Gott auch da sehen lernen, wo man ihn bisher nicht gesehen hat,
wo man sogar eine feindliche Macht zu gehen glaubte. Wir müssen den
Blick für Gott zugleich ausweiten und verschärfen. Wir müssen nur
immer mehr lernen, Gott nicht nur in seiner religiösen und kirchlichen
Gestalt zu erkennen, sondern auch in seiner weltlichen. Wir müssen
auch Christus nicht nur im Rahmen des «Christentums» erblicken,
sondern auch in der ganzen Welt, der politischen, sozialen, kulturellen, die
aus ihm entstanden ist und die ihn vielfach stärker verkündigt als die
religiöse, theologische, kirchliche Gestalt. Wir müssen ihn auch erkennen,

wenn er als Gegner auftritt: im Sozialismus, im Kommunismus, im
Anarchismus, ja sogar — so paradox das klingt - im Atheismus; wir
müssen ihn auch in Proudhon, Bakunin, Lenin wie in Niefesche
erkennen (man wird doch verstehen, was ich meine?), müssen ihn aber auch
immer mehr ablehnen lernen, wo er zu sein vorgibt, aber nicht wirklich
ist. Wir müssen Christus als den Herrn der Welt erkennen, nicht nur
als den, der es sein wird, sondern auch als der es in gewissem Sinne
schon ist. So soll sich auch auf diese Art erfüllen, daß Gott alles sei und
in allem.

Der Pazifismus der Quäker
Der ökumenische Rat der Kirchen hat die Quäker in einem Brief

seines Sekretärs Visser 't Hooft eingeladen, die Grundlagen ihres
Pazifismus darzulegen. Wir geben im folgenden die Antwort, die die
Schweizer Quäker formuliert haben.

Die Schweizer Gruppe der Gesellschaft der Freunde (Quäker) fühlt
sich mit den Militärdienstverweigerern aus Gewissensgründen in der
Schweiz und andern Ländern nahe verbunden. Sie trägt diese im
Gedenken und im Gebet, denn sie sieht in ihnen Zeugen im Dienste des
göttlichen Willens. Für ihren Pazifismus möchte sie folgende Gründe
anführen:

1. Das Gebot «Du sollst nikt töten» ist klar und unmißverständlich.
Wir glauben, daß es Gottes Willen ausdrückt und für alle Länder und
Zeiten gilt, auch für uns am heutigen Tage. Wohl wissen wir, daß es
das jüdische Volk ebenso wenig achtete, wie heute die Christen die
Lehre ihres Meisters zur Wirklichkeit werden lassen. Aber heißt das,
daß das Gebot falsch sei? Theologen sagen uns, es müsse heißen: «Du
sollst nicht morden.» Aber sind denn die Kriege der Gegenwart mit

10


	Worte von Leonhard Ragaz

