Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 1

Nachwort: Worte von Leonhard Ragaz
Autor: Ragaz, Leonhard

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sein, um dem Todesnahen und Todesgewissen in aller Trauer dieser
Liebe noch einmal die ganze blithende Fiille des Lebens zu schenken; sie
mull aber auch weit iiber ihre Jahre reif sein; sie mufl in Geist und
Wissen uralt sein wie die Stadt, der sie entstammt. Diese beiden nach
Alter, Herkunft und Schicksal so ungleichen Menschen verstehen ein~
ander im Zeichen der gleichen hohen alten Kultur, und es scheinen in
dieser Liebe fast wie in der Heiligen Schrift Liebe und Erkennen eins.
Wie der Ernst eines durchgebildeten Geistes, so bricht durch die kriegs~
verwilderte Sprache des Mannes immer wieder eine unendliche Zart- -
heit des Herzens hindurch; und das junge blithende Madchen, vor dem
noch das ganze Leben liegt, kann dem Alternden, dem das Leben, das
hinter ihm liegt, als ein zutiefst verfehltes erscheint, das erldsende Wort
mensdhlicher Liebe sagen: «Ich m3chte nicht nur ich sein, ich m&chte auch
du sein.» Und sie bewahrheitet dies Wort: sie sucht ganz in sein Leben
einzudringen. Das tiefste Wunder dieser Liebe, das hinter dem keines
Feenmirchens zuriicksteht, ist, dafl die Junge, Lebensvolle die Aufgabe
ihrer Liebe darin begreift, an Stelle aller Liebesgespriache den von der
Wirklichkeit des Krieges zugrundegerichteten Mann immer wieder ein~
dringlich und beharrlich nach seinen Kriegserlebnissen zu fragen, die sie
kraft ihrer Liebe und ihres seltenen Verstandes bis in alle Einzelheiten
und in ihrer ganzen Bedeutung fiir ihn begreift, um ihm die schwerste
Last von den Schultern zu nehmen, damit er in Ruhe sterben kann.

Er vermag dies spite Gliidk nicht zu iiberleben; er selbst gibt sich
nach dem Abschied von seiner Liebe den ihm verhingten Tod. So ent~
hiillt sich in dieser Dichtung am Symbol eines einzelnen Lebens die
ganze sprengende Furchtbarkeit des Krieges. Und wir fragen uns mit
Grauen, in welchen unausdenkbaren Abgrund der Wahnsinn einer noch
weit furchtbareren Aufriistung, der schon heute die besten Krifte der
Vélker verzehrt, eine an Geist und Herz véllig entmachtete, wehrlos
gewordene Menschheit stiirzen wird. Margarete Susman

Worte von Leonhard Ragaz®

... Unsere ganze Welt 16st sich auf und versinkt in ein Chaos. Die-
ses harrt auf ein neues Schdpfungswort. Die chaotisch gewordene Welt
verlangt nach einer neuen Orientierung. Sie liegt in schweren Geburts~
wehen und ruft nach Geburtshilfe. Sie verlangt vor allem nach einer
neuen Einheit, nicht nur einer politischen und sozialen, sondern vor allem
auch einer geistigen. Nicht kann es linger ertragen werden, daf} Politik,
Moral und Religion in krassem Widerspruch stehen; aber auch nicht,
daB es eine Wissenschaft und Kunst gibt, die neben dem Glauben stehen,

* Aus «Der grofiere Christus», Aprilheft der «Neuen Wege» 1945,



mit ihm nicht innerlich verbunden, und damit ebenso Sinn und Kraft
verlieren wie dieser Glaube selbst. Diese Welt schreit nach einem neuen,
umfassenden und belebenden Sinn.

Sie schreit aber vor allem nach ErlSsung von ihrer Not, und zwar
nicht mehr blof im einzelnen-Menschen um Erldsung von seiner Not,
sondern als Welt um Erldsung von der Weltnot. Die kosmischen Néte
treten als solche immer deutlicher und umfassender hervor: als Armut,
Laster, Krankheit, Tod. Sie rufen nach der Erlésung. Es bieten sich zur
Hilfe die Gétsen an — G&ten aller Art: totaler Staat und totale Gesell-
schaft, g&tenhafte Religion, viel versprechende und wenig haltende
Mystik, zum Teil auch blofl die Technik. Sie alle schreien, ohne es zu -
zu wissen, ja oft gegen ihren Willen, nach Christus — dem grdfieren
Christus.

Dieser gréfere Christus aber kann nicht der Christus unseres her-
kémmlichen abendlindischen Christentums sein, sondern nur der Chri-
stus des R ei ch es — Er, der auch der Christus der Bi b el ist. Die Bot~
" .schaft vom Reiche Gottes und seiner Gerechtigkeit ist, als Botschaft von
dem Einen, lebendigen Gotte, die sie ist, von vornherein fiir die Welt
bestimmt, nicht blof fiir Europa, oder das Abendland. Schon der Blick
der Propheten Israels ist von Gott aus auf die ganze Vélkerwelt ge~
richtet und so nicht minder der Blick Jesu wie der des Paulus und Johan-
nes. Es ist kein geschichtlicher Zufall, dafl das Heilige Land in der Mitte
zwischen Asien, Afrika und Europa liegt. So ist auch die Botschaft der
Bibel universeller Art. Sie enthilt nicht nur die Erldsung des Einzelnen,
sondern auch die der Gemeinschaft, und nicht nur die politische und
soziale, sondern auch die hosmische: die Erlésung von Schicksal, Krank-
heit, Tod, aber auch vom Ritsel und Dunkel der Welt. Diese ganze Er~
[8sung ist verkérpert in Christus — dem gréferen Christus, dem poli~
tischen, sozialen und kosmischen Christus, dem fleischgewordenen
Worte der Bibel.

Ihn miissen wir wieder sehen, so, wie ihn Paulus und Johannes ge~
sehen haben, und doch wieder neu, im Lichte einer neuen Offenbarung,
worin die alte sich entfaltet. Die Gerechtigkeit seines Reiches ist das,
was in die Vélkerwelt dringen will, worauf die Volkerwelt wartet. Aus
ihm quillt, sobald wir ihn einmal recht erkennen und neu daran glau~
ben, die neue Macht {iber Schicksal, Krankheit und Tod. Aus ihm bricht
das neue Licht der Welt, das die Dunkelheiten des Erkennens aufhebt.
Aus ihm strdmt die Erldsung und Verwandlung auch der Natur, aus
ihm, in dem nach dem Wort des Kolosserbriefes (2, 3) «alle Schite der
Weisheit und Erkenntnis verborgen sind», erwichst die neue Einheit
der Kultur; er gibt als Fleisch gewordenes Wort der Welt den neuen
Sinn und besiegt durch sein Kreuz und offenes Grab die G3tter, Géten
und Damonen. | ‘

Das ist ein Stiick der Revolution Christi, die kommen mufl, die kom~
men wird, die schon im Kommen ist — dafl der gréflere Christus, dafl -

8



der totale Christus, der Christus, der das A und O ist, in dem Gott
nicht nur Mensch, sondern Welt wird. (Auch das ist durchaus biblisch
gedacht.) ‘

Dariiber aber mufl sich das bisherige Bild Christi, das allzu abend~
landische, {iberhaupt allzu begrenzte, stark verindern. Es wird andere
Proportionen bekommen. Es wird nicht mehr im Mittelpunkt stehen,
sondern sich in ein grdferes Ganzes ordnen; es wird nicht mehr das
Bild sein, sondern ein Teil eines gréferen Bildes. '

Ich will den Finger nur auf einen Punkt legen. Fiir uns abendlin~
dische Protestanten bildet, wie ich schon bemerkt habe, die Reformation
des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts den Mittelpunkt der Ge-
schichte der Sache Christi zwischen der Apostelzeit und der Gegenwart,
und damit auch ihre Themen den Mittelpunkt der christlichen Problema-
tik, vor allem das der Rechtfertigung aus dem Glauben allein. Ihre
Losungen vom Glauben, von der Freiheit des Christenmenschen, von
der Bedeutung der Bibel fiillen unsern seelischen Gesichtskreis aus.
Paradoxerweise ist gerade in den lestten Jahrzehnten durch eine so~
genannte Theologie der Reformation der Protestantismus wieder aus~
schliefilich in die Grenzen dieses Horizontes gebannt worden.
| Aber diese Grenzen miissen vor der neuen Lage weichen. Die Gei~

stesformen der Reformation sind dieser Lage nicht gewachsen. Sie sind
dafiir zu enge. Das ist nicht so gemeint, dafl die besondere Wahrheit,
welche die Reformation mit ihrer Theologie auf den Scheffel gestellt hat,
preisgegeben werden sollte und miifite. Sie bleibt Wahrheit. Aber sie
darf nicht mehr als die ganze Wahrheit betrachtet werden; sie ist nicht
mehr die Wahrheit, sondern wird ein Teil einer Wahrheit, die reicher
und gréfer ist. Sie wird dabei nicht verlieren; im Gegenteil: jede Wahr-
- heit verliert ihren Wert in dem Mafle, als sie aus dem gréfleren Zu~
sammenhange, in den sie gehdrt, geldst und vereinseitigt, und gewinnt
in dem Mafle an Wert, als sie in diesem Zusammenhange verstanden
wird, Wir bediirfen der weiteren und gréfileren Losungen aus der
Wahrheit des Reiches Gottes, vor allem des Wortes von der Gerech~
‘tigkeit dieses Reiches; des Wortes von der Erldsung von Schicksal, Not
und Tod; des Wortes von der Weisheit und Erkenntnis, die in Christus
verborgen sind; des Wortes von der Fleischwerdung des Logos in Chri~
stus — wir bediirfen des gréferen Christus . . . _

So miissen wir heute, wenn wir dem lebendigen Gott im lebendigen
Christus dienen wollen, bereit sein, die alte Gestalt seiner Sache auf~
zugeben, um die neue zu fassen, den kleineren Christus zu verlassen,
um dem gréfleren zu folgen: in die Weite eines neuen Horizontes der
Offenbarung des Lebendigen hinein. Wir miissen in diesem Sinne be~
reit sein, die Reformation des sechzehnten und siebzehnten Jahrhun~
derts fiir die Revolution Christi des zwanzigsten preiszugeben — sie
nicht etwa zu verraten, aber nicht mehr auf die bisherige Weise als
Zentrum oder gar Abschlufl und letstes Wort der Sache Christi zu be-~




trachten. Wir miissen die Kirche preisgeben, in dem Sinne, dafl wir Gott
in der Welt walten sehen und ihm in der Welt dienen. Wir miissen das
Christentum preisgeben, damit wir Christus neu verstehen. Wir miis~
sen die Religion preisgeben, um das Reich Gottes zu erfassen. Wir miis~
sen Gott auch da sehen lernen, wo man ihn bisher nicht gesehen hat,
wo man sogar eine feindliche Macht zu gehen glaubte. Wir miissen den
Blick fiir Gott zugleich ausweiten und verschirfen. Wir miissen nur
immer mehr lernen, Gott nicht nur in seiner religidsen und kirchlichen
Gestalt zu erkennen, sondern auch in seiner weltlichen. Wir miissen
auch Christus nicht nur im Rahmen des «Christentumss erblicken, son~
dern auch in der ganzen Welt, der politischen, sozialen, kulturellen, die
aus ihm entstanden ist und die ihn vielfach stirker verkiindigt als die
religidse, theologische, kirchliche Gestalt. Wir miissen ihn auch erken~
nen, wenn er als Gegner auftritt: im Sozialismus, im Kommunismus, im
Anarchismus, ja sogar — so paradox das klingt — im Atheismus; wir
miissen ihn auch in Proudhon, Bakunin, Lenin wie in Nietssche er~
kennen (man wird doch verstehen, was ich meine?), miissen ihn aber auch
immer mehr ablehnen lernen, wo er zu sein vorgibt, aber nicht wirklich
ist. Wir miissen Christus als den Herrn der Welt erkennen, nicht nur
als den, der es sein wird, sondern auch als der es in gewissem Sinne
schc>1r11 ist. So soll sich auch auf diese Art erfiillen, dafl Gott alles sei und
in allem.

Der Pazifismus der Quiker

Der Okumenische Rat der Kirchen hat die Quiker in einem Brief
seines Sekretdrs Visser 't Hooft eingeladen, die Grundlagen ihres Pazi-
fismus darzulegen, Wir geben im folgenden die Antwort, die die
Schweizer Quiker formuliert haben.

Die Schweizer Gruppe der Gesellschaft der Freunde (Quiker) fiihlt
sich mit den Militirdienstverweigerern aus Gewissensgriinden in der
Schweiz und andern Lindern nahe verbunden. Sie trigt diese im Ge-~
denken und im Gebet, denn sie sieht in thnen Zeugen im Dienste des.
g&ttlichen Willens. Fiir thren Pazifismus m&chte sie folgende Griinde an~
fihren:

1. Das Gebot «Du sollst nicht tétens ist klar und unmifiverstandlich.
Wir glauben, daf} es Gottes Willen ausdriickt und fiir alle Linder und
Zeiten gilt, auch fiir uns am heutigen Tage. Wohl wissen wir, daf} es
das jiidische Volk ebenso wenig achtete, wie heute die Christen die
Lehre ihres Meisters zur Wirklichkeit werden lassen. Aber heifit das,
dafl das Gebot falsch sei? Theologen sagen uns, es miisse heiflen: «Du

~sollst nicht morden.» Aber sind denn die Kriege der Gegenwart mit

10



	Worte von Leonhard Ragaz

