Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 46 (1952)

Heft: 1

Artikel: Ein Friedenskampfer

Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gift, sie in die Tat umzuseen. Bedenken wir, meine Briider, das Bei~
spiel des guten Samariters und sagen wir uns immer wieder, daf} der
wahre Christ der ist, der Barmherzigkeit {ibt, gleichgiiltig was fiir eine
Etikette man ihm aufgekle'ot hat.

Schauen wir nun aber noch, wie man den Hunger in Schach halten
kann. Wir freuen uns, in diesem dritten Teil auf die Geschichte Josefs
verweisen zu kdnnen, die eine Redhtfertigung der Planwirtschaft liefert,
noch bevor dieses Wort iiblich war. Um die Bediirfnisse des Volkes wih-
rend der erwarteten sieben Not]ahre zu befrledlgen, hatte Josef betracht-
liche Getreidevorrite angelegt, die ihn instand setsen sollten, nicht nur
Agypten eine Hungersnot zu ersparen, sondern auch anderen Vilkern
zu Hilfe zu kommen. Haben wir hier nicht das Mu-sterbeispiel einer
Planwirtschaft, die von der Sorge um den Nadhsten, ja auch um den
Fremden, der an unsere Tiire klopft, eingegeben ist? Der Egoist hat nicht
viel fiir die Planwirtschaft iibrig, beschrinkt sie doch seine Handlungs~
freiheit und seine Profite. Der Christ sollte seinem Wesen nach ein Be~
fiirworter der Planwirtschaft sein. Aber wo sind in unseren Kirchen die
Stimmen, die sich zugunsten der Planwirtschaft erheben? Sicht man
nicht im Geschiftsleben viele Christen, die sich mehr um ihre indivi-
duelle Freiheit kiimmern als um die Einfihrung einer Gesegebung,
die die Erfolgsmdglichkeiten gleldlmaﬁlg auf alle verteilt? Wir wollen
immerhin nichts iibertreiben, meine Briider: Es gibt Christen, die be~
griffen haben. Es gibt christliche Geschiftsleute, denen Gott das Herz
an den rechten Fleck gesetst hat. Unser inniger Wunsch geht dahin, daff
es bald noch viel mehr sein m&gen.

Meine Lieben, der Prophet Jesaja beschwdrt uns, unser Brot dem
Hungrigen zu brechen. Wir haben gesehen, dafl dies nicht nur eine sitt-
liche Verpflichtung ist, sondern eine religidse Pflicht, und daBl man in
unserer neuen Zeit auch neuzeitliche Losungen fiir die Fragen finden
muf}, die uns gewisse wirtschaftliche Notstinde stellen. Sein Brot dem
Hungrigen zu brechen, heiflt nicht nur ein Stiick Brot einem Armen
geben, den man vielleicht in den Hausgang hereinbittet; es heifit viel-
mehr, alle Mafnahmen verstehen und durch ein entsprechendes staats~
biirgerliches Verhalten verwirklichen helfen, die geeignet sind, Brot ge~
nug in jedes Heim zu bringen. Erst dann werden wir von der Verant-
wortung los sein, daff jemand Gott, den wir anzubeten behaupten,
lastern muf. ~ Roger Sauty.

Fin Friedenskampfer

Der amerikanische Dichter Ernest Hemingway ist seit dem Ende
des ersten Weltkriegs einer der radikalsten unf‘gnermudhchsten Kamp-~
fer fiir den Frieden gewesen. Er ist es freilich als ganz und gar heutlger,
selbst tief vom Krieg geprigter Mensch in umgekehrter Richtung wie
4

\



die Propheten und alle Streiter fiir das Reich Gottes; sein Blick ist nicht
aus der Finsternis des Weges in ein grofles Licht gerichtet; das Licht
ist vom Weltsturm ausgeblasen; er sieht vor sich und hinter sich nur
die Finsternis. Er erblickt nicht die Zukunft eines strahlendes Friedens~
reiches; er lebt im Riickblick auf das Vergangene, auf die durchlebte
Wirklichkeit des Krieges. Man kénnte ihm von der Bibel aus vorwerfen,
dafl er dem Prophetenwort nicht Folge leistet, auf das Alte nicht zu
achten und des Vorigen nicht zu gedenken. Aber er spricht von dem
Vergangenen nicht, weil dies sein Wille, seine Absicht oder gar seine
Aufgabe ist; er spricht von ihm, weil es ihn keinen Augenblick loslaflt,
weil es ihm mit der Beharrlichkeit eines Nachtmahrs bei Tag wie bei
Nadcht auf der Brust sitst und sein Leben im Wadchen und Schlafen ver-~
stdrt, Darum reicht keiner der stirksten Aufrufe zum Frieden, keine
der ernstesten Abhandlungen iiber den drohenden Weltzerfall an die
stumme entsegsliche Predigt dieses vom Krieg selbst Gezeichneten heran.

Schon unmittelbar nach dem ersten Weltkrieg, in seinem groflen
Roman «Farewell to arms» hat Hemingway ausgesprochen, dafl nach
dem Tun und Geschehen dieses Krieges alle Menschenworte entheiligt,
entwertet, ihrer Wahrheit beraubt seien, dal mit Wahrheit nur noch
Eigennamen oder Straflennamen ausgesprochen werden kénnten. Aus
dieser diisteren Einsicht ist eine neue Art von Dichtung erwachsen, in
der alles, was bisher Poesie war, getilgt ist, in der alle Geschehnisse
nur noch in den kargsten, niichternsten Worten berichtet werden, so
daB in der bestiirzenden Einfachheit dieser Sprache sich alles mit der
harten Deutlichkeit einer vom Féhn blofigelegten Bergkette abzeichnet.
Hemingway ist dieser Art der Gestaltung in allen seinen Romanen treu
gebliecben; jeder ist ein echtes Kunstwerk; aber keiner scheint mir an
offenbarender Kraft an seinen ersten und nun wieder an seinen letsten
Roman «Uber den FluB} und in die Wilder»>* heranzureichen.

Dieser Roman ist freilich, so sehr man dann fiir die Miihe des Lesens
belohnt wird, sicher fiir alle Menschen schwer, oft fast unertriglich zu
lesen, am schwersten aber fiir die Menschen eines Volkes, das keinen
der beiden Weltkriege miterlebt hat und daher weder um die Zufleren
Strukturen des Krieges noch um seine inneren Erfahrungen weiff. Der
Held ist ein hoher amerikanischer Offizier, der in beiden Weltkriegen,
nur mit der Unterbrechung durch seine Verwundungen, mitgekimpft
hat und ein vom Krieg an Leib und Seele gezeichneter und zerstSrter
Mensch ist. Er hat zehn schwere Gehirnerschiitterungen, zahlreiche
duflere und innere Verlesungen erlitten; sein Herz ist erschépft und tod-~
krank. Er spricht die abscheuliche Sprache des Krieges; er trinkt und
flucht und sucht seine unablissigen Qualen durch ein Ubermafl schad-
licher Medikamente zu betiuben. Aber tiefer noch als in seinem zer~
riitteten KSrper siit ihm der Krieg mit seiner Ordnung und seinem

* Steinberg~Verlag, Ziirich.



Chaos, mit seiner Ordnung, die Chaos ist, in Geist und Herz; er kann
die zahlenm#fligen Berechnungen, deren jede den Einsag unzihliger
Menschenleben bedeutet, in denen so der geringste Fehler zur unsiihn~
baren Schuld wird, in seinem Gedichtnis nicht verarbeiten; sie verfol-
gen ihn Tag und Nacht, sowie ihn das furchtbar geschindete Bild einzel-
ner Toter verfolgt, Er lebt im Vergangenen als im Gegenwirtigen. Er
rechnet und berechnet unaufhdrlich, ob nicht noch etwas zu dndern, wie~
der gutzumachen wire, ob nicht Unrecht in Recht, Tod in Leben zu wan~
deln wire. Und indem er das ganze schreckliche Geschehene als eigene
Verantwortung erlebt, erkennt er sein ganzes Leben als ein von Grund
auf verfehltes. Aber erst wenn wir in all dem innewerden, welch kost~
bares, edles Gefafl hier zerbrochen ist, welche Strenge und Redlichkeit
des Gewissens, welch echte Giite, weldhe Fiille an Liebe und Geist in
dieser rauhen zerfesten Hiille lebt, begreifen wir ganz, was der Krieg
an Erniedrigung und Zerriittung des Menschlichen bedeutet, -

Die Romane Hemingways haben alle in verschiedener Ausgestal-
tung denselben Inhalt: die Verwiistung eines Lebens durch das Kriegs~
geschehen und als einzigen Trost eine grofle Liebe, wie sie in solcher
Freiheit und Losgebundenheit vor den beiden Kriegen nicht lebbar ge~
wesen wire —, eine tiefe traurige Liebe, in der der zerbrochene Mensch
noch einmal Mensdh, die zerfallene Seele noch einmal Seele wird. Es ist
immer eine rein irdische Liebe; aber ergreifend gliiht in jeder der Funke,
der in jeder echten Liebe von oben her in das Irdische sinkt. Nirgends ist
eine solche Liebe, die Verflechtung zweier ungleicher Seelen am Rand
des Todes so sehr als reines Wunder gestaltet wie in diesem lesten
Roman Hemingways.

Wir erleben nur die beiden letsten Tage des Helden und in ihnen
das Seltsame dieser Liebe. Diese beiden Tage spielen in der Stadt, die
der einundfiinfzigjshrige Krieger, der in den Kriegen durch ganz
Europa geschweift ist, iiber alle Stidte der Erde liebt: in Venedig, das
er im ersten Weltkrieg als Einundzwanzigjahriger mitverteidigt hat und
das er durch den Einsats seines Lebens fast als sein Eigentum begreift,
dieser Stadt, die aber auch dadurch sein Eigentum ist, daf} er ihre Ent~
stehung, ihre Gesdhichte, die Geheimnisse ihrer alten Paliste, ihrer
dunklen Kanile, das verwirrende Net ihrer Straflen und Briicken kennt,
jeden Turm in ihr und ihrer Umgebung in seiner besonderen Bestim-~
mung und Schénheit liebt. Und nun widerfiahrt ihm am vorletsten Tage
das Wunder: ein junges, schénes, wissendes Midchen, eine Grifin aus
altem venezianischem Geschlecht, tritt als Verkdrperung der Stadt seiner
Liebe auf den Alternden, Sterbenden zu. Ein alternder Mann, ein blut~
junges Madchen — es ist ein uns heute nur zu vertrauter und — bei aller
geheimen Tragik, die er wohl stets in sich birgt — uns eher frivol beriih~
render Gegenstand. Aber hier, in dieser Erzihlung, der Atmosphire
Venedigs, des Krieges und des Todes, hat diese Bezichung einen tiefen
seelischen und geistigen Grund. Diese spite Geliebte muf so jung

6




sein, um dem Todesnahen und Todesgewissen in aller Trauer dieser
Liebe noch einmal die ganze blithende Fiille des Lebens zu schenken; sie
mull aber auch weit iiber ihre Jahre reif sein; sie mufl in Geist und
Wissen uralt sein wie die Stadt, der sie entstammt. Diese beiden nach
Alter, Herkunft und Schicksal so ungleichen Menschen verstehen ein~
ander im Zeichen der gleichen hohen alten Kultur, und es scheinen in
dieser Liebe fast wie in der Heiligen Schrift Liebe und Erkennen eins.
Wie der Ernst eines durchgebildeten Geistes, so bricht durch die kriegs~
verwilderte Sprache des Mannes immer wieder eine unendliche Zart- -
heit des Herzens hindurch; und das junge blithende Madchen, vor dem
noch das ganze Leben liegt, kann dem Alternden, dem das Leben, das
hinter ihm liegt, als ein zutiefst verfehltes erscheint, das erldsende Wort
mensdhlicher Liebe sagen: «Ich m3chte nicht nur ich sein, ich m&chte auch
du sein.» Und sie bewahrheitet dies Wort: sie sucht ganz in sein Leben
einzudringen. Das tiefste Wunder dieser Liebe, das hinter dem keines
Feenmirchens zuriicksteht, ist, dafl die Junge, Lebensvolle die Aufgabe
ihrer Liebe darin begreift, an Stelle aller Liebesgespriache den von der
Wirklichkeit des Krieges zugrundegerichteten Mann immer wieder ein~
dringlich und beharrlich nach seinen Kriegserlebnissen zu fragen, die sie
kraft ihrer Liebe und ihres seltenen Verstandes bis in alle Einzelheiten
und in ihrer ganzen Bedeutung fiir ihn begreift, um ihm die schwerste
Last von den Schultern zu nehmen, damit er in Ruhe sterben kann.

Er vermag dies spite Gliidk nicht zu iiberleben; er selbst gibt sich
nach dem Abschied von seiner Liebe den ihm verhingten Tod. So ent~
hiillt sich in dieser Dichtung am Symbol eines einzelnen Lebens die
ganze sprengende Furchtbarkeit des Krieges. Und wir fragen uns mit
Grauen, in welchen unausdenkbaren Abgrund der Wahnsinn einer noch
weit furchtbareren Aufriistung, der schon heute die besten Krifte der
Vélker verzehrt, eine an Geist und Herz véllig entmachtete, wehrlos
gewordene Menschheit stiirzen wird. Margarete Susman

Worte von Leonhard Ragaz®

... Unsere ganze Welt 16st sich auf und versinkt in ein Chaos. Die-
ses harrt auf ein neues Schdpfungswort. Die chaotisch gewordene Welt
verlangt nach einer neuen Orientierung. Sie liegt in schweren Geburts~
wehen und ruft nach Geburtshilfe. Sie verlangt vor allem nach einer
neuen Einheit, nicht nur einer politischen und sozialen, sondern vor allem
auch einer geistigen. Nicht kann es linger ertragen werden, daf} Politik,
Moral und Religion in krassem Widerspruch stehen; aber auch nicht,
daB es eine Wissenschaft und Kunst gibt, die neben dem Glauben stehen,

* Aus «Der grofiere Christus», Aprilheft der «Neuen Wege» 1945,



	Ein Friedenskämpfer

