Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 2

Artikel: Ansprache an der Tagung der religits-sozialen Vereinigung
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ansprache an der Tagung
der religids~sozialen Vereinigung

Um die Weihnadhtszeit fand ich an einer Stelle, wo er sicher auch
manchen von Thnen begegnet ist, einen alten Spruch: «Du blickst nach
Thm und siehst nichts; Du horchst nach Thm und hérst nichts; Du handelst
nach Ihm und findest kein Ende.» :

Dieser Spruch hat sich mir tief ins Herz gegraben; denn er ist ja das
Grundwort der religiSs-sozialen Bewegung: die Wahrheit des Reiches
Gottes fiir die Erde, das von den Menschen verwirklicht werden soll. Die
religiSs~soziale Bewegung hat nie, wie so viele religiSse Bewegungen,
Gott im Bilde zu schauen begehrt; sie hat nie eine mystische Gottesschau
aufgestellt; sie hat auch die Stimme Gottes nie im Gesang einzufangen
gesucht; sie hat keine Liturgie ausgebildet oder auch nur aufgenommen;
sie hat die Stimme Gottes immer nur als unmittelbaren Aufruf, als Anruf
an den Menschen, das menschliche Gewissen vernommen: als den Anruf
und Aufruf zum Handeln nach Ihm, das kein Ende findet.

Nun spreche ich aber heute zu Ihnen in einem Augenblidk, in dem
das Handeln nach Ihm, das zu allen Zeiten das schwerste ist, uns noch
einmal, und zwar in doppelter Weise, erschwert ist: zunachst durch die
Finsternis und Wirrnis einer Weltlage, in der wir uns nicht mehr zurecht~
und kaum mehr als Menschen wiederfinden, weil in ihr nicht nur alle
Wege verwirrt sind, sondern auch eine Sprachverwirrung weit schlimmer
als die babylonische iiber die Menschen hereingebrochen ist, weil heute
nicht nur die Eine Menschensprache in unzihlige Sprachen zerfallen ist,
so daf} die Menschen einander nicht mehr verstehen, sondern weil ein
Verstehen nicht mehr gesucht und sogar gewaltsam verhindert wird, durch
eine tobende Propaganda, die den Sinn und die Wahrheit aller Men~
schenworte verkehrt. Und da die Sprache der Hauptwegweiser im Men-~
schenleben ist, sind durch ihre Verwirrung alle Wege ein zweites Mal
verwirrt. :

Es scheint vergeblich und sinnlos, in diesen Weltwirrwarr hinein auch
nur ein Wort zu sagen. Ein leises verklinge in ihm sofort, und auch noch
ein lautes miifite das eines Propheten oder Heiligen sein, um auch nur halb
vernommen zu werden. Wenn ich trotzdem auf den Wunsch der Freunde
in diesem Augenblick zu Threm engen Kreis ein ganz bescheidenes
Menschenwort zu sagen wage, so geschiecht es darum, weil die heutige
Sprachverwirrung auch in unsere kleine Bewegung eingedrungen ist,
weil unter dem Druck des Weltgeschehens, ihrem eigensten Sinn ent-
gegen, die religids~soziale Vereinigung sich in zwei einander entgegen-~
gesetzte Hilften gespalten hat.

Es ist mir immer gewifl gewesen, daf fiir keine Vereinigung irgend-
einer Art eine Spaltung so widersinnig und unheilvoll sein kénne wie
fiir die, deren Sinn und Endziel der Friede, die Liebe, die Gerechtigkeit

45



ist. Denn kann sich die Liebe, der Friede, die Gerechtigkeit spalten? Die
Welt, der sie von je entgegenstand, ist damit {iber unsere Bewegung
Herr geworden, und der Teil, der diese Spaltung nicht gewollt hat, ist
durch sie um so tiefer verwaist. |

 Es ist unmdglich, dafl nach dieser Spaltung unsere Arbeit einfach
weitergehen kénnte, als ob nichts geschehen wire. Die Gruppe, die aus
der Bewegung ausgetreten ist, scheint dies trosdem fiir ihr Teil zu glau~
ben; sie kann es nur, weil sie einen wesentlichen Teil der religis-sozialen
Botschaft preisgegeben hat. Wir anderen sind einen Augenblidk stehen
geblieben und haben uns auf unsere durch die neue Lage verinderte
Aufgabe besonnen, und es ist diese uns neu gestellte Aufgabe, auf die ich
mich heute mit Thnen gemeinsam besinnen m&chte. | |

Wir waren von je ein kleines Hauflein; «die kleine Herde» hat Ragaz
die religiSs-soziale Bewegung oft genannt, und er hat damit nicht nur
ihre duflere Kleinheit, sondern auch, freilich immer schon mit Zagen, seine
grofle Hoffnung auf sie ausgesprochen; denn es ist ja die kleine Herde,
auf der in der Bibel die Verheiflung ruht. Nun ist durch die Spaltung die
kleine Herde nicht nur noch kleiner geworden, sie ist auch in ihrem
Eigensten gefihrdet, und es mufl sich zeigen, ob trosdem das Hiuflein
der ihr treu Gebliebenen noch eine Hoffnung in sich bewahrt.

Bei dieser Priifung unserer Aufgabe und unserer Hoffnung miissen
wir zundchst unser Verhiltnis zur heutigen Weltlage priifen. Und da
gilt es vor allem festzustellen, dafl die Spaltung der religids-sozialen Ver~
einigung keineswegs, wie es immer wieder vefeinfachend und verfil-
schend gesagt wurde, die Spaltung der Welt'in West und Ost wieder~
holt. Es wire ohne dies fundamentale Mifiverstindnis wahrscheinlich
zu einer Spaltung gar nicht gekommen, Unser Anliegen, das Anliegen
derer, die der religits-sozialen Vereinigung treu geblieben sind, ist ein
vollkommen, ein grundsitzlich anderes: es geht, wie es zu jeder Zeit ihre
Aufgabe war, nicht auf Spaltung, Verwirrung und Vernichtung, sondern
auf Einigung, auf Kldrung in gemeinsamer Verantwortung. Und wir sind
gewifl, mit dieser Haltung nicht nur unserer eigenen Aufgabe zu dienen,
sondern in all unserer Kleinheit und Schwiche der von ihr selbst so heil-
los {iberschriebenen Aufgabe der ganzen heutigen Welt.

Schon vor dem Ende des vergangenen Jahrhunderts hat Nietssche
das prophetische Wort ausgesprochen, das auch Ragaz einmal tief be~ -
troffen hat: «Langsam, furchtbar, unausweichlich kommt der Augenblidk
heran, wo das Ganze der Welt verwaltet werden mufl.» Dieser Augen-~
blick ist nun gekommen, und es zeigt sich, wie es Nietssche in dem Wort
«furchtbar» schon vorweggenommen hat, dafl diese Aufgabe fiir die
Menschen zu schwer ist. Und dies, obwohl heute in einem Ausmaf}, das
zu Nietssches Zeit noch gar nicht vorauszuahnen war, durch die Ent~
~ dedkungen und Erfindungen des Menschengeistes die Erde um den Men-~

schen her sich zu einer Einheit zusammengezogen hat, mit der Uber~
windung von Raum und Zeit noch jiingst unvorstellbare Méglichkeiten

46



des Verkehrs, des Austauschs, des Kennens und Verstehens auch der
entferntesten Vélker und damit ein neues Wissen des Menschen um den
Mensdhen erschlossen worden ist, das aus der Menschheit auch geistig eine
neue Einheit geschaffen hat. | |

Aber mit dieser machtvollen Entwidklung ist zugleich ein anderes
geschehen, das die Hoffnung der Welt zum Scheitern zu bringen droht:
der Mensch selbst ist hinter der Entwidklung seines Geistes zuriick~
geblieben; er gebietet ihr nicht mehr. Mag er sich mit seinem Geist in
die weitesten Fernen, mit seinem Leib in die Liifte erheben: er selbst,
der im Ebenbild Gottes geschaffene Mensch, ist um sein Bestes verarmt
auf der Erde zuriickgeblicben. Er ist durch das, was er erschaffen
hat, selbst ein anderer geworden, und wieder ist damit die Voraussage
eines groflen Europiers erfiillt: das schwermiitige Wissen des spiten
Goethe: «<Es wird durch die Maschine eine neue Welt mit neuen Men~
schen kommen, die wir nicht mehr verstehen.»

Langsam, weil unvermerkt, und doch in dem rasenden Tempo der
Maschine ist diese Verinderung eingetreten. Ich selbst habe in meiner
eigenen Lebenszeit deutlich die Wandlung des Menschen, seines Fiihlens
und Denkens, aller seiner Begriffe und Werte erlebt. Immer wieder
kam mir die Frage: Was ist in unserer Welt geschehen, seit ich in
meiner Jugend, gegen das Ende des vergangenen Jahrhunderts, meinen
Vater sagen hérte, Kriege kénne es in der Zukunft nicht mehr geben,
weil die Waffen, die seit dem letzten Kriege (dem deutsch-franzdsi~
schen) erfunden worden seien, zu furdhtbar seien, als dafl die Mensdhen
sie noch gegeneinander anwenden k&nnten, Und dies war nicht so welt~
fremd, wie es uns heute erscheint; denn nicht allzulange vorher war wirk~
lich eine neu erfundene Walffe, die eine grofle Anzahl von Menschen zu~
gleich vernichten konnte, um ihrer zu groflen Furchtbarkeit willen durch
cinen gemeinsamen Beschluf} in einem See versenkt worden.

Wie konnte es kommen, dafl in unserer heutigen Welt eine solche
Tat nicht nur nicht mehr denkbar, sondern dafl sie geradezu strafbar
wire, daf} sie als gegen das Gemeinwohl gerichtet verurteilt werden
wiirde, dafl heute das Gemeinwohl die gegenseitige Zerstérung ist?
Wie kommt es, dafi Krieg und Vernichtung in unserer Welt so selbst~
verstindlich geworden sind, das im Grunde allein noch Selbstverstind-
liche, das alle Lebenswerte der Valker verschlingt? Gewifl haben die bei-
den Weltkriege die wachsende Entmenschlichung des Menschen bewirkt;
aber sie selbst waren erst auf dem Grund einer neuen Geistesentwick~
lung méglich. Denn wohl hat es immer Kriege gegeben; aber sie waren
nicht die mit allen Mitteln und Menschen kunstvoll organisierte totale
Vernichtung. Wie kommt es, dal der Widhter der Menschheit, das
menschliche Gewissen, so tief in Schlaf gesunken ist und an seiner Stelle
ein riesenhafter Ddmon der Vernichtung aus den Tiefen der Menschen~
seele aufsteigt?

Wir kennen diesen Damon in vielen Gestalten. Ich brauche sie nicht

47



mit Namen zu nennen. Nicht nur das grofie Bibelwerk von Ragaz, sein
ganzes Leben war ein Ringen mit diesem Damon, den er unter allen
seinen Verhiillungen erkannt und sichtbar gemacht hat und den er in
allen seinen Erscheinungen als den Dimon des Todes, den Tod selbst
erkannte. Er sah deutlich das Anwachsen der Todesmichte in unse~
rer Welt. Er hat die Atombombe noch erlebt; er sah in ihr gleichsam die
Menschheit am Scheidewege; ihm war in ihr noch einmal dem Menschen
die Entscheidung zwischen Gut und B&se als die zwischen Leben und Tod
vorgelegt. Was hitte er, der auf eine Entscheidung fiir das Gute, das
Leben, auf die Einigung der Menschheit noch hoffte, zu dem Widersinn
und dem Wahnsinn gesagt, dafl nun in eben dem Augenblick, wo wie nie
vorher in der Geschichte die Erde zu einer Einheit geworden ist, sie in
zwei einander feindliche, von ZerstSrungswut rasende Hilften ausein~
andergebrochen ist, dafl so die ganze unendlich Fruchtbares in sich schlie~
flende Entwicklung des Menschengeistes sich schliefilich gegen den Men-
schen selber kehrt? ' ,

Der Griinde fiir diesen Wahnsinn sind viele; aber der tiefste und
eigentliche, der mit allen anderen Griinden verflochten ist, ist, daf der
heutige Mensch noch einmal der Stimme der Schlange gefolgt ist, daBl er
sich nicht mehr aus der Hand Gottes entgegennehmen will, sondern dafl
er auch jetzt wieder — und diesmal durch eine ungeheure eigene
Leistung — sein will wie Gott. Nicht durch ein neues Aufflammen
zu |hm, nicht durch das Handeln nach IThm und nicht durch eine
innere Erhdhung sucht er Gott gleich zu werden, sondern durch ein
Mittel, das in seiner ganzen vermessenen Unheimlichkeit nur dadurch
der Mehrzahl der Menschen verschleiert blieb, dafl sie sich langsam
daran gewshnt haben, dafy es ihren Bediirfnissen gedient und dafl es sie
selbst unvermerkt gewandelt hat: durch kiinstlichen, stindig verfeinerten
und vervollkommneten Ersatz fiir den Menschen und fiir Gott. Den Pro~
thesengott hat ein grofler Denker mit furchtbarer Wahrheit den heutigen
Menschen genannt. Er lebt in immer riesigerem Ausmafl vom Ersafs.
Und aus der kalten leblosen Welt des Ersages, die ihn iiberall umgibt,
ist eine neue, eine innere Eiszeit {iber den Menschen hereingebrochen;
sie hat ihm mit ihrer kalten Schmeichelei das Herz aus der Brust
gestohlen; das Erkalten der Liebe, von dem die Matthius-Apokalypse
als von dem schwersten Zeichen des nahen Untergangs spricht, ist in
der kalten Welt des Gottes~ und Menschenersatzes in neuer und furcht~
barer Weise Wirklichkeit geworden. Es ist, als wire der Mensdhheit
das Herz ausgebrochen und als versuchte der Geist auf unzihligen
Wegen etwas ihm Ahnliches zu erschaffen. Aber genau hier ist seine
‘Grenze; denn nie erreicht und ersetzt ja der stindig fortrasende Geist
das in der Mitte lebendig schlagende Herz. Viele Versuche zur Eini-
gung der zerrissenen Vlkerwelt sind zwischen den beiden Kriegen und
nach dem letsten Krieg unternommen worden, viele Organisationen zur
Befriedung der Welt wurden gegriindet und mit immer schnelleren Flug-

48



zeugen von den Abgesandten aller Lander erreicht. Sie sind alle, wie der
Vélkerbund und nun die UNO, gescheitert, weil in ihnen eben das allein
Frieden Stiftende und Erhaltende fehlt: das lebendig schlagende mensch~
liche Herz. Darum klingen auch schon alle ihre Begriindungen so hohl
und leer und verblafit.

Dies alles: die Welt leblosen Ersates, der Entmenschlichung durch
technisierte Kriege, des Erkaltens der Herzen ist der Menschheit ge-~
meinsam, Darum ist auch die Spaltung der Welt in West und Ost
vom Ganzen aus gesehen ein bloer Wahn; sie ist, wie Pfarrer Bal~
scheit es lethin in den «Neuen Wegens gesagt hat, nur ein Mythos.
Ein Mythos: das sichtbare Abbild einer inneren Wirklichkeit, und zwar
unserer heutigen dimonisch verzerrten inneren Wirklichkeit. Das mag
manchem sonderbar klingen, weil sie doch eine so grauenvolle duflere
Wirklichkeit ist. Aber diese Wirklichkeit ist eine einzige ungeheure
Verirrung; sie kann darum fiir uns niemals ein wirkliches Anliegen sein.
Das ganze, das einzige Anliegen des kleinen Hiufleins, das wir sind,
ist angesichts dieser furchtbaren Spaltung die Frage: Wie ist es mdglich,
dafd in einer bis an die Zihne geriisteten, mit den grausamsten Waffen
geriisteten Welt, der Welt der Atombombe, des Bakterienkrieges, die
zum furchtbarsten aller Kriege und damit zu allem B&sen und Fluch~
wiirdigen, zu jeder Versklavung und Vernichtung der Menschen ent~
schlossen ist, dic aus dem Ersten Weltkrieg nicht nur das Entsetzen
der Konzentrationslager, sondern in den gréfiten Lindern Europas eine
Schreckensherrschaft ohnegleichen entwickelt hat, deren eine noch heute
unbehindert fortwudhert, — wie ist es mdglich, daBl in einer solchen
Welt die eine Hilfte iiber die andere zu Geridht sitt, als ob sie an allem,
was auf der anderen Seite geschieht, ohne Schuld und Mitschuld wire?

Und nicht nur die grole Masse der Zeitungsleser, auch ernste, auch
suchende Menschen erkennen heute die Einheit der Weltschuld, die
gemeinsame Verantwortung fiir das Ganze des Geschehens nicht mehr.
Sie alle hier haben sicher von dem Buch gehdrt, in dem sechs bekannte,
zum Teil bedeutende westliche Schriftsteller, die, von der Ungerechtig-
keit der westlichen Welt erschiittert, sich auf die Seite des Ostens ge~
fliichtet hatten und durchweg Kommunisten geworden waren oder dem
Kommunismus nahestanden, nun angesichts der Schrecknisse der rus-
sischen Wirklichkeit ihr Verwerfungsurteil {iber den in Gewalt um~
geschlagenen Kommunismus aussprechen. Sie sind alle redliche Zeugen;
sie haben aus ihrem persénlichen Erleben und aus ihrer wahren Uber-~
zeugung gesprochen und manches wahre Urteil gefallt; sie haben so mit
ihrem tieferen Wissen die Haltung der westlidien Welt, die sie verworfen
hatten, wieder fester und griindlicher unterbaut. Aber keiner von ihnen
hat wie die Groflen zur Zeit der Franz3sischen Revolution: ein Kant, ein
Goethe, ein Pestalozzi, Carlyle, die alle konservative, grundsiglich gegen
die Revolution gerichtete Geister waren, auch noch in den Schrecknissen
der Umwilzung die grofie weltgeschichtliche Linie einer gemeinsamen

49



Schuld und Verantwortung gesehen, wie sie Carlyle mit einziger Gewalt
auf der Hshe der Schreckensherrschaft ausgesprochen hat.

«Wihrend einer langen Reihe von Jahrhunderten war die Summe
der Gottlosigkeit, der Liige, der Bedriickung des Menschen durch den
Menschen immer gréfier und gréfler geworden, da jedes Jahrhundert den
Bestand an Siinden, den es von seinem Vorginger iibernommen hatte,
nach Kriften vermehrt, seinem Nachfolger zu vererben pflegte . . . bis end-
lich eine so ungeheure Summe von Lug und Trug sich aufgehiuft hatte,
dafl Erde und Himmel es nicht mehr zu ertragen vermochten. Lange lief§
der Tag der Abrechnung auf sich warten; aber er kam heran, freilich ganz
unbemerkt, inmitten des prahlerischen Getdses des Héflingstreibens, des
kriegerischen Helden~ und Eroberertums, des allerchristlichsten Grand-~
monarchentums ... Niher kam der Tag und niher; und seht, jetzt ist
er gekommen, pléglich, unerwartet fiir alle Menschen! Die Saat langer
Jahrhunderte war in dieser letsten Zeit so rasch gewachsen und der
Ernte entgegengereift; und jetst ist sie reif und wird schnell, gleichsam
an einem Tage geschnitten und weggebracht. Geschnitten wihrend dieser
Schreckensherrschaft und hinweggefiihrt zum Hades und zur Halle! —
Ungliidkliche Sterbliche; so ist es immer; und doch begreifen wir es nie
und werden es auch nie begreifen.» Und er schliefit seine weltweite Be~
trachtung mit dem Wort, cﬁls er den Unterdriickten den Unterdriickern
gegeniiber in den Mund legt: «Seht, ihr erscheint uns ganz und gar als
eine Liige. Doch unser Leben ist keine Liige, doch unser Hunger und
Elend sind keine Liige! Seht, wir heben schwérend, einer und alle, unsere
25 Millionen Hinde empor und nehmen Himmel und Erde und auch die
Hslle zu Zeugen, dafl entweder ihr oder wir vernichtet werden miissen.

Wahrlich, kein unbedeutender Schwur; wir wiirden ihn mit Recht
die merkwiirdigste Tat dieses Jahrtausends nennen. Und bemerkenswert
sind auch die Folgen, die er hat und haben wird. Die Erfillung dieses
Schwures, das heifit der verzweifelte Kampf der Menschen gegen ihre
ganze Lage und Umgebung — ein Kampf, ach, gegen die Finsternis und
die Siinde, die in ihnen selbst sowohl wie in den anderen war, das ist
die Herrschaft des Schreckens.» :

Carlyle hat in der machtvollen Wahrheit dieser Worte die Herr~
schaft des Schreckens — und sie war wahrlich auch damals grauenvoll —
nirgends besch&nigt. Er hat sie in ihrem ganzen Entsetien geschen,
und er hat selbst die Schuld auf beiden Seiten erkannt, aber er hat sie
als der grofle Historiker und der grofle Christ, der er war, als Ernte
der Saat von Jahrhunderten gesehen, und er hat sie um der in ihr wal~
tenden Gerechtigkeit willen als das gréfite Ereignis des Jahrtausends
gesehen — nicht nur als Saat und Ernte franzssischer Jahrhunderte,
sondern des ganzen Europa, in dessen Schuld und Verantwortung er
und sein Volk mit eingeschlossen waren. |

So, aus dieser eigensten innersten Verantwortung fiir das Ganze hat
auch Ragaz die Geschichte gesehen, weil er sie aus derselben ewigen

50



Sicht gesehen hat. Und hier trigt unser kleines Hauflein ein grofles
Erbe, das freilich wie alles Grofle schwer zu verwalten ist. Ragaz hat
anstelle der leeren verblafiten Begriindungen, die den heutigen Bestre~
bungen zur Einigung der Welt zugrunde liegen, die ewigen Wahrheiten
der Bibel gesetst. '

Gewifl: die Wahrheiten der Schrift sind uns heute weit schwerer
zuginglich, als sie es in fritheren gliubigen Zeiten waren. Der tiefe Un-~
glaube unserer Welt, der mit dem Erkalten der Herzen iiber sie ge~
kommen ist, gleicht einer zweiten Austreibung aus dem Paradies. Fiir
uns haben diese groflen Wahrheiten cher etwas Erschrediendes. Was
sollen uns heutigen in Krieg, Zerstdrung und Wahnsinn verstrickten
Menschen die iiberschwinglichen Visionen der Propheten von einer er~
13sten Friedenswelt — Frieden, in der blutbefleckten Menschenwelt, Frie~
den bis in die grausame Natur hinein, in der der Tiger neben dem Lamme
rubt und ein kleiner Knabe beide fithrt, von den Schwertern, die zu Pflug~
scharen, den Speeren, die zu Winzermessern umgeschmiedet werden?

Aber diese gewaltigen Visionen sind auch fiir uns nicht blofle Phan~
tasien. Sie bezichen sich auf unsere tiefste Wahrheit: sie sind, indem
sie den ganzen uniiberbriickbaren und in unserer Welt noch unendlich
vertieften Abgrund unseres Lebens von seinem Ziel, seiner Bestimmung
ausmessen, das gewaltigste Gericht {iber unsere Welt. Sie sind aber auch
zugleich der grofle, einzige Trost, der die ganze Schwere der prophe~
tischen Botschaft durchwaltet: sie zeigen uns in dieser Wahrheit, unter
halb aller Verwirrung, die lette Wahrheit unseres eigenen Seins; sie
zeigen uns auf dem untersten Grund des Menschenherzens, von unzahli~
gen fremden Schriften iiberschrieben als unterste unausldschliche Schrift
den tiefsten Traum des Menschenherzens: die unsterbliche Verheiflung
des Jesajas: dafl «der Herr die Trine hinwegwischen wird von jedem
Angesichts. ‘

Denn horchen wir bei diesem Wort nicht auf? Streift es uns nicht wie
ein Wiedererkennen von etwas einst Besessenem und nie bis zum Ende
Verlorenen? Durchbricht es nicht mit dem Klang des Lebens unsere
ganze Todeswelt? Freilich: dieser Klang ist leise, er ist fast unhdrbar
geworden; er schwankt im Weltsturm wie ein kleines, halb schon ver~

l5schtes Licht.

Ich wei} nicht, ob unsere kleine Herde nach ihrer Zersprengung noch
am Leben bleiben, ob sie weiter wirken und handeln und irgendwie ihrer
Botschaft gewachsen sein kann; sie hat seit ihrem Bestehen — allein den
Tod von Ragaz ausgenommen — nie vor einer dhnlich schweren Priifung
gestanden. Wenn sie bestehen und iiberstehen soll, so kann sie dies nur
durch einen Ernst und eine Treue ohnegleichen, in der jeder das Eigene
vergift und die gemeinsame Verantwortung immer neu an der Gréfle
und Tiefe der Botschaft mifit: durch einen Versuch zur Wiedererweckung
der erkalteten Herzen durch den reinen, lebendigen Willen zu Frieden

51



und Liebe, durch den unsere Bewegung in all ihrer Kleinheit das genaue
Gegenbild unserer heutigen Welt ist. 7
Wohl sind Liebe und Friede das Allerschwerste; sie sind nie und
nirgends wirklich; es mufl immer neu mit ihnen begonnen werden, und
immer wieder ist der Anfang schwer. Aber er ist auch in aller Schwere
das Einfachste, das allein Einfache unseres Lebens: das Hinabdringen
zum gdttlichen Ursprung, der unter aller Verschiittung der tiefste Grund
unseres Herzens ist. Beides: die Einfachheit und die Schwere dieser Auf~
gabe, ist in dem schlichten jiidischen Wort beschlossen: «Wo immer
du die Fuflspur eines Menschen findest, zieht Gott vor dir her.» Die
Fuflspur des Menschen, in fritheren Zeiten sichtbar dem weichen Erd-
boden eingedriickt, ist auf dem harten Asphalt unserer Strafien, den
Zementbdden unserer groflen Betriebe nicht mehr zu erkennen. Sie mit
allen Kriften, die unser sind, und mit noch gréferen, als wir selber
haben, aus diesem Verlorensein wieder aufzufinden und ihr unermiidlich
zu folgen, ist die unendlich schwere Aufgabe unseres heutigen Lebens:
‘das Handeln nach Thm, das kein Ende findet; es ist die Botschaft vom
Reich. Margarete Susman.

«Denn das Reich Gottes steht nicht in Worten,

sondern in Krafts
(1. Kor. 4, 20)

Was ist denn eigentlich das Reich Gottes, an das wir alle glauben,
auf das wir alle hoffen, um das wir bitten und fiir das wir kimpfen wol-
len? Ist es eine Idee, ein Ideal, ein Bild der Menschheit, wie sie nach Got~
tes Willen sein sollte, briiderlich lebend in Gerechtigkeit, Liebe und Frie~
den? — Gewifl umschliefit das Reich Gottes auch dieses Ideal, aber un~
sere Vorstellung davon ist nur ein blasser Schimmer seiner strahlenden
Wirklichkeit, ist nur ein vages Zukunftsbild an Stelle lebendiger Gegen-
wart, ist nur Wort anstatt Kraft. Und wir brauchen doch Kraft in unserer
Zeit, lebendige, aus géttlichen Quellen strdmende, uns und andere er~
leuchtende, erfiillende, helfende Kraft. Wo kdnnen wir sie finden?

‘«Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Lebens, «Ich bin das Licht
der Weltl> Wie nie zuvor in der Menschheitsgeschichte bricht die Got~
teskraft hervor aus dem Mensdhen, der in Vollmacht von sich sagen
durfte: «Ich und der Vater sind eins.» Einer Sonne gleich steht er unter
den Mitmenschen, erleuchtend, heilend, lebenspendend und verwandelnd.
Unerschopfliche Krifte gehen von ihm aus, wirken in weitem Umkreis
und bis in die fernste Zukunft hinein. Er «predigt gewaltig und nicht
wie die Schriftgelehrtens, er ringt selbst dem Tode seine Opfer wieder
ab. «Strdme lebendigen Wassers» flieen von dem Leibe derer, die sich

52



	Ansprache an der Tagung der religiös-sozialen Vereinigung

