
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 2

Artikel: Ansprache an der Tagung der religiös-sozialen Vereinigung

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139488

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ansprache an der Tagung
der religiös-sozialen Vereinigung

Um die Weihnachtszeit fand ich an einer Stelle, wo er sicher auch
manchen von Ihnen begegnet ist, einen alten Spruch: «Du blickst nach
Ihm und siehst nichts; Du horchst nach Ihm und hörst nichts; Du handelst
nach Ihm und findest kein Ende.»

Dieser Spruch hat sich mir tief ins Herz gegraben; denn er ist ja das
Grundwort der religiös-sozialen Bewegung: die Wahrheit des Reiches
Gottes für die Erde, das von den Menschen verwirklicht werden soll. Die
religiös-soziale Bewegung hat nie, wie so viele religiöse Bewegungen,
Gott im Bilde zu schauen begehrt; sie hat nie eine mystische Gottesschau
aufgestellt; sie hat auch die Stimme Gottes nie im Gesang einzufangen
gesucht; sie hat keine Liturgie ausgebildet oder auch nur aufgenommen;
sie hat die Stimme Gottes immer nur als unmittelbaren Aufruf, als Anruf
an den Menschen, das menschliche Gewissen vernommen: als den Anruf
und Aufruf zum Handeln nach Hirn, das kein Ende findet.

Nun spreche ich aber heute zu Ihnen in einem Augenblick, in dem
das Handeln nach Ihm, das zu allen Zeiten das schwerste ist, uns noch
einmal, und zwar in doppelter Weise, erschwert ist: zunächst durch die
Finsternis und Wirrnis einer Weltlage, in der wir uns nicht mehr zurecht-
und kaum mehr als Menschen wiederfinden, weil in ihr nicht nur alle
Wege verwirrt sind, sondern auch eine Sprachverwirrung weit schlimmer
als die babylonische über die Menschen hereingebrochen ist, weil heute
nicht nur die Eine Menschensprache in unzählige Sprachen zerfallen ist,
so daß die Menschen einander nicht mehr verstehen, sondern weil ein
Verstehen nicht mehr gesucht und sogar gewaltsam verhindert wird, durch
eine tobende Propaganda, die den Sinn und die Wahrheit aller
Menschenworte verkehrt. Und da die Sprache der Hauptwegweiser im
Menschenleben ist, sind durch ihre Verwirrung alle Wege ein zweites Mal
verwirrt.

Es scheint vergeblich und sinnlos, in diesen Weltwirrwarr hinein auch

nur ein Wort zu sagen. Ein leises verklänge in ihm sofort, und auch noch
ein lautes müßte das eines Propheten oder Heiligen sein, um auch nur halb
vernommen zu werden. Wenn ich trotzdem auf den Wunsch der Freunde
in diesem Augenblick zu Ihrem engen Kreis ein ganz bescheidenes
Menschenwort zu sagen wage, so geschieht es darum, weil die heutige
Sprachverwirrung auch in unsere kleine Bewegung eingedrungen ist,
weil unter dem Druck des Weltgeschehens, ihrem eigensten Sinn
entgegen, die religiös-soziale Vereinigung sich in zwei einander entgegengesetzte

Hälften gespalten hat.
Es ist mir immer gewiß gewesen, daß für keine Vereinigung irgendeiner

Art eine Spaltung so widersinnig und unheilvoll sein könne wie
für die, deren Sinn und Endziel der Friede, die Liebe, die Gerechtigkeit

45



ist. Denn kann sich die Liebe, der Friede, die Gerechtigkeit spalten? Die
Welt, der sie von je entgegenstand, ist damit über unsere Bewegung
Herr geworden, und der Teil, der diese Spaltung nicht gewollt hat, ist
durch sie um so tiefer verwaist.

Es ist unmöglich, daß nach dieser Spaltung unsere Arbeit einfach
weitergehen könnte, als ob nichts geschehen wäre. Die Gruppe, die aus
der Bewegung ausgetreten ist, scheint dies trofedem für ihr Teil zu glauben;

sie kann es nur, weil sie einen wesentlichen Teil der religiös-sozialen
Botschaft preisgegeben hat. Wir anderen sind einen Augenblick stehen
geblieben und haben uns auf unsere durch die neue Lage veränderte
Aufgabe besonnen, und es ist diese uns neu gestellte Aufgabe, auf die ich
mich heute mit Ihnen gemeinsam besinnen möchte.

Wir waren von je ein kleines Häuflein; «die kleine Herde» hat Ragaz
die religiös-soziale Bewegung oft genannt, und er hat damit nicht nur
ihre äußere Kleinheit, sondern auch, freilich immer schon mit Zagen, seine
große Hoffnung auf sie ausgesprochen; denn es ist ja die kleine Herde,
auf der in der Bibel die Verheißung ruht. Nun ist durch die Spaltung die
kleine Herde nicht nur noch kleiner geworden, sie ist auch in ihrem
Eigensten gefährdet, und es muß sich zeigen, ob trofedem das Häuflein
der ihr treu Gebliebenen noch eine Hoffnung in sich bewahrt.

Bei dieser Prüfung unserer Aufgabe und unserer Hoffnung müssen
wir zunächst unser Verhältnis zur heutigen Weltlage prüfen. Und da
gilt es vor allem festzustellen, daß die Spaltung der religiös-sozialen
Vereinigung keineswegs, wie es immer wieder vereinfachend und verfälschend

gesagt wurde, die Spaltung der Welt in West und Ost wiederholt.

Es wäre ohne dies fundamentale Mißverständnis wahrscheinlich
zu einer Spaltung gar nicht gekommen. Unser Anliegen, das Anliegen
derer, die der religiös-sozialen Vereinigung treu geblieben sind, ist ein
vollkommen, ein grundsätzlich anderes: es geht, wie es zu jeder Zeit ihre
Aufgabe war, nicht auf Spaltung, Verwirrung und Vernichtung, sondern
auf Einigung, auf Klärung in gemeinsamer Verantwortung. Und wir sind
gewiß, mit dieser Haltung nicht nur unserer eigenen Aufgabe zu dienen,
sondern in all unserer Kleinheit und Schwäche der von ihr selbst so heillos

überschriebenen Aufgabe der ganzen heutigen Welt.
Schon vor dem Ende des vergangenen Jahrhunderts hat Niefesche

das prophetische Wort ausgesprochen, das auch Ragaz einmal tief
betroffen hat: «Langsam, furchtbar, unausweichlich kommt der Augenblick
heran, wo das Ganze der Welt verwaltet werden muß.» Dieser Augenblick

ist nun gekommen, und es zeigt sich, wie es Niefesche in dem Wort
«furchtbar» schon vorweggenommen hat, daß diese Aufgabe für die
Menschen zu schwer ist. Und dies, obwohl heute in einem Ausmaß, das

zu Niefesches Zeit noch gar nicht vorauszuahnen war, durch die
Entdeckungen und Erfindungen des Menschengeistes die Erde um den Menschen

her sich zu einer Einheit zusammengezogen hat, mit der
Überwindung von Raum und Zeit noch jüngst unvorstellbare Möglichkeiten

46



des Verkehrs, des Austauschs, des Kennens und Verstehens auch der
entferntesten Völker und damit ein neues Wissen des Menschen um den
Menschen erschlossen worden ist, das aus der Menschheit auch geistig eine
neue Einheit geschaffen hat.

Aber mit dieser machtvollen Entwicklung ist zugleich ein anderes
geschehen, das die Hoffnung der Welt zum Scheitern zu bringen droht:
der Mensch selbst ist hinter der Entwicklung seines Geistes
zurückgeblieben; er gebietet ihr nicht mehr. Mag er sich mit seinem Geist in
die weitesten Fernen, mit seinem Leib in die Lüfte erheben: er selbst,
der im Ebenbild Gottes geschaffene Mensch, ist um sein Bestes verarmt
auf der Erde zurückgeblieben. Er ist durch das, was er erschaffen
hat, selbst ein anderer geworden, und wieder ist damit die Voraussage
eines großen Europäers erfüllt: das schwermütige Wissen des späten
Goethe: «Es wird durch die Maschine eine neue Welt mit neuen Menschen

kommen, die wir nicht mehr verstehen.»
Langsam, weil unvermerkt, und doch in dem rasenden Tempo der

Maschine ist diese Veränderung eingetreten. Ich selbst habe in meiner
eigenen Lebenszeit deutlich die Wandlung des Menschen, seines Fühlens
und Denkens, aller seiner Begriffe und Werte erlebt. Immer wieder
kam mir die Frage: Was ist in unserer Welt geschehen, seit ich in
meiner Jugend, gegen das Ende des vergangenen Jahrhunderts, meinen
Vater sagen hörte, Kriege könne es in der Zukunft nicht mehr geben,
weil die Waffen, die seit dem letzten Kriege (dem deutsch-französischen)

erfunden worden seien, zu furchtbar seien, als daß die Menschen
sie noch gegeneinander anwenden könnten. Und dies war nicht so
weltfremd, wie es uns heute erscheint; denn nicht allzulange vorher war wirklich

eine neu erfundene Waffe, die eine große Anzahl von Menschen
zugleich vernichten konnte, um ihrer zu großen Furchtbarkeit willen durch
einen gemeinsamen Beschluß in einem See versenkt worden.

Wie konnte es kommen, daß in unserer heutigen Welt eine solche
Tat nicht nur nicht mehr denkbar, sondern daß sie geradezu strafbar
wäre, daß sie als gegen das Gemeinwohl gerichtet verurteilt werden
würde, daß heute das Gemeinwohl die gegenseitige Zerstörung ist?
Wie kommt es, daß Krieg und Vernichtung in unserer Welt so
selbstverständlich geworden sind, das im Grunde allein noch Selbstverständliche,

das alle Lebenswerte der Völker verschlingt? Gewiß haben die beiden

Weltkriege die wachsende Entmenschlichung des Menschen bewirkt;
aber sie selbst waren erst auf dem Grund einer neuen Geistesentwicklung

möglich. Denn wohl hat es immer Kriege gegeben; aber sie waren
nicht die mit allen Mitteln und Menschen kunstvoll organisierte totale
Vernichtung. Wie kommt es, daß der Wächter der Menschheit, das
menschliche Gewissen, so tief in Schlaf gesunken ist und an seiner Stelle
ein riesenhafter Dämon der Vernichtung aus den Tiefen der Menschenseele

aufsteigt?
Wir kennen diesen Dämon in vielen Gestalten. Ich brauche sie nicht

47



mit Namen zu nennen. Nicht nur das große Bibelwerk von Ragaz, sein

ganzes Leben war ein Ringen mit diesem Dämon, den er unter allen
seinen Verhüllungen erkannt und sichtbar gemacht hat und den er in
allen seinen Erscheinungen als den Dämon des Todes, den Tod selbst
erkannte. Er sah deutlich das Anwachsen der Todesmächte in unserer

Welt. Er hat die Atombombe noch erlebt; er sah in ihr gleichsam die
Menschheit am Scheidewege; ihm war in ihr noch einmal dem Menschen
die Entscheidung zwischen Gut und Böse als die zwischen Leben und Tod
vorgelegt. Was hätte er, der auf eine Entscheidung für das Gute, das
Leben, auf die Einigung der Menschheit noch hoffte, zu dem Widersinn
und dem Wahnsinn gesagt, daß nun in eben dem Augenblick, wo wie nie
vorher in der Geschichte die Erde zu einer Einheit geworden ist, sie in
zwei einander feindliche, von Zerstörungswut rasende Hälften
auseinandergebrochen ist, daß so die ganze unendlich Fruchtbares in sich schließende

Entwicklung des Menschengeistes sich schließlich gegen den Menschen

selber kehrt?
Der Gründe für diesen Wahnsinn sind viele; aber der tiefste und

eigentliche, der mit allen anderen Gründen verflochten ist, ist, daß der
heutige Mensch noch einmal der Stimme der Schlange gefolgt ist, daß er
sich nicht mehr aus der Hand Gottes entgegennehmen will, sondern daß

er auch jetzt wieder — und diesmal durch eine ungeheure eigene
Leistung — sein will wie Gott. Nicht durch ein neues Aufflammen
zu Ihm, nicht durch das Handeln nach Ihm und nicht durch eine
innere Erhöhung sucht er Gott gleich zu werden, sondern durch ein
Mittel, das in seiner ganzen vermessenen Unheimlichkeit nur dadurch
der Mehrzahl der Menschen verschleiert blieb, daß sie sich langsam
daran gewöhnt haben, daß es ihren Bedürfnissen gedient und daß es sie
selbst unvermerkt gewandelt hat: durch künstlichen, ständig verfeinerten
und vervollkommneten Ersatz für den Menschen und für Gott. Den
Prothesengott hat ein großer Denker mit furchtbarer Wahrheit den heutigen
Menschen genannt. Er lebt in immer riesigerem Ausmaß vom Ersafe.
Und aus der kalten leblosen Welt des Ersafees, die ihn überall umgibt,
ist eine neue, eine innere Eiszeit über den Menschen hereingebrochen;
sie hat ihm mit ihrer kalten Schmeichelei das Herz aus der Brust
gestohlen; das Erkalten der Liebe, von dem die Matthäus-Apokalypse
als von dem schwersten Zeichen des nahen Untergangs spricht, ist in
der kalten Welt des Gottes- und Menschenersatzes in neuer und furchtbarer

Weise Wirklichkeit geworden. Es ist, als wäre der Menschheit
das Herz ausgebrochen und als versuchte der Geist auf unzähligen
Wegen etwas ihm Ähnliches zu erschaffen. Aber genau hier ist seine
Grenze; denn nie erreicht und ersetzt ja der ständig fortrasende Geist
das in der Mitte lebendig schlagende Herz. Viele Versuche zur
Einigung der zerrissenen Völkerwelt sind zwischen den beiden Kriegen und
nach dem lefeten Krieg unternommen worden, viele Organisationen zur
Befriedung der Welt wurden gegründet und mit immer schnelleren Flug»

48



zeugen von den Abgesandten aller Länder erreicht. Sie sind alle, wie der
Völkerbund und nun die UNO, gescheitert, weil in ihnen eben das allein
Frieden Stiftende und Erhaltende fehlt: das lebendig schlagende menschliche

Herz. Darum klingen auch schon alle ihre Begründungen so hohl
und leer und verblaßt.

Dies alles: die Welt leblosen Ersafees, der Entmenschlidiung durch
technisierte Kriege, des Erkaltens der Herzen ist der Menschheit
gemeinsam. Darum ist auch die Spaltung der Welt in West und Ost
vom Ganzen aus gesehen ein blpßer Wahn; sie ist, wie Pfarrer
Balscheit es lefethin in den «Neuen Wegen» gesagt hat, nur ein Mythos.
Ein Mythos: das sichtbare Abbild einer inneren Wirklichkeit, und zwar
unserer heutigen dämonisch verzerrten inneren Wirklichkeit. Das mag
manchem sonderbar klingen, weil sie doch eine so grauenvolle äußere
Wirklichkeit ist. Aber diese Wirklichkeit ist eine einzige ungeheure
Verirrung; sie kann darum für uns niemals ein wirkliches Anliegen sein.
Das ganze, das einzige Anliegen des kleinen Häufleins, das wir sind,
ist angesichts dieser furchtbaren Spaltung die Frage: Wie ist es möglich,
daß in einer bis an die Zähne gerüsteten, mit den grausamsten Waffen
gerüsteten Welt, der Welt der Atombombe, des Bakterienkrieges, die
zum furchtbarsten aller Kriege und damit zu allem Bösen und
Fluchwürdigen, zu jeder Versklavung und Vernichtung der Menschen
entschlossen ist, die aus dem Ersten Weltkrieg nicht nur das Entsetzen
der Konzentrationslager, sondern in den größten Ländern Europas eine
Schreckensherrschaft ohnegleichen entwickelt hat, deren eine noch heute
unbehindert fortwuchert, — wie ist es möglich, daß in einer solchen
Welt die eine Hälfte über die andere zu Gericht sifet, als ob sie an allem,
was auf der anderen Seite geschieht, ohne Schuld und Mitschuld wäre?

Und nicht nur die große Masse der Zeitungsleser, auch ernste, auch
suchende Menschen erkennen heute die Einheit der Weltschuld, die
gemeinsame Verantwortung für das Ganze des Geschehens nicht mehr.
Sie alle hier haben sicher von dem Buch gehört, in dem sechs bekannte,
zum Teil bedeutende westliche Schriftsteller, die, von der Ungerechtigkeit

der westlichen Welt erschüttert, sich auf die Seite des Ostens
geflüchtet hatten und durchweg Kommunisten geworden waren oder dem
Kommunismus nahestanden, nun angesichts der Schrecknisse der
russischen Wirklichkeit ihr Verwerfungsurteil über den in Gewalt
umgeschlagenen Kommunismus aussprechen. Sie sind alle redliche Zeugen;
sie haben aus ihrem persönlichen Erleben und aus ihrer wahren
Überzeugung gesprochen und manches wahre Urteil gefällt; sie haben so mit
ihrem tieferen Wissen die Haltung der westlichen Welt, die sie verworfen
hatten, wieder fester und gründlicher unterbaut. Aber keiner von ihnen
hat wie die Großen zur Zeit der Französischen Revolution: ein Kant, ein
Goethe, ein Pestalozzi, Carlyle, die alle konservative, grundsäfelich gegen
die Revolution gerichtete Geister waren, auch noch in den Schrecknissen
der Umwälzung die große weltgeschichtliche Linie einer gemeinsamen

49



Schuld und Verantwortung gesehen, wie sie Carlyle mit einziger Gewalt
auf der Höhe der Schreckensherrschaft ausgesprochen hat.

«Während einer langen Reihe von Jahrhunderten war die Summe
der Gottlosigkeit, der Lüge, der Bedrückung des Menschen durch den
Menschen immer größer und größer geworden, da jedes Jahrhundert den
Bestand an Sünden, den es von seinem Vorgänger übernommen hatte,
nach Kräften vermehrt, seinem Nachfolger zu vererben pflegte... bis endlich

eine so ungeheure Summe von Lug und Trug sich aufgehäuft hatte,
daß Erde und Himmel es nicht mehr zu ertragen vermochten. Lange ließ
der Tag der Abrechnung auf sich warten; aber er kam heran, freilich ganz
unbemerkt, inmitten des prahlerischen Getöses des Höflingstreibens, des

kriegerischen Helden- und Eroberertums, des allerchristlichsten Grand»
monarchentums Näher kam der Tag und näher; und seht, jetzt ist
er gekommen, plöfelich, unerwartet für alle Menschen! Die Saat langer
Jahrhunderte war in dieser lefeten Zeit so rasch gewachsen und der
Ernte entgegengereift; und jefet ist sie reif und wird schnell, gleichsam
an einem Tage geschnitten und weggebracht. Geschnitten während dieser
Schreckensherrschaft und hinweggeführt zum Hades und zur Hölle! -
Unglückliche Sterbliche; so ist es immer; und doch begreifen wir es nie
und werden es auch nie begreifen.» Und er schließt seine weltweite
Betrachtung mit dem Wort, das er den Unterdrückten den Unterdrückern
gegenüber in den Mund legt: «Seht, ihr erscheint uns ganz und gar als
eine Lüge. Doch unser Leben ist keine Lüge, doch unser Hunger und
Elend sind keine Lüge! Seht, wir heben schwörend, einer und alle, unsere
25 Millionen Hände empor und nehmen Himmel und Erde und auch die
Hölle zu Zeugen, daß entweder ihr oder wir vernichtet werden müssen.

Wahrlich, kein unbedeutender Schwur; wir würden ihn mit Recht
die merkwürdigste Tat dieses Jahrtausends nennen. Und bemerkenswert
sind auch die Folgen, die er hat und haben wird. Die Erfüllung dieses
Schwures, das heißt der verzweifelte Kampf der Menschen gegen ihre
ganze Lage und Umgebung — ein Kampf, ach, gegen die Finsternis und
die Sünde, die in ihnen selbst sowohl wie in den anderen war, das ist
die Herrschaft des Schreckens.»

Carlyle hat in der machtvollen Wahrheit dieser Worte die Herrschaft

des Schreckens — und sie war wahrlich auch damals grauenvoll —

nirgends beschönigt. Er hat sie in ihrem ganzen Entsefeen gesehen,
und er hat selbst die Schuld auf beiden Seiten erkannt, aber er hat sie
als der große Historiker und der große Christ, der er war, als Ernte
der Saat von Jahrhunderten gesehen, und er hat sie um der in ihr
waltenden Gerechtigkeit willen als das größte Ereignis des Jahrtausends
gesehen — nicht nur als Saat und Ernte französischer Jahrhunderte,
sondern des ganzen Europa, in dessen Schuld und Verantwortung er
und sein Volk mit eingeschlossen waren.

So, aus dieser eigensten innersten Verantwortung für das Ganze hat
auch Ragaz die Geschichte gesehen, weil er sie aus derselben ewigen

50



Sicht gesehen hat. Und hier trägt unser kleines Häuflein ein großes
Erbe, das freilich wie alles Große schwer zu verwalten ist. Ragaz hat
anstelle der leeren verblaßten Begründungen, die den heutigen
Bestrebungen zur Einigung der Welt zugrunde liegen, die ewigen Wahrheiten
der Bibel gesefet.

Gewiß: die Wahrheiten der Schrift sind uns heute weit schwerer
zugänglich, als sie es in früheren gläubigen Zeiten waren. Der tiefe
Unglaube unserer Welt, der mit dem Erkalten der Herzen über sie
gekommen ist, gleicht einer zweiten Austreibung aus dem Paradies. Für
uns haben diese großen Wahrheiten eher etwas Erschreckendes. Was
sollen uns heutigen in Krieg, Zerstörung und Wahnsinn verstrickten
Menschen die überschwänglichen Visionen der Propheten von einer
erlösten Friedenswelt — Frieden, in der blutbefleckten Menschenwelt, Frieden

bis in die grausame Natur hinein, in der der Tiger neben dem Lamme
ruht und ein kleiner Knabe beide führt, von den Schwertern, die zu
Pflugscharen, den Speeren, die zu Winzermessern umgeschmiedet werden?

Aber diese gewaltigen Visionen sind auch für uns nicht bloße
Phantasien. Sie beziehen sich auf unsere tiefste Wahrheit: sie sind, indem
sie den ganzen unüberbrückbaren und in unserer Welt noch unendlich
vertieften Abgrund unseres Lebens von seinem Ziel, seiner Bestimmung
ausmessen, das gewaltigste Gericht über unsere Welt. Sie sind aber auch
zugleich der große, einzige Trost, der die ganze Schwere der prophetischen

Botschaft durchwaltet: sie zeigen uns in dieser Wahrheit, unterhalb

aller Verwirrung, die lefete Wahrheit unseres eigenen Seins; sie
zeigen uns auf dem untersten Grund des Menschenherzens, von unzähligen

fremden Schriften überschrieben als unterste unauslöschliche Schrift
den tiefsten Traum des Menschenherzens: die unsterbliche Verheißung
des Jesajas: daß «der Herr die Träne hinwegwischen wird von jedem
Angesicht».

Denn horchen wir bei diesem Wort nicht auf? Streift es uns nicht wie
ein Wiedererkennen von etwas einst Besessenem und nie bis zum Ende
Verlorenen? Durchbricht es nicht mit dem Klang des Lebens unsere
ganze Todeswelt? Freilich: dieser Klang ist leise, er ist fast unhörbar
geworden; er schwankt im Weltsturm wie ein kleines, halb schon
verlöschtes Licht.

Ich weiß nicht, ob unsere kleine Herde nach ihrer Zersprengung noch

am Leben bleiben, ob sie weiter wirken und handeln und irgendwie ihrer
Botschaft gewachsen sein kann; sie hat seit ihrem Bestehen — allein den
Tod von Ragaz ausgenommen — nie vor einer ähnlich schweren Prüfung
gestanden. Wenn sie bestehen und überstehen soll, so kann sie dies nur
durch einen Ernst und eine Treue ohnegleichen, in der jeder das Eigene
vergißt und die gemeinsame Verantwortung immer neu an der Größe
und Tiefe der Botschaft mißt: durch einen Versuch zur Wiedererweckung
der erkalteten Herzen durch den reinen, lebendigen Willen zu Frieden

51



und Liebe, durch den unsere Bewegung in all ihrer Kleinheit das genaue
Gegenbild unserer heutigen Welt ist.

Wohl sind Liebe und Friede das Allerschwerste; sie sind nie und
nirgends wirklich; es muß immer neu mit ihnen begonnen werden, und
immer wieder ist der Anfang schwer. Aber er ist auch in aller Schwere
das Einfachste, das allein Einfache unseres Lebens: das Hinabdringen
zum göttlichen Ursprung, der unter aller Verschüttung der tiefste Grund
unseres Herzens ist. Beides: die Einfachheit und die Schwere dieser
Aufgabe, ist in dem schlichten jüdischen Wort beschlossen: «Wo immer
du die Fußspur eines Menschen findest, zieht Gott vor dir her.» Die
Fußspur des Menschen, in früheren Zeiten sichtbar dem weichen
Erdboden eingedrückt, ist auf dem harten Asphalt unserer Straßen, den
Zementböden unserer großen Betriebe nicht mehr zu erkennen. Sie mit
allen Kräften, die unser sind, und mit noch größeren, als wir selber
haben, aus diesem Verlorensein wieder aufzufinden und ihr unermüdlich
zu folgen, ist die unendlich schwere Aufgabe unseres heutigen Lebens:
das Handeln nach Ihm, das kein Ende findet; es ist die Botschaft vom
Reich. Margarete Susman.

«Denn das Reich Gottes steht nicht in Worten,
sondern in Kraft»

(l.Kor. 4, 20)

Was ist denn eigentlich das Reich Gottes, an das wir alle glauben,
auf das wir alle hoffen, um das wir bitten und für das wir kämpfen wollen?

Ist es eine Idee, ein Ideal, ein Bild der Menschheit, wie sie nach Gottes

Willen sein sollte, brüderlich lebend in Gerechtigkeit, Liebe und Frieden?

— Gewiß umschließt das Reich Gottes auch dieses Ideal, aber
unsere Vorstellung davon ist nur ein blasser Schimmer seiner strahlenden
Wirklichkeit, ist nur ein vages Zukunftsbild an Stelle lebendiger Gegenwart,

ist nur Wort anstatt Kraft. Und wir brauchen doch Kraft in unserer
Zeit, lebendige, aus göttlichen Quellen strömende, uns und andere
erleuchtende, erfüllende, helfende Kraft. Wo können wir sie finden?

«Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben», «Ich bin das Licht
der Welt!» Wie nie zuvor in der Menschheitsgeschichte bricht die
Gotteskraft hervor aus dem Menschen, der in Vollmacht von sich sagen
durfte: «Ich und der Vater sind eins.» Einer Sonne gleich steht er unter
den Mitmenschen, erleuchtend, heilend, lebenspendend und verwandelnd.
Unerschöpfliche Kräfte gehen von ihm aus, wirken in weitem Umkreis
und bis in die fernste Zukunft hinein. Er «predigt gewaltig und nicht
wie die Schriftgelehrten», er ringt selbst dem Tode seine Opfer wieder
ab. «Ströme lebendigen Wassers» fließen von dem Leibe derer, die sich

52


	Ansprache an der Tagung der religiös-sozialen Vereinigung

