
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 12

Artikel: "Wer da sucht, seine Seele zu erhalten..."

Autor: Spring, Ines

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139542

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139542
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Wer da sucht, seine Seele zu erhalten ?»

«Wer da sucht, seine Seele zu erhalten, der wird sie verlieren; und

wer sie verlieren wird, der wird ihr zum Leben helfen» (Lukas 17, 33).
Könnte es für unseren Kampf um eine neue Welt etwas Wichtigeres

geben, als daß wir unserer Seele zum Leben verhelfen? — Es ist damit
nicht jenes enge, selbstische, aus Angst vor einem unbekannten Jenseits
geborene Streben nach Errettung der eigenen Seele gemeint. Wahre
Sehnsucht nach lebendigerem Leben entspringt im Gegenteil dem
Verantwortungsgefühl für andere. Denn, wie sollten wir unseren Mitmenschen

dienen und unsere Sache kraft- und wirkungsvoll in die Zukunft
tragen, wenn wir nicht selber kraft- und lebensvoll sind? Je klarer wir
dies erkennen, desto stärker drängt es uns, nach den wahren Quellen
der Kraft zu suchen, wie sie in den Evangelien in Fülle zu finden sind.
Wir kennen sie alle, die Verheißungen von der Macht des Glaubens,
vom liebenden Vater, der jedem, der Ihn darum bittet, den heiligen Geist
verleiht, vom Einwohnen Christi in der Seele dessen, der Seinen Willen
tut. Wir bemühen uns wohl auch, die Bedingungen zu erfüllen: um den
Geist zu bitten und Gottes Willen zu tun. Warum gelingt es uns so
schlecht, daß die herrlichen Verheißungen sich eher in ein Gericht über
uns verwandeln?

Wenn wir versuchen, die Ursachen unseres Versagens zu ergründen,
so finden wir meistens, daß die Anforderungen des täglichen Lebens mit
seinen Schwierigkeiten und Nöten uns so sehr in Anspruch nehmen, daß

unsere Seele weder Raum noch Zeit für inneres Wachstum findet. Die
Sorgen ums tägliche Brot reiben uns auf, im Berufsleben sind wir mit
Arbeit überlastet, ein kränklicher Körper verlangt täglich die Anspannung

aller Kräfte. Fast schwerer noch drücken die seelischen Leiden, die
Schwierigkeiten mit unserem Ehepartner, unserem Kinde, unserem Chef,
Kollegen oder Freund. Und dazu enttäuschen wir uns selber immer aufs
neue, indem wir unfähig sind, im eigenen Leben den Frieden, die
Glaubenskraft und die Liebe auszustrahlen, für die wir im öffentlichen Leben
einstehen möchten. Alles Beten und Kämpfen scheint oft vergeblich zu
sein. Unsere Seele ist mutlos, unglücklich, recht eigentlich verloren.

So wären also die äußeren und inneren Schwierigkeiten die Ursache
der Unlebendigkeit unserer Seele? Wie steht es denn aber mit all jenen
Männern und Frauen, jenen Heiligen, Märtyrern und auch mit jenen
Wissenschaftern und Künstlern, die trofe noch viel größeren Nöten und Leiden
mit ungeheurer Kraft und Freudigkeit wirkten, so daß ihr Leben unzähligen

anderen zum Leben verhalf? - Sie alle hatten es gewagt, aus ihrem
innersten göttlichen Wesenkern heraus zu schaffen und ohne Furcht vor
den Rückwirkungen ihres Tuns ihrer Sache zu dienen. Sie hatten ihre
Seele hingegeben, an etwas Höheres verloren und damit erst recht
gewonnen. Ihre «Sachlichkeit», wie die Psychologie es nennt, verhalf ihnen
zum wahren Leben.

487



Mit Sachlichkeit ist also kein blutleeres, gefühlloses Verhalten
gemeint, sondern im Gegenteil die leidenschaftliche Hingabe an etwas
Überpersönliches. Man kann sie auch Liebe nennen, diese Hingabe, aber
eben «sachliche», das heißt überpersönliche Liebe, eine Liebe, die ganz
nur für das andere da ist, sei es nun ein Mensch, ein Volk, die Menschheit
als Ganzes, eine Idee, eine künstlerische oder wissenschaftliche Aufgabe
oder der allumfassende Geist selbst. Je sachlicher die Liebe ist, desto tiefer

dringt sie in das Wesen des andern ein, desto intensiver lebt sie sein
Leben mit, desto klarer erkennt sie seine wirklichen Bedürfnisse und die
Möglichkeiten richtiger Hilfe. Sachlichkeit ist frei von Sentimentalität,
von falschem Mitleid, von Verwöhnung. Sie weiß, daß das wahre Wohl
des Einzelnen gleichbedeutend ist mit dem Wohle des Ganzen. Deshalb
kann sie auch mit Schärfe das Unrecht aufdecken und mit Festigkeit das
Recht verteidigen.

Das Gegenteil der Sachlichkeit ist die Ichhaftigkeit, die Sorge um die
Sicherheit und das Wohl des eigenen Ich. Es braucht sich dabei nicht nur
um groben Egoismus zu handeln, um Habgier, Machthunger, Rücksichtslosigkeit

und alle die Eigenschaften, die man gemeinhin «böse» nennt.
Auch «gute» Eigenschaften, wie Liebeswürdigkeit, Freigebigkeit, ja auch

Opferbereitschaft können ichhaft sein, sofern sie bewußt oder unbewußt
nicht der Sache, dem Mitmenschen, sondern der Sicherung und Erhöhung
des eigenen Ich dienen. Die Begriffe Ichhaftigkeit und Sachlichkeit zünden

mit unerbittlicher Klarheit in die Tiefen der eigenen wie der fremden
Seele und erhellen vor allem auch die Motive unserer Tugenden. Ist
meine Güte sachlich oder schwingt in ihr der Wunsch, keinen Anstoß zu
erregen, von den Mitmenschen geliebt und bewundert zu werden mit?
Ist meine Aufopferung sachlich, oder verhilft sie mir unbewußt dazu, vor
mir selber gut dazustehen, mir eine Märtyrerkrone aufzusefeen auf
Kosten des anderen, dessen Egoismus sie vielleicht fördert? Sind mein Mitleid

und mein Zorn gegen das Böse sachlich, oder gefalle ich mir insgeheim

in der Rolle des Menschenfreundes oder des Richters? Ist — sogar
das kann ich mich fragen — mein Beten sachlich, ganz am Willen Gottes
orientiert, oder will ich damit, mir selber vielleicht unbewußt, Gott meinen

persönlichen Wünschen dienstbar machen? — Überall da, wo wir
Spuren persönlicher Empfindlichkeit, Gereiztheit, verlefeter Eitelkeit oder
Selbstmitleid entdecken, können wir sicher sein, daß unser Verhalten
nicht ganz sachlich war.

Es scheint nun aber ein Gesefe der geistigen Welt zu sein, daß die
Ichhaftigkeit, die dem Wohle und der Sicherung des eigenen Ich dienen
soll, ihr Ziel nicht erreicht. Sie führt im Gegenteil in immer größere
Spannungen und Konflikte mit der Umwelt, da diese die Ichhaftigkeit in
allen ihren Formen, den «bösen» und den «guten», auf die Dauer nicht
erträgt. So verliert sich die Seele mehr und mehr im aufreibenden Kampf
um ihre vermeintliche Erhaltung, sie isoliert sich, fällt heraus aus dem

488



lebendigen Zusammenhang mit dem großen Ganzen und wird unfruchtbar

wie das Rebenschoß, das sich vom Weinstock löst.
Wenn wir uns bemühen, uns selber gegenüber ehrlich zu sein, werden

wir immer wieder auf ichhafte Züge stoßen, bewußte und auch solche,
die lange Zeit unerkannt in unseren «guten» Eigenschaften wirkten. Es

hat wenig Sinn, sie einzeln zu bekämpfen, weil wir damit wieder uns
selber zum Mittelpunkt machen. Wagen wir es aber, unsere Sicherungen
fallen zu lassen und ohne Rücksicht auf unser Prestige ganz nur das zu
sagen und zu tun, was unseren Mitmenschen und unserer Sache wahrhaft

dient, so werden wir erleben, wie unsere Seele sich weitet, wie sie
zu einer Quelle wird des göttlichen Lebensstromes, der nun ungehemmt
und kraftvoll auch durch uns an der Erneuerung der Welt arbeiten kann.

Inès Spring

Ein Gott, der keiner war1
(Gedanken zu einem Buche)

Zwei Kirchen werde ich nie vergessen. Sie waren für mich eindrücklicher

als das Straßburger Münster, als die Kathedrale von Chartres oder
Notre-Dame in Paris.

Die eine stand in einem kleinen Dorf Ostpreußens. Ihr Inneres war
einfach und schmucklos. Doch an den Wänden hingen vier Tafeln, auf
denen das Glaubensbekenntnis dieser lutherischen Gemeinde geschrieben
stand. Auf der ersten war zu lesen: «Zum Andenken an die ruhmreich
Gefallenen im Befreiungskriege von 1813/15.» Es folgten die Namen
und ein Bibelspruch. Auf der zweiten Tafel stand: «Zum Andenken an
die Männer unserer Gemeinde, die 1870/71 für Gott und unser Vaterland

gekämpft haben», darunter die Namen und die Ehrenzeichen, die
sie mit heimgebracht hatten. Die dritte Tafel führte eine lange Liste von
Namen auf: es waren die Gefallenen von 1914/18. Auch hier fehlte nicht
ein Bibelspruch: «Größere Liebe hat niemand als der, der sein Leben gibt
für seine Brüder.» Die Vierte Tafel war noch nicht vollendet... Das war
das Kernstück des Glaubens, der in dieser Kirche gepredigt wurde. Gott
war für diese Christen fast gleichbedeutend mit dem Ruhm ihres
deutschen Vaterlandes. — Jefet gehört dieses ostpreußische Dorf zu Rußland.
Die Kirche wird wohl langsam zerfallen. Ist sie nicht wie ein Grabstein
eines Gottes, der keiner war?

Die zweite Kirche, die mir unvergeßlich bleibt, steht in einem großen

1 Vergleiche dazu: Leonhard Ragaz: «Von Christus zu Marx — von Marx zu
Christus» und besonders: «Über Religion, Christentum, Dogma, Theologie, Kirche,
Bibel — mit besonderer Berücksichtigung des sogenannten Gottlosenproblems» in «Die
Botschaft vom Reiche Gottes» (ein religiös-soziales Bekenntnis).

489


	"Wer da sucht, seine Seele zu erhalten..."

