Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 12

Artikel: Der Heilige Laie, Louis Lavelle
Autor: Radine, Serge

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139541

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

zur Weihe und Sanktion der Welt und ihrer Michte — er tritt nun

wieder hervor als die Macht und Kraft und Liebe Gottes, die grenzen-

ll(c)se Heilandskraft und Heilandsstimme Gottes zur Welt und allen Vi~
ern. '

Das ist das wahre Licht, das Gott in die Nacht und Finsternis der
Welt hinein bereitet hat und dessen Vollendung uns verheiflen ist mit
einem neuen Himmel und einer neuen Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt. Darin werden wir iber die Frage nach der Weihnachtsfeier hin-
ausgehoben zum Gotteslicht der Weihnacht selbst, werden wir frei zu
seiner Aufnahme, gerufen als seine Zeugen, bestimmt und geheiligt zu
seinem Kampf in der Welt und fiir sein Reich. Albert Bhler

Der Heilige Laie, Louis Lavelle

In seinem letsten Werk «Vier Heilige» ist der grofie, eben verstor-
bene franzésische Denker Louis Lavelle besonders darum bemiiht ge-
wesen, zu zeigen, daf} es unter uns noch Heilige gibt, und zwar in die~
sem Sinne, daf es immer Menschen gibt, die im Sichtbaren Zeugen eines
inneren Unsichtbaren sind. Deshalb sei es wichtig, fihrt er fort, dafl der
Heilige unter uns lebe, dafl er dem Elende des Daseins unterworfen sei,
daf} er sogar unter ihm erdriickt scheine, damit alle rein weltlichen Werte
uns gleichgiiltig wiirden, und schliefllich, damit er auf leuchtende Weise
lehre, dafl die eigentlichen Giiter anderswo ligen. Das Besondere des
Heiligen, so fiigt er noch hinzu, bestehe darin, «dafl er uns die Bander
zwischen den beiden, materieller und geistiger Welt, aufdecke, oder bes~
ser, dafl es zwar nur eine Welt gebe, aber doch mit einer hellen und einer
dunkeln Seites. Der Heilige mag ein Gelehrter, ein Theologe, Begriin-
der eines Ordens sein, nicht im Berufe ruht seine Heiligkeit. «Der Heilige
mag Weltmann sein, mag sich in eine einfache Arbeit vertiefen, einsam
und doch offen, beschrénkt auf einige wenige Gewohnheiten, von denen
manchmal vereinzelte, gewdhnliche oder ungewdhnliche, Gesten uns zu~
kommen, die aber immer auf das natiirlichste bisher als verzwickt ange~
sehene Lagen entwirren, manchmal auch ein verinnerlichtes Lacheln, das;
ohne die Dinge an sich zu verindern, sie in ein helleres Licht stellt. Der
Heilige gestaltet das Leben zu einem endlosen Wunder . .. Suchen wir
also den Heiligen neben uns, den Heiligen in uns, den wir zu entpuppen
kaum je gewillt sind.»

Greift man im Frankreich der jiingsten Zeit einige Beispiele auf, so
erinnert man sich alsbald daran, dafl da von der Heiligkeit einer Simone
Weil oder eines Emanuel Mounier gesprochen wurde. Und heute nun
darf man diese Vokabel, mit gleichem Rechte, auf Louis Lavelle anwen~
den, der uns vor seinem verfrithten Tode — es ist kein Zufall — ein
Buch iibér die Heiligkeit vermacht hat. Um die grenzenlose Mannigfal-

482



tigkeit der geistigen Berufung — eines der Grundthemen der Lavelle~
schen Philosophie und Geheimnis seiner auf andere iiberstrdmenden
Reichtiimer — verkdrpert darzustellen, hat der Verfasser als Beispiele
vier grofle Heilige gewihlt. Vorerst der Heilige von Assisi, fiir den die
Natur Abbild und Widerschein der Gnade ist; dann Jean de la Croix,
der dem Gipfel der Gottesbetrachtung am nichsten kam; es folgt dann
die Heilige Theresia von Avilla, der es gelang, im hdchsten Grade Hand~
lung und Beschauung zu vereinigen, und schliellich Frangois de Sales,
wahrscheinlich der liebenswiirdigste und franzsischste der Heiligen, dem
seinerseits die Verbindung von Willen und Liebe gliickte. An letsteren
erinnert uns zum Teil Louis Lavelle, wenn man ihn, wohlverstanden, in die
dem modernen Leben geh&rigen Bedingungen und Stimmungen versetst.

Louis Lavelle war aufgeriumter, heiterer und freundlicher Natur,
und eben diese Ziige waren es, die mir zu allererst auffielen, als es mir
vergdnnt war, ihm im legten Frithjahr niher zu kommen. Spontan wie
seine Heiterkeit auch war, so entsprang sie doch der grofien inneren Har~
monie eines mit sich selber einigen Mannes — im Gegensats zu so vie~
len seiner Zeitgenossen, sogar der besten, welche von uniiberwindlichen
Gegensitien und unldsbaren Konflikten zerrissen werden. In Paris, inmit~
ten der Aufregung, der ficberhaften und zeitweise etwas oberflachlichen
Spannung der Grofistadt, einem solchen Manne zu begegnen, hief} eine
Qase der Harmonie betreten. Im vélligsten Gegensats zum egoistischen
Narzifimus, zum lauten Arrivismus und zur krankhaften Sucht der «Publi~
cité i tout prix», die bei so vielen Intellektuellen vorherrscht — herrschte
sie ja schon damals, als Romain Rolland in der Folge des «Jean Chri~
stophe» seinen «Jahrmarkt auf dem Plage» schriecb — pflanzte Louis
Lavelle, der Nachfolger Bergsons im Collége de France, die besten Tra~
ditionen franzésischen Geistes fort. Auf seine Weise erlaubt er uns, fiir
ihn die Devise der Stadt Paris geltend zu machen: «Elle flotte, mais elle
ne coule pas.» Und wir bezweifeln nicht, dafl seine Genfer Zuhérer
bei ihm dieselbe Bescheidenheit und Humanitét versplirten, als er in der
Groflen Aula der Universitit seine drei so bezeichnenden Vortrige iiber
die Entdeckung des Geistes hielt, und als sie zu ihrer freudigen Ulber-
raschung einen Menschen und nicht nur den erwarteten Philosophen vor
sich fanden. Vielleicht hatte noch nie ein so langer und dankbarer Ap-
plaus einen philosophischen Vortrag begriifit, wobei man mit Freude be-
merkte, dafl gerade die junge Hérerschaft den Redner am eifrigsten be-~
klatschte.

Wollte man den ganzen geistigen Reiz Louis Lavelles sinngemaf}
ausdrucksvoll, wenn auch etwas biindig, beschreiben, wiirde man sagen,
dafl es ihm gelungen sei, jenen Sternen des Himmels, die einst ein
schlecht inspirierter franzdsischer Politiker auszulSschen sich anheischig
gemacht hatte, ihren urspriinglichen, unverminderten Glanz zuriidkzu~
geben, indem er auf die kénigliche Strafle wies, von der wir abgewichen
waren und die uns zum Schépfer aller Dinge fithrt. «<Das Leben hat nur

483



fiir den einen Sinn», schrieb er einmal, «<welcher ein geistiges Universum
betritt, darin seinen Plat und das Zeichen seines Schicksals findet.» «Und
was ist die Freundschaft denns, fragt er weiter, «als das Vermdgen, einer
durch den andern noch nicht Erworbenes zu erwerben?s Der ganze
philosophische Gehalt des Verfassers des Meisterwerkes «La philosophie
francaise entre les deux guerres» ist gewissermaflen durch die Gegen-
wart des Geistes allein und das Mysterium des Geistes gekennzeichnet.
Er lehrt uns, dafl das menschliche Schicksal nichts anderes sein kann als
ein Suchen, ein Zusammentreten, eine Ubereinstimmung im Geiste und
zuletst eine Verschmelzung aller im Vater, wobei jeder einzelne seine
erworbene Originalitit in aller Reinheit beibehalten wird. Man hat diese
Lehre mit Recht die Lehre des «Teilhabens» genannt, und zwar eines
geistigen, persSnlichen Ichs an einem universellen, urspriinglichen und
schpferischen Geiste. Jeder Fortschritt im Leben ist ein Fortschritt zu
Ihm. Louis Lavelle hat sich in seinem Werke mit unendlichem Tiefsinn
und Taktgefithl mit den schrecklichen Problemen der Krankheit und des
Leidens beschiftigt, Diese scheinen auf den ersten Blick hin ginzlich un~
erklirlich und kaum zu begriinden. Bei niherer Untersuchung entdeckt
man jedoch bald, dafl sie schon rein vom physischen Standpunkt aus be-
trachtet eine notwendige und heilbringende Rolle spielen. Warnt uns
denn der Schmerz nicht, deutet er im K&rper nicht auf den schwankenden
Teil, auf das verletste Organ hin, das gebieterisch um Hilfe und zwedk~
miflige Pflege ruft? Diese Behauptung ist so tief begriindet, daf} jeder
Arzt zugeben wird, nichts mehr zu befiirchten, als eine schmerzlose
Krankheit, die zu behandeln fiir ihn so viel schwieriger ist. Es frigt sich
hier, ob denn den moralischen Leiden nicht die gleiche Rolle, die gleiche
Bedeutung zugeschrieben werden darf. Hier sind indessen Verstindnis
und Vorsicht besonders unerlafilich. Es gibt tatsichlich nichts Pharisderi-
scheres und Unpsychologischeres, als einen seelisch oder kérperlich Lei~
denden damit abzutr&sten, dafl man ihn davon zu tiberzeugen sucht, das
Ungliick, weldhes ihn treffe, sei wohltuend und von Gott gewollt. Es gibt
wahrlich kein sichereres Mittel, sich gerade dieses Herz zu entfremden,
welches man eben zu gewinnen trachtete. Es hiefle, selbst nie gelitten zu
haben und nicht vorauszusehen, wie diese Stellungnahme den Leidenden
gegen sein Ubel aufbringen muf}. Will man sich bei ihm Gehdr verschaf~
fen, hat sich eigentlich nichts anderes bewzhrt als das Mittragen an sei~
nem Kreuze. Dies hat ja Jesus getan. In dieser Bezichung wiifite man
nichts Besseres, als all den Zahllosen, weldhe diese schweren Probleme
beschiftigen, da das Leid in dieser oder jener Form an ihre Tiire geklopft
hat, Lavelles <Le Mal et la Souffrance» in die Hand zu geben, ein Werk,
das vor einigen Jahren schon bei Plon erschienen ist, ungezierten, ziel-
strebigen Stiles, einem jeden zuginglich. Dieses Buch richtet sich keines-
wegs nur an eine eingeweihte Leserschaft. Vielen wird es zum treuen
Freunde werden, weil es am Tage der Priifung, wenn alle anderen uns
verlassen haben, zur Hand liegt.

484



Der grofie Schriftsteller kommt zum Schlufl, dafl das Leiden uns
zwingt, uns in uns selber zu vertiefen, indem es uns aller Dinge beraubt,
weldher unser oberflichliches Dahinleben ausmachen. Das Leiden entblsfit
uns; es veranlafit uns, mit unseren Mitmenschen in eine geistige Ge-
meinschaft zu treten und an der Ganzheit des Reellen mitzuwirken, unter
der Bedingung, dafl wir den Schmerz zu {iberwinden und zu sublimieren
verstehen. Wer hier auf den Urquell des Lebens gestofien ist, wird ihn
auch anderen sichtbar machen. Haben wir da nicht auf die Privilegien
verzichtet, die so kriftig unsere Abhingigkeit von allen materiellen, per~
sénlichen Vorteilen, von all den Zustinden, die uns fesseln, wo wir frei
sein wollen, darstellen! , ,

In dieser Hinsicht ist es nur allzu deutlich, daf} «sich der Mensdh,
der etwas fiir sich zuriidkbehilt, seine eigene Einsamkeit schafft. Sollten
wir uns also nicht loslésen und dem Tiefpunkt der Armut zustreben, von
welchem aus wir den Blick weg von uns — mit reinem Herzen und
freien Hinden — auf das Universum heben, auf dafl wir jenen Reichtum
genieflen, der es uns ermdglicht, wo auch immer Gott einen Menschen
auf unseren Weg weist, uns mit ihm zu verbinden.» :

Es geziemt sich, die sinnbeladenen und in ihrer lapidaren Zusam-
mengezogenheit hell leuchtenden letsten Zeilen aus Lavelles Buch anzu-~
fithren: «Somit ist die Mdglichkeit des Schmerzes untrennbar von jenen
natiirlichen Grenzen, ohne die es kein persénliches Sein gibt. Und die
Maglichkeit des Ubels ist untrennbar von unserer Freiheit, chne die es
weder ein Leben des Geistes noch ein Teilhaben am Reich des Guten
gibt. Deshalb werden Ubel und Schmerz nie vergessen oder abgeschafft
werden kdnnen. Durch sie gedenken wir unserer Conditio humana. Durch
den Skandal, der ihnen anhaftet, durch ihre Unverstindlichkeit und Un-
ausstehlichkeit bezeugen sie, daf unser wirkliches Leben sich anderswo
abspielt. Aber es gibt kein Geistesleben als das, welches sie durchflutet
und bekehrt hat. Wenn zweifellos unser Heil auflerhalb der Welt ist, so
erschafft es sich doch in ihr. Das geistige Leben verlangt in seinen reg-
sten und wirksamsten Auflerungen, dall wir uns wieder jener Welt zu-
wenden, die wir verlassen hatten, als wir ein Mittel gegen ihre Leiden
zu finden hofften. Es ist nimlich das Eigene des Geistes, keinen Schmerz
ohne Trost zu lassen . . . Man versteht dann, inwiefern die alle Menschen
bedriickenden und mit gegenseitigen Anforderungen belastenden Ulbel
und Leiden uns dazu bringen, das Prinzip unseres Getrenntseins zu ent-
decken.» _

Darin liegt Louis Lavelles erhabenes Verdienst, dafl er, wie Ema-~
nuel Mounier, gegen den hoffnungslosen Pessimismus angekimpft hat,
der dem iibertriebenen und einfiltigen Glauben an einen dank den Wis-~
senschaften Ende lefsten Jahrhunderts in vielen Kreisen verbreiteten
Fortschritt folgte. Heute verfallen wir in das andere Extrem, welches die
einen fiir Vernunft und Einsicht halten, die anderen aber, mit viel gré-
Berem Redht, fiir ein unwiderrufliches Zeichen der allen Zerfallsperioden

485



vorangehenden und anhaftenden Mutlosigkeit und Ermattung. Dies,
meinte Lavelle, dafl sich die dem Menschen gebotene Handlung an die
géttliche Handlung und an das Ewige kniipft, fiillt das Geistesleben mit
der tiefsten Freude. Darum «verlangt der Heilige von Assisi auch, man
mdge das menschliche Leiden nicht allzusehr besprechen, da es uns Gott
gegeniiber verstimmen. Lavelle zieht keine so scharfen Grenzen zwischen
Gott und der Menschheit, wie man sie bei gewissen protestantischen
Theologen findet und die Karl Barth noch verschirft, um der gegenwir~
tigen Beklemmung ihre Berechtigung zu geben. Lavelle hingegen ver-~
menschlicht, um der Wiirdigung des Menschlichen willen, das Géttliche
Der Pessimismus ist eine Entschuldigung, die wir uns geben, er tarnt
unseren Mangel an Zuversicht und das Versagen unseres Geistes, da er
das Handeln zuriickweist und sich weigert, dem vor uns Liegenden, von
uns allein Abhingenden einen Sinn zu geben. Erkenntnis des Ubels heifit
Losldsung von ihm, Erwerb der Unabhingigkeit und der Aufschwungs~
kraft, Geistesleben schafft sich immer fort im Gegensats zum bereits Ge-~
gebenen.»

Lavelle hat mutig jene Art von Schmerzenskult verklagt, in welchem
sich so manche unreinen, zweideutigen Elemente und besonders ein «mit
Eigenliebe und romantischer Leidenssucht verunzierter Verdacht auf das
Universum einschleichts. Eine Stellungnahme, die heute sowohl in Essais
als im Roman vertreten wird, Obwohl katholisch, steht dies Wort weder
in Lavelles «Vier Heilige» noch in seinem «Ubel und Schmerzs. Seine
Botschaft richtet sich an alle Glaubigen, und sein aufbauender und syn~
thetischer Gedanke will vereinigen, nicht unterteilen. Ebensowenig fin~
den sich in dieser geistigen Welt die politischen Leidenschaften der fran-
z8sischen oder einer beliebigen andern Meinungsgruppe vor; da es in
ihm nur Raum fiir Lauterkeit gab. In unserer Frithjahrsunterhaltung in
Paris, wo wir unter anderen gewisse Tendenzen des russischen philo~
sophischen Denkens beriihrt hatten, ganz besonders die Solovievs und
Berdiaeffs, sprach Lavelle kein einziges kritisches Urteil gegen den Kom~
munismus aus. Auch hier gab er das Beispiel einer Sicherheit, die sogar
den Grofiten unserer Zeit mangelt. Thm widerstrebte besonders das Vor~
eingenommene, das Negative; er suchte keinen parteigingerischen Bei~
fall. Sein Werk baute er in der Einsamkeit und in der gesammelten Be-
schauung auf. Indessen war sein Einflufl betrichtlich, sogar wenn er sich
nicht in den «groflen literarischen Zeitschriften» breitmachte, die heute
leider mehr und mehr im Zeichen des Verginglichen stehen. Er schaffte
sich ohne deren Wissen Zugang in die Seelen und durchtrinkte sie.

In Louis Lavelle hat Frankreich einen eminenten Denker und einen
wirklich groflen Menschen verloren, wenn es stimmt, dafl, wie es damals
Romain Rolland schrieb, «der wahre Held den Sieg nicht durch die Kraft,
nicht durch den Gedanken, aber wohl und nur durch das Herz erringts.

Serge Radine.

486



	Der Heilige Laie, Louis Lavelle

