
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 12

Artikel: Der Heilige Laie, Louis Lavelle

Autor: Radine, Serge

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139541

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139541
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


zur Weihe und Sanktion der Welt und ihrer Mächte — er tritt nun
wieder hervor als die Macht und Kraft und Liebe Gottes, die grenzenlose

Heilandskraft und Heilandsstimme Gottes zur Welt und allen
Völkern.

Das ist das wahre Licht, das Gott in die Nacht und Finsternis der
Welt hinein bereitet hat und dessen Vollendung uns verheißen ist mit
einem neuen Himmel und einer neuen Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt. Darin werden wir über die Frage nach der Weihnachtsfeier
hinausgehoben zum Gotteslicht der Weihnacht selbst, werden wir frei zu
seiner Aufnahme, gerufen als seine Zeugen, bestimmt und geheiligt zu
seinem Kampf in der Welt und für sein Reich. Albert Böhler

Der Heilige Laie, Louis Lavelle

In seinem lefeten Werk «Vier Heilige» ist der große, eben verstorbene

französische Denker Louis Lavelle besonders darum bemüht
gewesen, zu zeigen, daß es unter uns noch Heilige gibt, und zwar in
diesem Sinne, daß es immer Menschen gibt, die im Sichtbaren Zeugen eines
inneren Unsichtbaren sind. Deshalb sei es wichtig, fährt er fort, daß der
Heilige unter uns lebe, daß er dem Elende des Daseins unterworfen sei,
daß er sogar unter ihm erdrückt scheine, damit alle rein weltlichen Werte
uns gleichgültig würden, und schließlich, damit er auf leuchtende Weise
lehre, daß die eigentlichen Güter anderswo lägen. Das Besondere des

Heiligen, so fügt er noch hinzu, bestehe darin, «daß er uns die Bänder
zwischen den beiden, materieller und geistiger Welt, aufdecke, oder besser,

daß es zwar nur eine Welt gebe, aber doch mit einer hellen und einer
dunkeln Seite». Der Heilige mag ein Gelehrter, ein Theologe, Begründer

eines Ordens sein, nicht im Berufe ruht seine Heiligkeit. «Der Heilige
mag Weltmann sein, mag sich in eine einfache Arbeit vertiefen, einsam
und doch offen, beschränkt auf einige wenige Gewohnheiten, von denen
manchmal vereinzelte, gewöhnliche oder ungewöhnliche, Gesten uns
zukommen, die aber immer auf das natürlichste bisher als verzwickt
angesehene Lagen entwirren, manchmal auch ein verinnerlichtes Lächeln, das,
ohne die Dinge an sich zu verändern, sie in ein helleres Licht stellt. Der
Heilige gestaltet das Leben zu einem endlosen Wunder Suchen wir
also den Heiligen neben uns, den Heiligen in uns, den wir zu entpuppen
kaum je gewillt sind.»

Greift man im Frankreich der jüngsten Zeit einige Beispiele auf, so
erinnert man sich alsbald daran, daß da von der Heiligkeit einer Simone
Weil oder eines Emanuel Mounier gesprochen wurde. Und heute nun
darf man diese Vokabel, mit gleichem Rechte, auf Louis Lavelle anwenden,

der uns vor seinem verfrühten Tode — es ist kein Zufall — ein
Buch über die Heiligkeit vermacht hat. Um die grenzenlose Mannigfal-

482



tigkeit der geistigen Berufung — eines der Grundthemen der Lavelle-
schen Philosophie und Geheimnis seiner auf andere überströmenden
Reichtümer — verkörpert darzustellen, hat der Verfasser als Beispiele
vier große Heilige gewählt. Vorerst der Heilige von Assisi, für den die
Natur Abbild und Widerschein der Gnade ist; dann Jean de la Croix,
der dem Gipfel der Gottesbetrachtung am nächsten kam; es folgt dann
die Heilige Theresia von Avilla, der es gelang, im höchsten Grade Handlung

und Beschauung zu vereinigen, und schließlich François de Sales,
wahrscheinlich der liebenswürdigste und französischste der Heiligen, dem
seinerseits die Verbindung von Willen und Liebe glückte. An lefeteren
erinnert uns zum Teil Louis Lavelle, wenn man ihn, wohlverstanden, in die
dem modernen Leben gehörigen Bedingungen und Stimmungen versefet.

Louis Lavelle war aufgeräumter, heiterer und freundlicher Natur,
und eben diese Züge waren es, die mir zu allererst auffielen, als es mir
vergönnt war, ihm im lefeten Frühjahr näher zu kommen. Spontan wie
seine Heiterkeit auch war, so entsprang sie doch der großen inneren
Harmonie eines mit sich selber einigen Mannes — im Gegensafe zu so vielen

seiner Zeitgenossen, sogar der besten, welche von unüberwindlichen
Gegensäfeen und unlösbaren Konflikten zerrissen werden. In Paris, inmitten

der Aufregung, der fieberhaften und zeitweise etwas oberflächlichen
Spannung der Großstadt, einem solchen Manne zu begegnen, hieß eine
Oase der Harmonie betreten. Im völligsten Gegensafe zum egoistischen
Narzißmus, zum lauten Arrivismus und zur krankhaften Sucht der «Publicité

à tout prix», die bei so vielen Intellektuellen vorherrscht — herrschte
sie ja schon damals, als Romain Rolland in der Folge des «Jean
Christophe» seinen «Jahrmarkt auf dem Piafee» schrieb — pflanzte Louis
Lavelle, der Nachfolger Bergsons im Collège de France, die besten
Traditionen französischen Geistes fort. Auf seine Weise erlaubt er uns, für
ihn die Devise der Stadt Paris geltend zu machen: «Elle flotte, mais elle
ne coule pas.» Und wir bezweifeln nicht, daß seine Genfer Zuhörer
bei ihm dieselbe Bescheidenheit und Humanität verspürten, als er in der
Großen Aula der Universität seine drei so bezeichnenden Vorträge über
die Entdeckung des Geistes hielt, und als sie zu ihrer freudigen
Überraschung einen Menschen und nicht nur den erwarteten Philosophen vor
sich fanden. Vielleicht hatte noch nie ein so langer und dankbarer
Applaus einen philosophischen Vortrag begrüßt, wobei man mit Freude
bemerkte, daß gerade die junge Hörerschaft den Redner am eifrigsten
beklatschte.

Wollte man den ganzen geistigen Reiz Louis Lavelles sinngemäß
ausdrucksvoll, wenn auch etwas bündig, beschreiben, würde man sagen,
daß es ihm gelungen sei, jenen Sternen des Himmels, die einst ein
schlecht inspirierter französischer Politiker auszulöschen sich anheischig
gemacht hatte, ihren ursprünglichen, unverminderten Glanz zurückzugeben,

indem er auf die königliche Straße wies, von der wir abgewichen
waren und die uns zum Schöpfer aller Dinge führt. «Das Leben hat nur

483



für den einen Sinn», schrieb er einmal, «welcher ein geistiges Universum
betritt, darin seinen Plafe und das Zeichen seines Schicksals findet.» «Und
was ist die Freundschaft denn», fragt er weiter, «als das Vermögen, einer
durch den andern noch nicht Erworbenes zu erwerben?» Der ganze
philosophische Gehalt des Verfassers des Meisterwerkes «La philosophie
française entre les deux guerres» ist gewissermaßen durch die Gegenwart

des Geistes allein und das Mysterium des Geistes gekennzeichnet.
Er lehrt uns, daß das menschliche Schicksal nichts anderes sein kann als

ein Suchen, ein Zusammentreten, eine Übereinstimmung im Geiste und
zulefet eine Verschmelzung aller im Vater, wobei jeder einzelne seine
erworbene Originalität in aller Reinheit beibehalten wird. Man hat diese
Lehre mit Recht die Lehre des «Teilhabens» genannt, und zwar eines
geistigen, persönlichen Ichs an einem universellen, ursprünglichen und
schöpferischen Geiste. Jeder Fortschritt im Leben ist ein Fortschritt zu
Ihm. Louis Lavelle hat sich in seinem Werke mit unendlichem Tiefsinn
und Taktgefühl mit den schrecklichen Problemen der Krankheit und des
Leidens beschäftigt. Diese scheinen auf den ersten Blick hin gänzlich
unerklärlich und kaum zu begründen. Bei näherer Untersuchung entdeckt
man jedoch bald, daß sie schon rein vom physischen Standpunkt aus
betrachtet eine notwendige und heilbringende Rolle spielen. Warnt uns
denn der Schmerz nicht, deutet er im Körper nicht auf den schwankenden
Teil, auf das verlefete Organ hin, das gebieterisch um Hilfe und
zweckmäßige Pflege ruft? Diese Behauptung ist so tief begründet, daß jeder
Arzt zugeben wird, nichts mehr zu befürchten, als eine schmerzlose
Krankheit, die zu behandeln für ihn so viel schwieriger ist. Es fragt sich
hier, ob denn den moralischen Leiden nicht die gleiche Rolle, die gleiche
Bedeutung zugeschrieben werden darf. Hier sind indessen Verständnis
und Vorsicht besonders unerläßlich. Es gibt tatsächlich nichts Pharisäerischeres

und Unpsychologischeres, als einen seelisch oder körperlich
Leidenden damit abzutrösten, daß man ihn davon zu überzeugen sucht, das

Unglück, welches ihn treffe, sei wohltuend und von Gott gewollt. Es gibt
wahrlich kein sichereres Mittel, sich gerade dieses Herz zu entfremden,
welches man eben zu gewinnen trachtete. Es hieße, selbst nie gelitten zu
haben und nicht vorauszusehen, wie diese Stellungnahme den Leidenden
gegen sein Übel aufbringen muß. Will man sich bei ihm Gehör verschaffen,

hat sich eigentlich nichts anderes bewährt als das Mittragen an
seinem Kreuze. Dies hat ja Jesus getan. In dieser Beziehung wüßte man
nichts Besseres, als all den Zahllosen, welche diese schweren Probleme
beschäftigen, da das Leid in dieser oder jener Form an ihre Türe geklopft
hat, Lavelles «Le Mal et la Souffrance» in die Hand zu geben, ein Werk,
das vor einigen Jahren schon bei Plön erschienen ist, ungezierten,
zielstrebigen Stiles, einem jeden zugänglich. Dieses Buch richtet sich keineswegs

nur an eine eingeweihte Leserschaft. Vielen wird es zum treuen
Freunde werden, weil es am Tage der Prüfung, wenn alle anderen uns
verlassen haben, zur Hand liegt.

484



Der große Schriftsteller kommt zum Schluß, daß das Leiden uns
zwingt, uns in uns selber zu vertiefen, indem es uns aller Dinge beraubt,
welcher unser oberflächliches Dahinleben ausmachen. Das Leiden entblößt

uns; es veranlaßt uns, mit unseren Mitmenschen in eine geistige
Gemeinschaft zu treten und an der Ganzheit des Reellen mitzuwirken, unter
der Bedingung, daß wir den Schmerz zu überwinden und zu sublimieren
verstehen. Wer hier auf den Urquell des Lebens gestoßen ist, wird ihn
auch anderen sichtbar machen. Haben wir da nicht auf die Privilegien
verzichtet, die so kräftig unsere Abhängigkeit von allen materiellen,
persönlichen Vorteilen, von all den Zuständen, die uns fesseln, wo wir frei
sein wollen, darstellen!

In dieser Hinsicht ist es nur allzu deutlich, daß «sich der Mensch,
der etwas für sich zurückbehält, seine eigene Einsamkeit schafft. Sollten
wir uns also nicht loslösen und dem Tiefpunkt der Armut zustreben, von
welchem aus wir den Blick weg von uns — mit reinem Herzen und
freien Händen — auf das Universum heben, auf daß wir jenen Reichtum
genießen, der es uns ermöglicht, wo auch immer Gott einen Menschen
auf unseren Weg weist, uns mit ihm zu verbinden.»

Es geziemt sich, die sinnbeladenen und in ihrer lapidaren Zusam-
mengezogenheit hell leuchtenden lefeten Zeilen aus Lavelles Buch
anzuführen: «Somit ist die Möglichkeit des Schmerzes untrennbar von jenen
natürlichen Grenzen, ohne die es kein persönliches Sein gibt. Und die
Möglichkeit des Übels ist untrennbar von unserer Freiheit, ohne die es
weder ein Leben des Geistes noch ein Teilhaben am Reich des Guten
gibt. Deshalb werden Übel und Schmerz nie vergessen oder abgeschafft
werden können. Durch sie gedenken wir unserer Conditio humana. Durch
den Skandal, der ihnen anhaftet, durch ihre Unverständlichkeit und
Unausstehlichkeit bezeugen sie, daß unser wirkliches Leben sich anderswo
abspielt. Aber es gibt kein Geistesleben als das, welches sie durchflutet
und bekehrt hat. Wenn zweifellos unser Heil außerhalb der Welt ist, so
erschafft es sich doch in ihr. Das geistige Leben verlangt in seinen regsten

und wirksamsten Äußerungen, daß wir uns wieder jener Welt
zuwenden, die wir verlassen hatten, als wir ein Mittel gegen ihre Leiden
zu finden hofften. Es ist nämlich das Eigene des Geistes, keinen Schmerz
ohne Trost zu lassen Man versteht dann, inwiefern die alle Menschen
bedrückenden und mit gegenseitigen Anforderungen belastenden Übel
und Leiden uns dazu bringen, das Prinzip unseres Getrenntseins zu
entdecken.»

Darin liegt Louis Lavelles erhabenes Verdienst, daß er, wie Emanuel

Mounier, gegen den hoffnungslosen Pessimismus angekämpft hat,
der dem übertriebenen und einfältigen Glauben an einen dank den
Wissenschaften Ende lefeten Jahrhunderts in vielen Kreisen verbreiteten
Fortschritt folgte. Heute verfallen wir in das andere Extrem, welches die
einen für Vernunft und Einsicht halten, die anderen aber, mit viel
größerem Recht, für ein unwiderrufliches Zeichen der allen Zerfallsperioden

485



vorangehenden und anhaftenden Mutlosigkeit und Ermattung. Dies,
meinte Lavelle, daß sich die dem Menschen gebotene Handlung an die
göttliche Handlung und an das Ewige knüpft, füllt das Geistesleben mit
der tiefsten Freude. Darum «verlangt der Heilige von Assisi auch, man
möge das menschliche Leiden nicht allzusehr besprechen, da es uns Gott
gegenüber verstimme». Lavelle zieht keine so scharfen Grenzen zwischen
Gott und der Menschheit, wie man sie bei gewissen protestantischen
Theologen findet und die Karl Barth noch verschärft, um der gegenwärtigen

Beklemmung ihre Berechtigung zu geben. Lavelle hingegen
vermenschlicht, um der Würdigung des Menschlichen willen, das Göttliche
Der Pessimismus ist eine Entschuldigung, die wir uns geben, er tarnt
unseren Mangel an Zuversicht und das Versagen unseres Geistes, da er
das Handeln zurückweist und sich weigert, dem vor uns Liegenden, von
uns allein Abhängenden einen Sinn zu geben. Erkenntnis des Übels heißt
Loslösung von ihm, Erwerb der Unabhängigkeit und der Aufschwungskraft.

Geistesleben schafft sich immer fort im Gegensafe zum bereits
Gegebenen.»

Lavelle hat mutig jene Art von Schmerzenskult verklagt, in welchem
sich so manche unreinen, zweideutigen Elemente und besonders ein «mit
Eigenliebe und romantischer Leidenssucht verunzierter Verdacht auf das
Universum einschleicht». Eine Stellungnahme, die heute sowohl in Essais
als im Roman vertreten wird. Obwohl katholisch, steht dies Wort weder
in Lavelles «Vier Heilige» noch in seinem «Übel und Schmerz». Seine
Botschaft richtet sich an alle Gläubigen, und sein aufbauender und
synthetischer Gedanke will vereinigen, nicht unterteilen. Ebensowenig
finden sich in dieser geistigen Welt die politischen Leidenschaften der
französischen oder einer beliebigen andern Meinungsgruppe vor, da es in
ihm nur Raum für Lauterkeit gab. In unserer Frühjahrsunterhaltung in
Paris, wo wir unter anderen gewisse Tendenzen des russischen
philosophischen Denkens berührt hatten, ganz besonders die Solovievs und
Berdiaeffs, sprach Lavelle kein einziges kritisches Urteil gegen den
Kommunismus aus. Auch hier gab er das Beispiel einer Sicherheit, die sogar
den Größten unserer Zeit mangelt. Ihm widerstrebte besonders das
Voreingenommene, das Negative; er suchte keinen parteigängerischen Beifall.

Sein Werk baute er in der Einsamkeit und in der gesammelten Be-
schauung auf. Indessen war sein Einfluß beträchtlich, sogar wenn er sidi
nicht in den «großen literarischen Zeitschriften» breitmachte, die heute
leider mehr und mehr im Zeichen des Vergänglichen stehen. Er schaffte
sich ohne deren Wissen Zugang in die Seelen und durchtränkte sie.

In Louis Lavelle hat Frankreich einen eminenten Denker und einen
wirklich großen Menschen verloren, wenn es stimmt, daß, wie es damals
Romain Rolland schrieb, «der wahre Held den Sieg nicht durch die Kraft,
nicht durch den Gedanken, aber wohl und nur durch das Herz erringt».

Serge Radine.

486


	Der Heilige Laie, Louis Lavelle

