
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 12

Artikel: Das Licht in der Finsternis

Autor: Böhler, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Liebe

Wir ahnen sie, die schweigsam zwischen uns
Hinwandelnde. Uns sagt's der Herzen Brennen,
Und sagt es uns beredten innern Munds:
Sie ist's! — Und doch: wie sollten wir sie kennen,
Da uns ein bunt Geweb vieltausendfalt
Ihr Angesicht verhüllt in Traum und Tod?

Nur, wo sie jäh in ihrer Gottgewalt
Hindurchbricht durch die Welt von Zeit und Not
Und bricht, von ihrem eignen Ganz umloht,
Vor unsern Augen unser irdisch Brot,
Erkennen wir die göttliche Gestalt.

Margarete Susman

Das Licht in der Finsternis

Das Volk, das in der Finsternis wandelt, sieht ein großes Lioht; die
im Lande des Dunkels wohnen, über ihnen strahlt ein Licht auf. Du
machst des Jubels viel, machst groß die Freude; sie freuen sidi vor
dir, wie man sich freut in der Ernte, wie man jubelt, wenn man die
Beute teilt. Denn das Joch, das auf ihm lastet, den Stab auf seiner Schulter

und den Stock seines Treibers zerbrichst du wie am Tage Midians.
Denn jeder Schuh, der mit Gedröhn einherschreitet, und der Mantel, der
im Blut geschleift ist, der wird verbrannt, ein Fraß des Feuers. Denn ein
Kind ist uns geboren, ein Söhn ist uns gegeben, und die Herrschaft
kommt auf seine Schulter, und er wird genannt: Wunderrat, starker
Gott, Ewigvater, Friedefürst. Groß wird die Herrschaft sein und des
Friedens kein Ende auf dem Throne Davids und über seinem Königreiche,

da er es festigt und stufet durch Recht und Gerechtigkeit, von nun
an bis in Ewigkeit. Das wird der Eifer des Herrn der Heerscharen tun.

Jesaja 9, 2-8

Können und dürfen wir Weihnachten feiern, wurde in diesen Blättern

schon einige Male in unserer an schweren Jahren so reichen Zeit
gefragt. Nicht um mit einer besonders radikalen oder gar raffinierten
Frage und einer entsprechenden Antwort aufzuwarten, sondern aus der
Bedrängnis des Herzens und des Geistes heraus, die uns Menschen heute
neu verbinden sollte im Angesicht unserer Welt und allem, was uns aus
ihr in den vergangenen Jahren entgegenkam und seither weiter ent-

477



gegengekommen ist. Wie oft teilten wir mit vielen das Empfinden, daß

all dieses Geschehen, das zulefet im Versuch eines totalen Krieges
gipfelte und nun wirklich an die Schwelle eines totalen Krieges geführt hat,
unerträglich sei für Seele, Geist und Herz. Und wie vielen, Scharen, Massen,

war es unerträglich! Wie viele, viele sind hineingesunken,
hineingestoßen und hineingestürzt worden in eine abgründige, höhnische
Finsternis, in rasenden Tod, den Tod der Apokalypse, der über die Erde als
Herrscher reitet, sie verwüstet und das Menschenvolk mit Vernichtung
überzieht. Und sein Ritt ist noch nicht zu Ende, weil die Menschen seine
treuesten Diener und Werkzeuge sind! In seinem Gefolge fressen sie
einander auf, stoßen und hefeen sich in eine gegenseitige Vernichtung
hinein, von der nur Phantasten und Wahnsinnige meinen können, sie
seit mit unserer mit innerer Fäulnis bis zum Rande angefüllten
«abendländisch-christlichen Kultur und Zivilisation» zu heilen. Nein, wir sind in
die Erntezeit der Früchte dieser «Kultur» gekommen. Sie stürzt dahin,
weil sich auf Mammon und Gewalt, auf das ganze unerlöste Menschen-
und Weltwesen in all seinen geistigen und materiellen Äußerungen
keine Kultur bauen läßt. Sie trägt die «Krankheit zum Tode» in sich, den
Sturz in die Katastrophe.

Daher stammt die nur schlecht verhüllte Ratlosigkeit der Welt, das

groteske und oft ekelerregende Spiel der Politiker und der übrigen
Trabanten der Macht, die sich wie Medizinmänner und Zauberer gebärden
und doch keine wahre Kenntnis von der Quelle der heilenden Kraft
haben. Daher kommt die Unrast, die das Leben der Völker erfüllt und
sie so unfähig zu einer tieferen Besinnung und Wendung macht. Denn
es ist eine Welt ohne Gott und gegen Gott, eine Welt der Verwirrung
und des Wirbels, wo es keinen echten Halt für den Menschen geben
kann und die Völker im Dunkel tappen. Aus der Menschenwelt heraus
starrt uns die Finsternis in zahllosen Erscheinungen an, und die
Todesschatten lagern über den Erdbewohnern, in deren klein gewordener Welt
sich in den Tiefen und auf der Oberfläche alles berührt, alles zur
Entscheidung, alles zur Verantwortung wird, und alles zu Schuld, zu
Versagen, was nicht aus Gott und dem Menschen um des Menschen willen

in erlösender Liebe Licht wird und Leben schafft: Mit dem Licht die
Finsternis überwindet, mit dem Guten das Böse besiegt, mit der Wahrheit

die Lüge zum Weichen bringt, mit der Gerechtigkeit die Ungerechtigkeit

tilgt, mit der Kraft Gottes die Dämonen austreibt, die Kranken
gesund, die Schuldigen frei und die Toten lebendig macht. Und das, wie
wir hier nicht besonders betonen müssen, in allen Bereichen des Lebens
der Menschen und in all ihren Beziehungen, auch und vor allem ihren
politischen, sozialen und gesellschaftlichen Beziehungen.

Unsere Frage steigt aus diesem Zusammenhang auf, und wir erheben
sie, wie vor uns selbst und vor der Welt, so auch gleichsam vor den Toren
des «Tempels», vor Christentum und Kirche und ihrer «Weihnacht».
Kann wirklich Weihnacht gefeiert werden? Das Kommen Gottes, das

478



Kommen Christi — in ihrer Abwesenheit, ja ihrem Ausgeschlossensein
von der Welt?

Das Rad des «Kirchenjahrs», das zu einer neuen Umdrehung
anhebende, mit Advent und Weihnachten in hohen Schwung gebrachte,
greift es ein in die Welt, gleichsam aus dem Namen des Gottessohnes
herausgeboren, wie Luther übersefet, als: «Wunderbar, Rat, Kraft, Held,
Ewigvater, Friedefürst»? Ist es Kraftäußerung und Kraftübermittlung des

lebendigen, persönliken Gottes und seines Christus für das Reich bei
allen Mensken und unter allen Völkern"? Oder ist es das Rad der Religion

oder auch nur einer «christlichen Weltanschauung», die heute die
einen verteidigen und die andern austilgen wollen?

Es ist, wie wenn dieses Rad auf Leerlauf gestellt wäre. Die Wasser
der Geschichte rauschen abseits von ihm vorbei. Es bewegt sich wohl in
sich selbst, aber die Welt wird von ihm nicht wesentlich bewegt. Das ist
die große Not der Welt und des Christentums. Das Höchste, was in dieser

Welt erschienen ist, es regiert sie nicht!
Und doch stellt sich an diesem Punkte eine erste Antwort für unsere

Frage ein: Lassen wir diese ganze Not, die Armut, das Elend, das Ent-
sefeen, das Leid, das Chaos, die Finsternis und den Tod der Welt und
des Christentums an unsere Herzen dringen und unsere Herzen
bewegen. Denn wo das Menschenherz wirklich bewegt wird, kann Gott,
so ferne er auch sei, sich nahen, kann er den Menschen ergreifen und
ein Werk anheben, das dem Leben dient und seinen Schöpfer preist.
Stemmen wir uns gegen den Leerlauf wie gegen den Tod; denn der Leerlauf

ist ja Tod im Reiche Gottes! Gähnt uns dieser Tod nicht oft am
erschreckendsten an den christlichen Festen an, und schaudert es uns nicht,
wenn wir bedenken, was diese Feste bedeuten sollten, wenn sie sich
«Gottesdienste» nennen?

Die «Leerlauf-Weihnachten», liebe Freunde, dürfen wir, ob wir nun
noch zur Kirche gehen oder nicht, nicht mehr feiern. — Reinigen wir
uns davon, machen wir uns frei von ihrem falschen Glanz. Es ist nicht
der Glanz Gottes und seiner Ehre in seinem Reich. Es ist nicht der Glanz
seiner Gerechtigkeit und seines Friedens. Werden wir arm! So arm, daß
die Not der Welt, wie unseres eigenen Herzens und Wesens in eins
verschmilzt und aufschreit zu dem Gott, der allein unsere Hoffnung sein
kann, der Kraft, Wahrheit und Leben aus sich selbst ist und unerschöpflich

spenden kann und will. Kehren wir um zu ihm! Und wären wir in
der äußersten Ferne zu ihm und er in der äußersten Ferne zu uns, der
Welt, wie sehr spüren wir, daß er es ist! Und es gibt doch keine Ferne,
die sich durch ihn nicht zur Nähe wandeln ließe, keine Finsternis, die
nicht von seinem Licht erreicht werden könnte, keinen Tod, der nicht vor
seinem Leben weichen müßte. Fassen wir diesen Glauben im Angesicht
unserer Welt und ihrer Lage! Er ist das wahrste Weihnachtslicht, das
wir entzünden können! Denn ist nicht das die größte Vermessenheit und
der größte Wahn unserer heutigen Welt, daß sie in allen ihren Lagern

479



(das «christliche» weithin nicht ausgeschlossen) ohne diese Umkehr und
diesen Glauben Leben und Zukunft der Menschen und Völker schaffen
will, daß sie auch die stärksten Schläge, die furchtbarsten Katastrophen,
die realste Drohung der Vernichtung und die umfassende Tiefe der
Menschennot und Weltnot nicht als Ruf zur Umkehr und zum Reich zu
erfassen vermag und erfassen will? Die Umkehr bahnte den Empfang des
Heils an. Die Nicht-Umkehr fördert die Macht der Finsternis und ihrer
Werke unter allen Völkern und an allen Menschenseelen. Sie ist die
eigentliche Kraft alles Bösen, aller Lüge, alles Verbrechens, das die heutige

Welt im Großen und im Kleinen erfüllt und in immer neuen schrecklichen

Formen aufbricht. Wir mögen es nach allen Seiten hin beklagen
und bekämpfen, es fehlt uns doch die eigentliche Kraft dagegen, die
Gotteskraft, die sich ausdrückt in dem «Wunderrat, starker Gott, Ewigvater,
Friedefürst».

Wie die Nicht-Umkehr, so fördert auch der Nicht-Glaube, der
Glaube ohne die Gotteskraft, alle Mächte der Finsternis, alle Formen des
Totalitarismus und alles andere Göfeenwesen mehr als die Janusmaske
der westlichen Ideale sie bannen kann. Denn in ihnen wirkt, wie in ihrem
Gegner, der eine Frucht aus ihrem Wesen ist, im tiefsten Grunde etwas
Antichristliches, ein gegen den lebendigen und kommenden Herrn
gerichteter Geist, der sich doch immer wieder zu allen Zeiten als Gewaltgeist

und Gewaltglaube schließlich im Kriege entlädt.
Es ist und bleibt Finsternis, solange und wo dieser Geist herrscht, und

die Völker siedeln unter ihm im «Todschattenlande», sie werden heute
durch ihn dem Abgrund der Vernichtung zugelockt. Denn immer noch
meinen die Völker und ihre Führer, sie hätten ihn in ihrer Gewalt, sie
könnten ihn gebrauchen als «Ordnungsmacht» für einen heiligen Zweck
und werden ihm ausgeliefert sein wie nie zuvor und dem Triumph der
Hölle dienen.

Für die prophetische Weissagung der Bibel ist es nun, im Gegensafe

zu unserem landläufigen Christentum, das gerade an diesem Punkte
einen seiner folgenschwersten und widerchristlichsten Kompromisse mit
der Welt und ihrem Geist geschlossen hat, bezeichnend, daß sie das
Licht des Gottesreiches und seine Verkörperung in dem Christus aufsteigen

läßt über die Zerbrechung des Kriegs- und Gewaltwesens. Die
Christusherrsckaft bedeutet zusammen mit allem andern, was sie in sich
befaßt, diese Zerbrechung, dieses Feuergericht über den Blutmantel des
Krieges. Der Christus Gottes ist der Friedefürst. Das ist gewiß mehr
als der «Pazifismus» im allgemeinen meint und meinen kann (er ist ja
nur eine Mahnung, die an die Stelle eines Verrats der «Christen»
getreten ist), aber wirklich mehr und nicht weniger und erst recht nicht das
Gegenteil davon! Er ist die Kraft und die Wahrheit des Friedens gegen
allen Krieg. Er wird sich auch als die Gotteskraft gegen den totalen Krieg
erweisen. Wir mögen von einer Rechtsorganisation der Völker viel
erwarten — bekommt sie nicht von daher ihre lefete Kraft, ihre Unbedingt-

480



heit, ja mündet sie nicht ein in den Dienst an der Christusherrschaft in
einem wahren Bruderreich der Völker, wird sie ein Irr-Lieht werden, das
sich immer weiter von uns entfernt und durch keine größere oder kleinere

«Polizeiaktion» zu verwirklichen sein wird. Weihnachten können
wir doch nur noch recht feiern, wenn wir hinübertreten zu dem «Sohn»,
dem die Herrschaft gegeben ist, die der Eifer des lebendigen Gottes stufet
mit Recht und Gerechtigkeit und die sich im Frieden erfüllt.

Dieser Kampf muß sich entscheiden. Er darf nicht länger eine Sache
der Bibel-Lesung, des Kultus, der Gesangbuchlieder bleiben — und des

Verrats, der Heuchelei oder des Unglaubens. Er muß angenommen werden

als das, was er ist: als Sache Gottes und seines Christus, dem sich
der Glaube nicht mehr länger entziehen darf, um des Gewissens willen,
um der Wahrheit Gottes willen, um der Liebe Christi willen. Christus
und die Kriegswelt waren in Wahrheit nie zu vereinbaren. Aber nun
wird es in unserer Zeit völlig offenbar werden, daß der Krieg keine
Rettung, sondern nur noch die Vernichtung bringen kann. Das darf uns zur
Gewißheit und zur Kraft werden. Das auch zur rechten großen Freude
und zum Zeugnis der Freude in dieser traurig, ja schwermütig gewordenen

Welt.
Immer war mit Christus, wenn er voll und ganz als der «Sohn»

angenommen wurde, der uns «gegeben» ist, das verbunden, was das Jesaja-
Wort so großartig ausdrückt: «Wunder — Rat — Kraft — Held—Ewigvater

— Friedefürst.» Gott selbst das Wunder und das Wunder schaffend,

mit seinem Rat und seiner Kraft unter den Menschen. Wie haben
wir ihn allzu lange und allzu menschlich und auch allzu hochmütig nach
unserem Menschenmaßstab gemessen, statt nach ihm und durch ihn
Mensch zu werden, Kind, Sohn und Tochter Gottes und der Herrschaft
des Vaters zu dienen, wie es der Sohn — Fleisch geworden — getan hat,
und wie er, «zur Rechten der Majestät in der Höhe», nun weiter wirkt,
bis er alle seine Feinde unter seine Füße getan hat.

Es muß zu einer neuen Christuserfassung und Christusverwirklichung

unter uns und den Völkern kommen, zur Erfassung des Christus
Gottes, des Christus, der Geist und Leben ist, Wahrheit und Liebe, Freiheit

und Gerechtigkeit, des Christus, der das Haupt der Menschheit vor
Gott und der Welt und der Sohn Gottes vor den Völkern und allen
Mächten ist, des Christus, der Herr ist und vollends werden soll zur Ehre
Gottes des Vaters. Des Christus, in dem die völlige Menschwerdung
Gottes sich der Menschenwelt mitteilt, in sie eingeht, eine neue Schöpfung

schafft, des Christus, der eine wirkliche Erlösung des Menschen ist
und wirkt von Schicksal und Schuld, von Elend, Angst und Tod, der ihn
frei macht für Gott und sein Reich, daß er nicht mehr Knecht irgend
welcher «Mächte» sein muß, sondern «Sohn» geworden ist und immer
mehr wird, der dem Vater dient in seinem Reich und für sein Reich.

Der Christus, der in Kirchen, Dogmen, Theologien, in Konfessionen
und Christentümern aller Art so stark zum bloßen Wort geworden war,

481



zur Weihe und Sanktion der Welt und ihrer Mächte — er tritt nun
wieder hervor als die Macht und Kraft und Liebe Gottes, die grenzenlose

Heilandskraft und Heilandsstimme Gottes zur Welt und allen
Völkern.

Das ist das wahre Licht, das Gott in die Nacht und Finsternis der
Welt hinein bereitet hat und dessen Vollendung uns verheißen ist mit
einem neuen Himmel und einer neuen Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt. Darin werden wir über die Frage nach der Weihnachtsfeier
hinausgehoben zum Gotteslicht der Weihnacht selbst, werden wir frei zu
seiner Aufnahme, gerufen als seine Zeugen, bestimmt und geheiligt zu
seinem Kampf in der Welt und für sein Reich. Albert Böhler

Der Heilige Laie, Louis Lavelle

In seinem lefeten Werk «Vier Heilige» ist der große, eben verstorbene

französische Denker Louis Lavelle besonders darum bemüht
gewesen, zu zeigen, daß es unter uns noch Heilige gibt, und zwar in
diesem Sinne, daß es immer Menschen gibt, die im Sichtbaren Zeugen eines
inneren Unsichtbaren sind. Deshalb sei es wichtig, fährt er fort, daß der
Heilige unter uns lebe, daß er dem Elende des Daseins unterworfen sei,
daß er sogar unter ihm erdrückt scheine, damit alle rein weltlichen Werte
uns gleichgültig würden, und schließlich, damit er auf leuchtende Weise
lehre, daß die eigentlichen Güter anderswo lägen. Das Besondere des

Heiligen, so fügt er noch hinzu, bestehe darin, «daß er uns die Bänder
zwischen den beiden, materieller und geistiger Welt, aufdecke, oder besser,

daß es zwar nur eine Welt gebe, aber doch mit einer hellen und einer
dunkeln Seite». Der Heilige mag ein Gelehrter, ein Theologe, Begründer

eines Ordens sein, nicht im Berufe ruht seine Heiligkeit. «Der Heilige
mag Weltmann sein, mag sich in eine einfache Arbeit vertiefen, einsam
und doch offen, beschränkt auf einige wenige Gewohnheiten, von denen
manchmal vereinzelte, gewöhnliche oder ungewöhnliche, Gesten uns
zukommen, die aber immer auf das natürlichste bisher als verzwickt
angesehene Lagen entwirren, manchmal auch ein verinnerlichtes Lächeln, das,
ohne die Dinge an sich zu verändern, sie in ein helleres Licht stellt. Der
Heilige gestaltet das Leben zu einem endlosen Wunder Suchen wir
also den Heiligen neben uns, den Heiligen in uns, den wir zu entpuppen
kaum je gewillt sind.»

Greift man im Frankreich der jüngsten Zeit einige Beispiele auf, so
erinnert man sich alsbald daran, daß da von der Heiligkeit einer Simone
Weil oder eines Emanuel Mounier gesprochen wurde. Und heute nun
darf man diese Vokabel, mit gleichem Rechte, auf Louis Lavelle anwenden,

der uns vor seinem verfrühten Tode — es ist kein Zufall — ein
Buch über die Heiligkeit vermacht hat. Um die grenzenlose Mannigfal-

482


	Das Licht in der Finsternis

