Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 12

Artikel: Das Licht in der Finsternis

Autor: Bohler, Albert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139540

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liebe

Wir ahnen sie, die schweigsam zwischen uns
Hinwandelnde. Uns sagt’s der Herzen Brennen,
Und sagt es uns beredten innern Munds:

Sie ist’s! — Und doch: wie sollten wir sie kennen,
Da uns ein bunt Geweb vieltausendfalt

Thr Angesicht verhiillt in Traum und Tod?

Nur, wo sie jah in ihrer Gottgewalt '
Hindurchbricht durch die Welt von Zeit und Not
Und bricht, von ihrem eignen Ganz umloht,

Vor unsern Augen unser irdisch Brot,

Erkennen wir die géttliche Gestalt.

Margarete Susman

Das Licht in der Finsternis

Das Volk, das in der Finsternis wandelt, sieht ein grofles Licht; die
im Lande des Dunkels wohnen, tiber ihnen strahlt ein Licht auf. Du
machst des Jubels viel, machst grofl die Freude; sie freuen sich vor
dir, wie man sich freut in der Ernte, wie man jubelt, wenn man die
Beute teilt. Denn das Joch, das auf ihm lastet, den Stab auf seiner Schul-
ter und den Stock seines Treibers zerbrichst du wie am Tage Midians.
- Denn jeder Schuh, der mit Gedrhn einherschreitet, und der Mantel, der
im Blut geschleift ist, der wird verbrannt, ein Frafl des Feuers. Denn ein
Kind ist uns geboren, ein Sohn ist uns gegeben, und die Herrschaft
kommt auf seine Schulter, und er wird genannf: Wunderrat, starker
Gott, Ewigvater, Friedefiirst. Grofl wird die Herrschaft sein und des
Friedens kein Ende auf dem Throne Davids und {iber seinem K&nig-~
reiche, da er es festigt und stiist durch Recht und Gerechtigkeit, von nun
an bis in Ewigkeit. Das wird der Eifer des Herrn der Heerscharen tun.
Jesaja 9, 2-8

Kénnen und diirfen wir Weihnachten feiern, wurde in diesen Blat~
tern schon einige Male in unserer an schweren Jahren so reichen Zeit
gefragt. Nicht um mit einer besonders radikalen oder gar raffinierten
Frage und einer entsprechenden Antwort aufzuwarten, sondern aus der
Bedrdingnis des Herzens und des Geistes heraus, die uns Menschen heute
neu verbinden sollte im Angesicht unserer Welt und allem, was uns aus
ihr in den vergangenen Jahren entgegenkam und seither weiter ent~

477



gegengekommen ist. Wie oft teilten wir mit vielen das Empfinden, dafl
all dieses Geschehen, das zuletst im Versuch eines totalen Krieges gip~
felte und nun wirklich an die Schwelle eines totalen Krieges gefiihrt hat,
unertriglich sei fiir Seele, Geist und Herz. Und wie vielen, Scharen, Mas~
sen, war es unertriglich! Wie viele, viele sind hineingesunken, hinein~
gestoflen und hineingestiirzt worden in eine abgriindige, hohnische Fin-
sternis, in rasenden Tod, den Tod der Apokalypse, der iiber die Erde als
Herrscher reitet, sie verwiistet und das Menschenvolk mit Vernichtung
_ tiberzieht. Und sein Ritt ist noch nicht zu Ende, weil die Menschen seine
treuesten Diener und Werkzeuge sind! In seinem Gefolge fressen sie
. einander auf, stoflen und hetsen sich in eine gegenseitige Vernichtung
hinein, von der nur Phantasten und Wahnsinnige meinen kdnnen, sie
. seit mit unserer mit innerer Fiulnis bis zum Rande angefiillten «abend-
landisch~christlichen Kultur und Zivilisation» zu heilen. Nein, wir sind in
die Erntezeit der Friichte dieser «Kultur> gekommen, Sie stiirzt dahin,
weil sich auf Mammon und Gewalt, auf das ganze unerléste Menschen~
und Weltwesen in all seinen geistigen und materiellen Auflerungen
keine Kultur bauen [afit. Sie trigt die «Krankheit zum Tode» in sich, den
Sturz in die Katastrophe. -

Daher stammt die nur schlecht verhiillte Ratlosigheit der Welt, das
groteske und oft ekelerregende Spiel der Politiker und der iibrigen Tra~
banten der Madht, die sich wie Medizinméinner und Zauberer gebirden
und doch keine wahre Kenntnis von der Quelle der heilenden Kraft
haben. Daher kommt die Unrast, die das Leben der Vélker erfiillt und
sie so unfihig zu einer tieferen Besinnung und Wendung macht. Denn
es ist eine Welt ohne Gott und gegen Gott, eine Welt der Verwirrung
und des Wirbels, wo es keinen echten Halt fiir den Menschen geben
kann und die Vélker im Dunkel tappen. Aus der Menschenwelt heraus
starrt uns die Finsternis in zahllosen Erscheinungen an, und die Todes~
schatten lagern iiber den Erdbewohnern, in deren klein gewordener Welt
sich in den Tiefen und auf der Oberfliche alles beriihrt, alles zur Ent-
scheidung, alles zur Verantwortung wird, und alles zu Schuld, zu Ver~
sagen, was nicht aus Gott und dem Menschen um des Menschen wil-
len in erlésender Liebe Licht wird und Leben schafft: Mit dem Licht die
Finsternis iberwindet, mit dem Guten das B&se besiegt, mit der Wahr-
heit die Liige zum Weidchen bringt, mit der Gerechtigkeit die Ungerech~
tigkeit tilgt, mit der Kraft Gottes die Damonen austreibt, die Kranken
gesund, die Schuldigen frei und die Toten lebendig macht. Und das, wie
wir hier nicht besonders betonen miissen, in allen Bereichen des Lebens
der Menschen und in all ihren Bezichungen, auch und vor allem ihren
politischen, sozialen und gesellschaftlichen Bezichungen.

Unsere Frage steigt aus diesem Zusammenhang auf, und wir erheben
sie, wie vor uns selbst und vor der Welt, so auch gleichsam vor den Toren
des «Tempels», vor Christentum und Kirche und ihrer «Weihnacht».
Kann wirklich Weihnacht gefeiert werden? Das Kommen Gottes, das

478



Kommen Christi — in threr Abwesenheit, ja ihrem Ausgeschlossensein
von der Welt?

Das Rad des «Kirchenjahrss, das zu einer neuen Umdrehung an~
hebende, mit Advent und Weihnachten in hohen Schwung gebrachte,
greift es ein in die Welt, gleichsam aus dem Namen des Gottessohnes
herausgeboren, wie Luther tibersetit, als: «Wunderbar, Rat, Kraft, Held,
Ewigvater, Friedefiirsts? Ist es Kraftduferung und Kraftiibermittlung des
lebendigen, persénlichen Gottes und seines Christus fiir das Reich bei
allen Menschen und unter allen Vélhern? Oder ist es das Rad der Reli~
gion oder auch nur einer «christlichen Weltanschauung>», die heute die
einen verteidigen und die andern austilgen wollen?

Es ist, wie wenn dieses Rad auf Leerlauf gestellt wire. Die Wasser
der Geschichte rauschen abseits von ihm vorbei. Es bewegt sich wohl in
sich selbst, aber die Welt wird von ithm nicht wesentlich bewegt. Das ist
die grofe Not der Welt und des Christentums, Das Héchste, was in. die~
ser Welt erschienen ist, es regiert sie nicht!

Und doch stellt sich an diesem Punkte eine erste Antwort fiir unsere
Frage ein: Lassen wir diese ganze Not, die Armut, das Elend, das Ent~
setsen, das Leid, das Chaos, die Finsternis und den Tod der Welt und
des Christentums an unsere Herzen dringen und unsere Herzen be~
wegen. Denn wo das Menschenherz wirklich bewegt wird, kann Gott,
so ferne er auch sei, sich nahen, kann er den Menschen ergreifen und
ein Werk anheben, das dem Leben dient und seinen Schépfer preist.
Stemmen wir uns gegen den Leerlauf wie gegen den Tod; denn der Leer~
lauf ist ja Tod im Reiche Gottes! Gihnt uns dieser Tod nicht oft am er~
schrecdkendsten an den christlichen Festen an, und schaudert es uns nicht,
wenn wir bedenken, was diese Feste bedeuten sollten, wenn sie sich «Got~
tesdienstes nennen? o

Die «Leerlauf~-Weihnachtens, liebe Freunde, diirfen wir, ob wir nun
noch zur Kirche gehen oder nicht, nicht mehr feiern. — Reinigen wir
uns davon, machen wir uns frei von ihrem falschen Glanz. Es ist nicht
der Glanz Gottes und seiner Ehre in seinem Reich. Es ist nicht der Glanz
seiner Gerechtigkeit und seines Friedens. Werden wir arm! So arm, daf}
die Not der Welt, wie unseres eigenen Herzens und Wesens in eins ver=
schmilzt und aufschreit zu dem Gott, der allein unsere Hoffnung sein
kann, der Kraft, Wahrheit und Leben aus sich selbst ist und unersch&pf-
lich spenden kann und will. Kehren wir um zu ihm! Und wiren wir in
der dulersten Ferne zu ihm und er in der duflersten Ferne zu uns, der
Welt, wie sehr spiiren wir, dafl er es ist! Und es gibt doch keine Ferne,
die sich durch ihn nicht zur Nihe wandeln liee, keine Finsternis, die
nicht von seinem Licht erreicht werden kénnte, keinen Tod, der nicht vor
seinem Leben weichen miifite. Fassen wir diesen Glauben im Angesicht
unserer Welt und threr Lage! Er ist das wahrste Weihnadhtslicht, das
wir entziinden kdnnen! Denn ist nicht das die gréfite Vermessenheit und
der grofite Wahn unserer heutigen Welt, dafl sie in allen ihren Lagern

479



(das «christliches weithin nicht ausgeschlossen) ohne diese Umkehr und
diesen Glauben Leben und Zukunft der Menschen und Vélker schaffen
will, dafl sie auch die stirksten Schlige, die furchtbarsten Katastrophen,
die realste Drohung der Vernichtung und die umfassende Tiefe der Men~
schennot und Weltnot nicht als Ruf zur Umkehr und zum Reich zu er~
fassen vermag und erfassen will? Die Umkehr bahnte den Empfang des
Heils an. Die Nicht-Umkehr férdert die Macht der Finsternis und ihrer
Werke unter allen Vélkern und an allen Menschenseelen. Sie ist die
eigentliche Kraft alles B&sen, aller Liige, alles Verbrechens, das die heu-
tige Welt im Groflen und im Kleinen erfiillt und in immer neuen schreck-
lichen Formen aufbricht. Wir mdgen es nach allen Seiten hin beklagen
und bekdmpfen, es fehlt uns doch die eigentliche Kraft dagegen, die Got~
teskraft, die sich ausdriickt in dem «Wunderrat, starker Gott, Ewigvater,
Friedefiirst». S

Wie die Nicht-Umkehr, so férdert auch der Nidht-Glaube, der
Glaube ohne die Gotteskraft, alle Machte der Finsternis, alle Formen des
Totalitarismus und alles andere G&tsenwesen mehr als die Janusmaske
der westlichen Ideale sie bannen kann, Denn in ihnen wirkt, wie in ihrem
Gegner, der eine Frucht aus threm Wesen ist, im tiefsten Grunde etwas
Antidhristliches, ein gegen den lebendigen und kommenden Herrn ge-~
richteter Geist, der sich doch immer wieder zu allen Zeiten als Gewalt~
geist und Gewaltglaube schlieflich im Kriege entlidt.

Es ist und bleibt Finsternis, solange und wo dieser Geist herrscht, und
die Vélker siedeln unter ihm im «Todschattenlandes, siec werden heute
durch ihn dem Abgrund der Vernichtung zugelockt. Denn immer noch
meinen die Volker und ihre Fithrer, sie hitten ihn in ihrer Gewalt, sie
kdnnten ihn gebrauchen als «Ordnungsmacht» fiir einen heiligen Zwedk
und werden ihm ausgeliefert sein wie nie zuvor und dem Triumph der
Holle dienen. ‘

Fir die prophetische Weissagung der Bibel ist es nun, im Gegen~
saty zu unserem landldufigen Christentum, das gerade an diesem Punkte
einen seiner folgenschwersten und widerchristlichsten Kompromisse mit
der Welt und ihrem Geist geschlossen hat, bezeichnend, dafl sie das
Licht des Gottesreiches und seine Verkdrperung in dem Christus aufstei~
gen lafit iiber die Zerbrechung des Kriegs~ und Gewaltwesens. Die
Christusherrschaft bedeutet zusammen mit allem andern, was sie in sich
befallt, diese Zerbrechung, dieses Feuergericht {iber den Blutmantel des
Krieges. Der Christus Gottes ist der Friedefiirst. Das ist gewifl mehr
als der «Pazifismus» im allgemeinen meint und meinen kann (er ist ja
nur eine Mahnung, die an die Stelle eines Verrats der «Christen» ge-
treten ist), aber wirklich mehr und nicht weniger und erst recht nicht das
Gegenteil davon! Er ist die Kraft und die Wahrheit des Friedens gegen
allen Krieg. Er wird sich auch als die Gotteskraft gegen den totalen Krieg
erweisen. Wir m8gen von einer Rechtsorganisation der Vélker viel er~
warten — bekommt sie nicht von daher ihre leste Kraft, ihre Unbedingt~

480



heit, ja miindet sie nicht ein in den Dienst an der Christusherrschaft in
einem wahren Bruderreich der V3lker, wird sie ein Irr-Licht werden, das
sich immer weiter von uns entfernt und durch keine gréflere oder klei-
nere «Polizeiaktion» zu verwirklichen sein wird. Weihnachten kénnen
wir doch nur noch recht feiern, wenn wir hiniibertreten zu dem «Sohn», -
dem die Herrschaft gegeben ist, die der Eifer des lebendigen Gottes stiitst
mit Recht und Gerechtigkeit und die sich im Frieden erfiillt.

Dieser Kampf muf} sich entscheiden. Er darf nicht linger eine Sache
der Bibel-Lesung, des Kultus, der Gesangbuchlieder bleiben — und des
Verrats, der Heuchelei oder des Unglaubens. Er mufl angenommen wer-~
den als das, was er ist: als Sache Gottes und seines Christus, dem sich
der Glaube nicht mehr linger entzichen darf, um des Gewissens willen,
um der Wahrheit Gottes willen, um der Liebe Christi willen. Christus
und die Kriegswelt waren in Wahrheit nie zu vereinbaren. Aber nun
wird es in unserer Zeit vllig offenbar werden, dafl der Krieg keine Ret~
tung, sondern nur noch die Vernichtung bringen kann. Das darf uns zur
Gewiflheit und zur Kraft werden. Das auch zur rechten groflen Freude
und zum Zeugnis der Freude in dieser traurig, ja schwermiitig gewor~
denen Welt.

Immer war mit Christus, wenn er voll und ganz als der «Sohn» an~
genommen wurde, der uns «gegeben» ist, das verbunden, was das Jesaja~
Wort so grofartig ausdriickt: « Wunder — Rat — Kraft — Held — Ewig~
vater — Friedefiirst.» Gott selbst das Wunder und das Wunder schaf-
fend, mit seinem Rat und seiner Kraft unter den Menschen. Wie haben
wir ihn allzu lange und allzu menschlich und auch allzu hochmiitig nach
unserem Menschenmafistab gemessen, statt nach thm und durch ihn
Mensch zu werden, Kind, Sohn und Tochter Gottes und der Herrschaft
des Vaters zu dienen, wie es der Sohn — Fleisch geworden — getan hat,
und wie er, «zur Rechten der Majestit in der Hshe», nun weiter wirkt,
bis er alle seine Feinde unter seine Fiifle getan hat. |

Es mufl zu einer neuen Christuserfassung und Christusverwirks
lichung unter uns und den Vé&lkern kommen, zur Erfassung des Christus
Gottes, des Christus, der Geist und Leben ist, Wahrheit und Liebe, Frei~
heit und Geredchtigkeit, des Christus, der das Haupt der Menschheit vor
Gott und der Welt und der Sohn ‘Gottes vor den Vélkern und allen
Maichten ist, des Christus, der Herr ist und vollends werden soll zur Ehre
Gottes des Vaters. Des Christus, in dem die véllige Menschwerdung
Gottes sich der Menschenwelt mitteilt, in sie eingeht, eine neue Schdp~
fung schafft, des Christus, der eine wirkliche Erlésung des Menschen ist
und wirkt von Schicksal und Schuld, von Elend, Angst und Tod, der ihn
frei madht fiir Gott und sein Reich, da} er nicht mehr Knecht irgend
welcher «Michtes sein mufl, sondern «Schns geworden ist und immer
mehr wird, der dem Vater dient in seinem Reich und fiir sein Reich.

Der Christus, der in Kirchen, Dogmen, Theologien, in Konfessionen
und Christentiimern aller Art so stark zum blofien Wort geworden war,

481



zur Weihe und Sanktion der Welt und ihrer Michte — er tritt nun

wieder hervor als die Macht und Kraft und Liebe Gottes, die grenzen-

ll(c)se Heilandskraft und Heilandsstimme Gottes zur Welt und allen Vi~
ern. '

Das ist das wahre Licht, das Gott in die Nacht und Finsternis der
Welt hinein bereitet hat und dessen Vollendung uns verheiflen ist mit
einem neuen Himmel und einer neuen Erde, worinnen Gerechtigkeit
wohnt. Darin werden wir iber die Frage nach der Weihnachtsfeier hin-
ausgehoben zum Gotteslicht der Weihnacht selbst, werden wir frei zu
seiner Aufnahme, gerufen als seine Zeugen, bestimmt und geheiligt zu
seinem Kampf in der Welt und fiir sein Reich. Albert Bhler

Der Heilige Laie, Louis Lavelle

In seinem letsten Werk «Vier Heilige» ist der grofie, eben verstor-
bene franzésische Denker Louis Lavelle besonders darum bemiiht ge-
wesen, zu zeigen, daf} es unter uns noch Heilige gibt, und zwar in die~
sem Sinne, daf es immer Menschen gibt, die im Sichtbaren Zeugen eines
inneren Unsichtbaren sind. Deshalb sei es wichtig, fihrt er fort, dafl der
Heilige unter uns lebe, dafl er dem Elende des Daseins unterworfen sei,
daf} er sogar unter ihm erdriickt scheine, damit alle rein weltlichen Werte
uns gleichgiiltig wiirden, und schliefllich, damit er auf leuchtende Weise
lehre, dafl die eigentlichen Giiter anderswo ligen. Das Besondere des
Heiligen, so fiigt er noch hinzu, bestehe darin, «dafl er uns die Bander
zwischen den beiden, materieller und geistiger Welt, aufdecke, oder bes~
ser, dafl es zwar nur eine Welt gebe, aber doch mit einer hellen und einer
dunkeln Seites. Der Heilige mag ein Gelehrter, ein Theologe, Begriin-
der eines Ordens sein, nicht im Berufe ruht seine Heiligkeit. «Der Heilige
mag Weltmann sein, mag sich in eine einfache Arbeit vertiefen, einsam
und doch offen, beschrénkt auf einige wenige Gewohnheiten, von denen
manchmal vereinzelte, gewdhnliche oder ungewdhnliche, Gesten uns zu~
kommen, die aber immer auf das natiirlichste bisher als verzwickt ange~
sehene Lagen entwirren, manchmal auch ein verinnerlichtes Lacheln, das;
ohne die Dinge an sich zu verindern, sie in ein helleres Licht stellt. Der
Heilige gestaltet das Leben zu einem endlosen Wunder . .. Suchen wir
also den Heiligen neben uns, den Heiligen in uns, den wir zu entpuppen
kaum je gewillt sind.»

Greift man im Frankreich der jiingsten Zeit einige Beispiele auf, so
erinnert man sich alsbald daran, dafl da von der Heiligkeit einer Simone
Weil oder eines Emanuel Mounier gesprochen wurde. Und heute nun
darf man diese Vokabel, mit gleichem Rechte, auf Louis Lavelle anwen~
den, der uns vor seinem verfrithten Tode — es ist kein Zufall — ein
Buch iibér die Heiligkeit vermacht hat. Um die grenzenlose Mannigfal-

482



	Das Licht in der Finsternis

