
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 11

Artikel: Karl Barth zum Problem des Krieges

Autor: Heering, G.J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139536

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139536
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wenn ich im strahlenden Sonnenschein über eine blühende Wiese gehen
würde. Und ich lächle im Dunkeln dem Leben, wie wenn ich irgendein
zauberhaftes Geheimnis wüßte, das alles Böse und Traurige Lügen straft
und in lauter Helligkeit und Glück wandelt. Und dabei suche ich selbst
nach einem Grunde zu dieser Freude, finde nichts und muß wieder
lächeln über mich selbst. Ich glaube, das Geheimnis ist nichts anderes
als das Leben selbst; die tiefe nächtliche Finsternis ist so schön und weich
wie Sammet, wenn man nur richtig schaut.» Glaubt man nicht einen
chassidischen Heiligen zu vernehmen?

So denken wir sie uns und so bleibt sie uns: in der finstern Nacht des

jahrelangen Kerkers durchströmt und durchstrahlt von der innern
Helligkeit ihres Seins. Daß die begnadete, von Liebe und Leben leuchtende
Gestalt das Opfer einer gemeinen Mörderbande wurde - es wäre nicht
im Sinne Rosa Luxemburgs und nicht im Sinne dessen, was uns ihr Leben
und Sterben lehrt, darüber in wilder Verbitterung nufelos zu klagen. Viel
eher würde sie es verstehen und uns mit ihren wehen, wissenden Augen
zulächeln, wenn wir mit ihren Worten sprächen: «So ist das Leben, und
so muß man es nehmen, tapfer, unverzagt und lächelnd - trofe alledem.»
Das ist ihr Vermächtnis an die Überlebenden aus der Revolution, die
mit ihrem und des Freundes Leben zusammenbrach: ein tapferer Glaube
an den Sieg trofe dem blutigen Unterliegen. Aber nicht nur einen Glauben

hat sie uns hinterlassen, sondern eine Wirklichkeit. Wie eine große
unschuldige Sonne strahlt uns aus der Nacht ihres Lebens und Todes ihre
Seele entgegen, strahlt über menschliche Verworfenheit und Niedrigkeit,
über Dumpfheit und Trägheit und Verbrechen: der Sieg der unsterblichen
Liebeskraft, der menschlichen Reinheit und Opfergröße - trofe alledem.

Margarete Susman

Karl Barth zum Problem des Krieges
I.

Im jüngst erschienenen Band seiner Kirchlichen Dogmatik (III/4) hat
Karl Barth unter dem Titel «Das Gebot Gottes des Schöpfers» eine Ethik
vorgelegt, die eingehendes Studium verdient. Es ist die Ethik eines
weitblickenden, scharfsinnigen und unabhängigen Mannes. Von der christlichen

Freiheit her gelangt er zur christlich normierten Ehrfurcht vor dem
Leben als dem Geschenk, dem Auftrage und dem Geheimnis Gottes -,
einer Ehrfurcht, die sich kritisch unter anderem mit dem Selbstmord, der
Schwangerschaftsunterbrechung, der Euthanasie und der Todesstrafe aus-
einandersefet. Von hier aus wendet er sich dem in unseren Tagen so
besonders dringlichen Problem des Krieges zu, womit er sich auf den meist
kompreß gedruckten Seiten 515-538 beschäftigt; eine wichtige Betrach-

440



tung, in die er audi mein Buch «Der Sündenfall des Christentums»
einbezieht.

Es ist ein eigenes Gefühl, ein Buch fast ein Vierteljahrhundert nach

seinem Erscheinen kritischer Behandlung unterworfen zu sehen. Es erschien

im Sommer 1928, die deutsche Übersefeung 1930, Barths Kritik 1951.
In 23 Jahren kann sich vieles ändern, besonders in unserer hastenden Zeit.
Tempora mutantur, nos et mutamur in illis. Barth weiß ja aus eigener
Erfahrung, wie christliche Glaubenslehren, selbst recht zentrale, radikaler

Änderung unterworfen sind. Desto mehr wird sich etwas ändern können

bei Anschauungen, die aus dem Glauben hervorgehen und zugleich
auch in besonders enger Beziehung zu den wechselnden Umständen der
Zeit stehen —, wie es eben beim Problem des Krieges der Fall ist.

In großen Zügen hege ich die gleichen Anschauungen wie vor 25
Jahren. Die Nebenlinien sind einer in sich notwendigen Änderung
unterworfen. Als ich mein Buch schrieb (Winter 1927/28), hegten wir noch
Vertrauen in den Völkerbund (I), sefete Dänemark sich mit der
gänzlichen Abrüstung als Beweis dieses Vertrauens auseinander und arbeiteten

auch in den Niederlanden einflußreiche politische Parteien für das
gleiche Ziel (II). Ferner hatten einige prinzipielle Dienstverweigerer, die
den sittlichen Mut und die Kraft aufbrachten, um für ihre Überzeugung
einzustehen und auch zu leiden, die Regierung der Niederlande veranlassen

können, das Gesefe für die Befreiung der Dienstverweigerer aus
Gewissensgründen vor das Parlament zu bringen, das von diesem 1923
in Kraft gesefet wurde (III). Die zweite und dritte Phase hat die Schweiz
nicht gekannt, die dritte leider bis auf den heutigen Tag nicht. — Wir
meinten damals, den rechten Weg eingeschlagen zu haben. Auf unseren
internationalen Konferenzen erfuhren wir warmes Interesse aus allen
Ländern und konnten uns damals nicht denken (zwar habe ich in meinem
Buch, besonders in der 3. Auflage von 1933, davor gewarnt), daß ein
zweiter Weltkrieg unmittelbar bevorstünde.

Wenn Barth also unseren relativen Optimismus kritisiert, hat er
wohl recht, jedoch auch ein recht leichtes Spiel. Wir haben, wie auch er,
dieses und jenes gelernt. Und wichtiger ist ein zweites: wenn Barth mir
vorhält, daß ich in meinen Ausführungen von 1928 die Eschatologie
vernachlässige und zu wenig achte auf «die Entartung der Eschatologie und
von daher auf die Überschätzung und dann auch falsche Interpretierung
der Gegebenheiten und Gesefee dieser Welt» (S. 520), dann hat er
wiederum recht. Auch in dieser Hinsicht habe ich umgelernt. Meine mir
nahestehenden Mitarbeiter wissen, daß ich — falls es mir vergönnt ist,
mein Buch nochmals umzuschreiben — dem Glauben an das kommende
Reich Gottes mehr Bedeutung einräumen werde.

Mein wichtigstes Bedenken gegen Barths Behandlung meines Buches
ist aber, daß er sich damit begnügt, einige Äußerungen hervorzuheben,
gegen die er Einwände vorzubringen hat; daß er aber keinen Hinweis
bringt auf die vielen Seiten, denen er vonHerzen zustimmt und die meines

441



Erachtens nicht ohne Einfluß auf seine Bearbeitung der Frage gewesen
sind. — Wir wollen uns aber lieber darüber freuen (denn es geht schließlich

nicht um mein Buch, sondern um die Sache!), daß Barth unserer Kritik

an der Haltung der Kirche hinsichtlich der Kriegsfrage (die für sie
viel zu wenig eine wirkliche Frage ist!) so weitgehend beipflichtet.

Auch Barth hält fest, daß die 314 unter Anwesenheit von Kaiser
Konstantin in Arles tagende Synode den ursprünglichen christlichen Standpunkt

verleugnete und den Dienstverweigerer mit der höchsten Strafe,
nämlich mit der Exkommunikation, belegte: «Diese prinzipielle, die
Blankobereditigung zum Kriegführen» und die anschließende theologische

«Begründung» des «gerechten Krieges» war eine äußerst gefährliche
Schwenkung der Kirche gegenüber den Gesefeen und Wegen dieser
Welt; alle Kontrolle und Kritik drohte verloren zu gehen. «Es ist schon
wahr, daß hier eine besondere und heute immer unerträglicher werdende
christliche Verkehrtheit vorliegt» (S. 521).

Von einem «Sündenfall des Christentums» aber soll hier nach Barths
Meinung nicht die Rede sein: «man nehme nicht allzu rasch allzu große
Wort in den Mund» (S. 520). Zu rasch? Nach 1600 Jahren? Nach der
endlosen Prozession der Schande und des Elends, die von jenen Beschlüssen

ausgegangen ist? Wie dem auch sei, ich bin noch immer dankbar, daß
dieser scharfe Titel meines Buches sich mir damals, allen dogmatischen
Bedenken zum Trofe, geradezu aufdrängte. Der Titel der französischen
Übersefeung «Dieu et César» ist ebenso richtig und überdies ruhiger,
klassischer. Der holländische und der deutsche Titel aber ist wie ein
Bolzen, der von innen in die Mauern der Kirche gedrungen ist und dort
bleiben soll, bis er seinen Dienst getan hat. Wie ein Thüringer Pfarrer
mir schrieb: «Der Sündenfall des Christentums wird immer mehr offenbar.»

Trofe der Ablehnung meines Titels wendet sich Barth mit gleicher
Schärfe gegen die «nachkonstantinische Kriegstheologie», die «aus einer
Art Panik, dem Kaiser doch nur ja zu geben, was des Kaisers ist, die
heilsame Distanz» (S. 521) zwischen Kirche und Staat, welche allein
weiterhin Kritik ermöglicht hätte, nicht zu wahren wußte und bis in unsere
Zeit unter mißbräuchlicher Verwendung von Bibelworten den Krieg
rechtfertigt. In ihrer bereitwilligen Anerkennung des «gerechten Krieges»
übersah die Kirche, daß weitaus die meisten Kriege um der Macht oder
materieller Vorteile willen geführt werden, und daß nur mit dem
«seltenen, sehr seltenen Fall des gerechten Krieges» (S. 531) zu rechnen ist.
Dabei bemerkte die Kirche nicht einmal «den Verlust des Gespürs für
das nun doch unerhört Außerordentliche: die Möglichkeit des Massen-
tötens von Staats wegen» (S. 521). So kam sie dazu, «den Krieg in ihr
eigenes christliches Lebenssystem ganz gemütlich einzubauen» (S. 522).
So konnte sie keine Friedensmacht sein, nicht einmal eine Bremse wider
den Krieg. So gab sie eben dem Staate «carte blanche für den Griff nach
der ultima ratio nach außen, für die Veranstaltung eines staatlich organi-

442



sierten Massentötens ohne darauf aufmerksam zu machen, daß dieses
Massentöten Massenmord sein könnte» (S. 522).

Barth wendet sich gegen eine Reihe hervorragender Theologen,
gegen Th. Haering, W. Herrmann, A. Schlatter, P. Althaus und auch

gegen E. Brunner, die alle den Krieg «vom Wesen des Staates bzw. von
der geschichtlichen Existenz der Völker her zu rechtfertigen versucht
haben» (S. 523). So wird der Krieg zugleich mit dem Staate verherrlicht,
so entstehen die nationalistischen Schul- und Jugendbücher, aus denen
auch Theologen oft ihre Weisheit holen. An diesem Punkte bedarf die
Theologie wohl dringend der «Entmythologisierung».

Auf keinen Fall darf nach Barth die christliche Ethik aussprechen, daß
die «Gewaltausübung das Wesen des Staates sei» (S. 522). Die normale
Aufgabe des Staates besteht nach innen und nach außen nicht darin,
menschliches Leben zu vernichten, sondern menschliches Leben zu erhalten

und zu fördern. Die biologische Weisheit, daß zur Erhaltung und
Förderung des Lebens auch Lebensvernichtung gehöre, hat in der Ethik
als Norm und Regel keinen Raum. Der Staat, den die christliche Ethik
bejahen kann und muß, ist nicht das mythologische Urwaldtier, das
Ungeheuer mit dem Januskopf, das jeden Augenblick bereit ist, Tausende
zu Tötern und andere Tausend zu Getöteten zu machen. Die normale
Aufgabe des Staates besteht darin, den Frieden so zu gestalten, daß er
dem Leben dient, den Krieg aber gerade fernhält. Wird der Staat
gezwungen, Krieg zu führen, dann ist diese Tatsache als abnorm zu betrachten,

als eine Aufgabe in anormalem Notzustand, als des Staates opus
alienum. Verzichtet die Kirche ihrerseits darauf, ihren ganzen Einfluß
gegen den Krieg geltend zu machen, dann ist sie kein Licht in der Welt
mehr, dann ist sie zur Finsternis geworden. Wirft sie ihr Gewicht nicht
entscheidend in die Waagschale, dann ist sie ein dummes Salz geworden,
ein stummer Hund, der sich dann auch nicht wundern soll, von allen
Seiten mit Füßen getreten zu werden. Muß diese Sorge (die Schmach der
Rechtfertigung jedes Krieges von sich zu tun) für die christliche Ethik nicht
viel vordringlicher sein als die, daß sie ein Stück weit mit der der
Pazifisten1 verwechselt werden könnte? Wie könnte es anders sein, als daß
sie in der Tat mit diesen ein gutes Stück weit zusammengehen muß?
(Vgl. S. 522, 524).

Ebenso wohltuend wie diese ungeschminkte Kritik ist Barths
Mahnung, die Verantwortung nicht abzuwälzen auf den Kaiser, auf den
Staat, auf die Obrigkeit, von der es doch heißt, daß sie im Namen Gottes
handelt und gebietet, - wie dies die christliche Ethik zu tun gewohnt war.
So wird das persönliche Gewissen um seine Wirksamkeit betrogen, man
macht den Staat «zu dem seelenlosen, despotischen, menschenfresserisdien
Tier aus dem Abgrund» (S. 532) und erweist ihm einen denkbar schlechten

Dienst. Es ist ja der Mensch selbst, der Mann oder die Frau, der das

1 Barth spricht von «Pazifisten» im Sinne des englischen Sprachgebraudis;
Antimilitaristen.

443



Werk des Tötens vorzubereiten, zu fördern und schließlich persönlich zu
vollbringen hat. Der christliche Staatsbürger ist von Gott persönlich
gefragt: darf dies sein? Der Staat hat.keine göttliche Vollmacht, auch die
Mehrheit des Volkes kann fehlen. «Die Kriegsfrage muß auch als
persönliche Frage gestellt und beantwortet werden.» Ist ein Kriegsziel vom
christlichen Standpunkt aus verwerflich, dann soll die Kirche den Mut
haben, auch Nein zu sagen, «sie müßte der Regierung und der Majoriät
im Staate gegenüber freilich das Odium der Unzuverläßigkeit auf sich
nehmen und das ganze Risiko solcher revolutionären Staatstreue tragen
müssen. Und sie müßte gegebenenfalls ihrerseits auf Bedrohung gefaßt,
zum Leiden bereit sein. Wer sagt ihr, daß sie vom Risiko der Propheten
dispensiert sei? Der Staat soll mit einer Kirche rechnen müssen, die heute

zum Dienst, morgen aber zur Dienstverweigerung aufrufen kann. Hier
würde der Staat in der Kirche auf seine wesensmäßige Schranke stoßen,
die doch als solche auch sein tiefster Grund und Halt ist. Und wo sollte
es dem Staat heilsamer sein, mit seiner Schranke rechnen zu müssen, als
da, wo es um seine ultima ratio geht, und damit um die Frage, ob er sich
als Träger der göttlichen Ordnung bewähren oder in deren Verkehrung
zum Massenmörder werden sollte?» (S. 538).

Mit dieser eindringlichen Frage schließt Barth seine ernsten und
wertvollen Ausführungen ab.

IL
So wie Barth sich weitgehend unserer Meinung anschließt, so können

auch wir es hinsichtlich der seinigen tun. Audi wo er den «Pazifisten»
vorwirft, daß sie den Zusammenhang des Krieges mit dem ihm
vorausgehenden Friedenszustand übersehen und darum die kriegstreibenden
Momente zu wenig berücksichtigen. Solche Leute gibt es, es gibt sie noch
heute.

Wo Barth aber in seiner Darlegung stets wieder die Möglichkeit
eines «gerechten Krieges» anerkennt, können wir uns ihm nicht anschließen.

- Bevor wir ihm grundsäfelich entgegnen, haben wir auf zwei
Faktoren hinzuweisen, die ihm zu seinen diesbezüglichen Schlußfolgerungen
die Bahn geebnet haben: seine optimistische Staatsauffassung und seine
ebenfalls optimistische Schau der Kirche.

1918 bis 1930 hatte Barth nicht viel Interesse für Kultur, Gesellschaft
und Staat, für alles, was sich auf dieser dem Gericht anheimgestellten
Welt befindet. «Welt bleibt immer Welt.» Der Aufstieg Hitlers ließ ihn
die gefährliche Seite dieses Negativismus und die Bedeutung des rechten
Staates erkennen: nur der Rechtsstaat kann einer Ungeheuerlichkeit wie
dem Nationalsozialismus begegnen. Von da an wuchsen sein Interesse
und seine Wertsdiäfeung des Staates. In der Kontroverse der mehr
pessimistischen Staatsauffassung eines Augustin und eines Luther und der
mehr optimistischen eines Thomas von Aquin und eines Calvin entschied
er sich für die lefetere. Ebensowenig wie Calvin selbst wollte er doppelte

444



Moral gelten lassen: Staat und Kirche sind beide an Gottes Wort gebunden,

mögen sie sich in ihren Funktionen auch noch so sehr unterscheiden,

- mit den Worten Calvins: Staat und Kirche sind das linke und das rechte

Auge, beide erst bilden das Angesicht. In seiner 1938 erschienenen Schrift
«Rechtfertigung und Recht» stellt Barth dem «Gegenüber von Kirche und
Staat in der Gemeinde des Neuen Testaments» (K. L. Schmidt) den «positiven

Zusammenhang beider Bereiche» entgegen. Er anerkennt, daß der
Staat «dämonisch» werden kann, dies bedeutet aber, daß er dann sein
Wesen verleugnet. Dieses Wesen des Staates steht für Barth in
Zusammenhang mit den «Mächten» von Römer 13, 1 und 7, die er als
«Engelmächte» deutet. Diese Mächte schüfeen den Staat wider die Dämonen und
das Tier aus dem Abgrund und weisen ihn auf das Gebiet, wo Christus
in Gottes Namen herrscht: «Wo das Neue Testament vom Staate redet,
befinden wir uns grundsäfelich im christologischen Bereich» (S. 20).

Die exegetische Frage, ob die Mächte von Römer 13 tatsächlich als
Engelmächte zu verstehen sind, lassen wir auf sich beruhen, ebenso die
Frage, ob unsere Welt, die in unseren Tagen ein großes Heerlager wird
und vom Gedröhn der Kriegsvorbereitungen widerhallt, in der alle
Angelegenheiten und Aufgaben beiseite geschoben und verdrängt werden
durch die Dringlichkeit der Aufrüstung, nun wirklich der Meinung günstig

ist, das Kriegeführen sei ein opus alienum des Staates. Zu seiner
optimistischen Beurteilung des Staates als eines mit Christus verbundenen
Wesens haben wir aber eine kritische Bemerkung zu machen. Meines
Erachtens entspricht das Bild des Geschichtsphilosophen F. Meinecke mehr
der Wirklichkeit: «Die Staatsräson ist eine Maxime des Handelns von
höchster Duplizität und Gespaltenheit, sie hat eine der Natur und eine
dem Geiste zugekehrte Seite und hat, wenn man so sagen darf, ein
Mittelstück, in dem Naturhaftes und Geistiges ineinander übergehen.»
(Die Idee der Staatsräson, 2. A. 1925, S. 6.) Und weiter: «Zum Wesen

und Geiste der Staatsräson aber gehört es gerade, daß sie sich
immer wieder beschmufeen muß durch Verletzungen von Sitte und Recht,
ja allein schon durch das ihr unentbehrliche Mittel des Krieges, der trofe
aller rechtlichen Formen, in die man ihn kleiden mag, den Durchbruch
des Naturzustandes durch die Normen der Kultur bedeutet. Der Staat
muß, so scheint es, sündigen» (ebda S. 15). «Wir sehen in der Geschichte»,
sagt Meinecke gegen Ende seines fesselnden Werkes, «nicht Gott, sondern
ahnen ihn nur in der Wolke, die ihn umgibt. Nur zu viele Dinge aber
gibt es, in denen Gott und Teufel zusammengewachsen sind. Zu ihnen
gehört voraus, wie Boccalini zuerst gesehen hat, die Staatsräson» (ebda
S. 542). Diese Staatsräson ist das Prinzip des staatlichen Handelns, das
Bewegungsgesefe des Staates. «Die Kontemplation kann nicht müde werden,

in ihr Sphinx-Antlife zu blicken, und kommt ihr doch nie ganz auf
den Grund. Dem handelnden Staatsmann aber darf sie nur zurufen, daß
er Staat und Gott zugleich im Herzen tragen müsse, um den Dämon, den
er doch nicht ganz abschütteln kann, nicht übermächtig werden zu lassen»

445



(ebda S. 542). - Auch Barth weiß ja: «Der Staat als Staat weiß nichts von
Geist, nichts von Liebe, nichts von Vergebung» (Rechtfertigung und
Recht, S. 31). So möge sich denn der Christ, der immer und überall aus
dem Evangelium zu leben hat, vor dieser Macht hüten - er möge sie im
übrigen ehren und ihr dienen. Wo ein Mensch in ein Handgemenge auf
Leben und Tod verwickelt wird, da verliert er das, was ihn zum Menschen
macht, es ist nichts Menschliches mehr an ihm. Ein Staat jedoch, der das
Gleiche tut in einem Kriege, geht seines Wesens nicht verlustig und
bleibt ganz und gar ein Staat, ja, nach Hegel und andern großen Denkern
erweist er da gerade seine Macht und Majestät am deutlichsten. Diese
Tatsache zwingt uns, den Staat weniger optimistisch zu betrachten als
Barth.

Gleicherweise ist auch die Schau der Kirche bei Barth zu optimistisch.
Dies mag uns bei einem Manne befremden, der seinerzeit mit Recht Otto
Dibelius' «Jahrhundert der Kirche» aufs Korn nahm mit seinem scharfen
«Quousque tandem?», darin er fragte, ob denn diese Selbstüberschäfeung
der empirischen Kirche nie ein Ende nehmen werde. Heute ist es Barth
selbst, der der empirischen Kirche zu viel Ehre erweist, wenn er ihr die
Möglichkeit zur Kontrolle, Bekämpfung und Leitung des Staates
zuerkennt. Es ist gerade einer der traurigen Folgen des historischen Sündenfalls

des in der Kirche organisierten Christentums, daß es seit jenem Fall -
außer in den Zeiten der klerikalen, päpstlichen Vorherrschaft - den Willen

nicht aufbrachte, sich eine andere Meinung zu erlauben und seine
Überzeugung derjenigen des Staates entgegenzuhalten. Es ist ja auch
nicht leicht: hinter Kirche und Staat steht das gleiche Volk, seine Leidenschaft

macht sich auch in der Kirche breit - eine Leidenschaft, die in Zeiten
der Spannung systematisch erregt und wach gehalten wird. Nur eine Kirche
kräftigen Glaubens und klarer Führung, die ihre Selbständigkeit zu wahren

weiß, kann dem entgegenwirken. Gerade dieser Selbständigkeit aber
ist sie verlustig gegangen. Höchstens gegenüber einer fremden Besefeungs»
macht vermag sie sich aufzuraffen, nicht aber gegenüber dem eigenen Volk
und dem eigenen Staate. Sie sucht ihre Ehre gerade darin, eine nationale
Kirche zu sein und den nationalen Interessen zu dienen. Und selbst die
internationale, die katholische Kirche vermag sich dem nicht zu entziehen.

So wie die Kirche im Laufe der Geschichte mit den irdischen Mächten
zusammengewachsen ist, entbehrt sie der eigenen Stellungnahme gegenüber

Volk und Staat (auch wenn sie meint, eine solche zu haben). Selbst,
wenn sie für einen Augenblick zu dieser Stellungnahme gelangen könnte,
fehlt ihr die Kraft zu einer dementspredienden Haltung, zu einem Protest,

geschweige denn zu einem Widerstand. Und überdies wünscht sie
auch gar nicht zu dieser eigenen Stellungnahme zu gelangen, auch wenn
sie das Gegenteil behauptet. Im modernen Staat, der längst seine eigenen
Wege gegangen ist und sich in seiner Staatsräson um keine kirchliche
Meinung mehr kümmert, ist die Kirche in den Hintergrund und in die

446



Abhängigkeit gedrängt worden. Der Staat führt, die Kirche leistet
Gefolgschaft. Der Staat sefet das Ziel, die Kirche stimmt zu. So war es, als
der Krieg von 1914 ausbrach, auf beiden Seiten. So war es auch im zweiten

Weltkrieg. Jedes Volk meinte, unter der Führung seines Staates im
Recht zu sein und einen gerechten Krieg zu führen, und überall hat die
Kirche diese Überzeugung untermauert. So wird es im dritten Weltkrieg,

den Gott verhüten möge, wiederum sein. Heute schon sind die
USA und Rußland mit ihren Satellitenstaaten und Satellitenkirchen fest
und aufrichtig überzeugt (Volk wie Kirche), das Recht auf ihrer Seite

zu haben. Beim militärischen Vorgehen in Niederländisch-Indien war
es ebenso. Die Einsicht kommt erst nachher. Und wenn schon die Einsicht
gleich zu Anfang da wäre - die Kirche als solche würde es doch nicht

wagen, Widerstand zu leisten. Man denke sich nur, sie würde - wie
Barth dies in Aussicht stellt - «gegenüber der Regierung und der Majorität

im Staate das Risiko der revolutionären Staatstreue auf sich nehmen»
und behaupten, diese sei unter den gegebenen Umständen die wahre
Staatstreue! Der Staat wird sich bedanken! Man denke sich nur, sie würde
es wagen, in Tagen der Spannung «ein gefährliches Zeugnis abzulegen
und das Odium der Unzuverläßigkeit auf sich zu nehmen!» - «Es soll ja
einmal Propheten gegeben haben», sagt Barth. Man denke nur an Jeremia.

- Gewiß. Doch erstens: was eine prophetische Persönlichkeit vermag,
ist einem Kollektiv verschiedener Personen noch lange nicht möglich. Und
zweitens: Wohl ist die Kirche Christi unter Einwirkung des Heiligen
Geistes mit einem prophetischen Charakter in diese Welt getreten, nach
ihrem Sündenfall aber hat sie diesen prophetischen Charakter eingebüßt.
Nach ihrer verhängnisvollen Konzession an den weltlichen Staat, als sie
das völlig unchristliche Kriegshandwerk ohne eine einzige Einschränkung
erlaubte und den Widerstand dagegen als Gottlosigkeit brandmarkte,
ist sie zu sehr der Welt gleich, zu sehr ein Teil der Welt geworden, als
daß sie fortan noch die Kraft und die Selbständigkeit aufbringen könnte,
um Widerstand zu leisten. Wer in Zeiten der Entscheidung das «prin-
cipiis obsta»2 vernachlässigt und sich mitschleppen läßt, der hat sich selbst
der Möglichkeit grundsäfelichen Widerstandes begeben. Bevor wir von
der Kirche eine eigene und selbständige Haltung erwarten dürfen, wird
sie auf ihre verhängnisvolle Konzession zurückkommen müssen, zu einer
neuen Erkenntnis des dämonischen Krieges aus geklärter Einsicht und
gestärktem Glauben, - sie muß es wieder wagen, das Kreuz zu tragen.
Diese Revision ihrer selbst, diese Bekehrung werden nicht möglich sein
ohne die Einwirkung des Heiligen Geistes, auf die wir alle warten. Da
der Geist aber noch verzieht, verharrt die Kirche in ihrer Haltung und
wirkt in unseren Tagen mit an der Hölle von Korea.

2 «Wehre den Anfängen».

447



Ill
Und damit gelangen wir zu der zentralen Frage, wo sich unsere

Wege trennen. Barth sefet sich ein für einen «relativen Pazifismus», der

je nach den Kriegszielen zwischen ungerechten und gerechten Kriegen
unterscheiden will. Gerechte Kriege sind zwar «selten, sehr selten», aber

es gibt sie offenbar doch. Barth will die Motive scharf unterscheiden:
gekränkte Ehre, Geltungsdrang, die «Meinung, sich selbst eine geschichtliche

Mission zuschreiben zu können», - das alles «kann kein berechtigter

Grund sein, eine kleine oder große Kriegsmaschine in Bewegung zu
sefeen». - «Auch die Existenz oder Nichtexistenz* eines Staates ist übrigens

nicht in jedem Fall ein berechtigter Kriegsgrund»: «Jeremia hat das

Volk von Jerusalem und Juda bekanntlich zur Unterwerfung
aufgerufen.» - «Nur da, wo ein Volk und Staat ernsten Grund hat, die Preisgabe

seiner Selbständigkeit nicht verantworten zu können, kann ein
berechtigter Kriegsgrund überhaupt in Sicht kommen — da darf und soll
das Volk sich wehren» (S. 528 f.). Dann ist der Krieg eine Angelegenheit

des Glaubensgehorsams, dann soll das Volk sich nach Gottes Gebot
wehren. Dann soll der Christ als Staatsbürger Ja sagen, ein «christliches
Ja». Das beharrliche Nein «des ethischen Absolutismus der Pazifisten»
ist «Auflehnung gegen Gottes Gebot». Die radikalen Pazifisten, die dafür

halten, es sei unter allen Umständen nicht erlaubt, Krieg zu führen,
sind an die Konsequenz ihres Standpunktes gebunden, «sie sind keine
freien Menschen mehr, keine, die auch frei bleiben wollen» zur freien
Entscheidung (S. 536).

Wir möchten Barth vorerst fragen, ob er denn wirklich meine, es
könnte sich je ein Volk finden, das bereit ist, seine Existenz oder
Nichtexistenz als ungenügenden Grund der Abwehr zu betrachten. Wie wir
gesehen haben, ist ein Staat nicht nur eine ethische, sondern auch eine
natürliche Größe, die sich behaupten will. - Zweitens: Barth ist doch wohl
auch der Meinung, daß jedes Volk, das sich behaupten will, in seiner
natürlichen Freiheit einen zureichenden Kriegsgrund finden wird. - Drittens:

daß auch jedes Volk nötigenfalls ein sittliches Gut aufzuzeigen hat,
das des bewaffneten Schufees wert ist. Barth beeilt sich ja, den Fall eines
genügenden Kriegsgrundes gegenüber einem Angriff auf die Schweizerische

Eidgenossenschaft für gegeben zu bezeichnen, überzeugt, ein
solches sittliches Gut sei in seinem Vaterlande vorhanden (S. 529). Jedes
Volk aber glaubt dasselbe. Der Amerikaner verteidigt die sittliche Freiheit,

der Russe die sittliche Gleichheit usw. usw. Jeder sieht es von seinem
Standpunkt aus. - Und viertens möchten wir Barth fragen, ob er mit
dem Beispiel der verfolgten und unterdrückten ersten Christen vor
Augen an seiner Meinung festhalten kann, daß bei einem Verlust der
erwähnten natürlichen Güter eines Volkes «auch sein geistliches Verhältnis

zu Gott auf dem Spiel steht» (S. 529). Was schwer fällt, sehr schwer
fällt, ist deswegen nicht unmöglich, und sicher nicht bei Gott. Und die

448



Früchte des Leidens eines satten und selbstgenügsamen Volkes, die
unverhofft aufbrechenden geistigen Kräfte können viel geringer, aber auch
viel stärker sein als wir es uns denken. Es müssen vielleicht alle
Sicherungen zerbrochen werden, bis das Evangelium wieder wie einst glüht
und leuchtet in dieser Welt.

Unsere wichtigste Frage aber heißt: kann man denn wirklich die
Gewalt des Krieges mit Christus gedanklich verbinden? Barth kann es. Das
wissen wir seit 1938, und darum waren wir ob seinen Ausführungen in
K.D. HI/4 nicht überrascht. Im September 1938 hat Barth dem tschechischen

Theologen Hromadka die erschreckenden Worte geschrieben: «Jeder

tschechische Soldat, der dann streitet und leidet, wird es auch für
uns - und, ich sage es heute ohne Vorbehalt: er wird es auch für die
Kirche Jesu Christi tun» (Eine Schweizer Stimme, 1945, S. 58). Für viele
Hundert ernste Christen, die mit dem Problem des Krieges rangen, war
dies ein befreiendes Wort: Gott sei Dank, wir brauchen uns nicht stören
zu lassen und können allenfalls losschlagen. In der holländischen
Wochenschrift «Woord en Geest» (14. April 1939, Übersefeung eines in
Oltingen und Gelterkinden gehaltenen Vortrags, 2. Teil) sagte Barth
nochmals: «Wir wollen unsere freie Schweiz behalten! Es darf alles
geschehen, was diesem Ziele dient, auch die bewaffnete Verteidigung unseres

Landes.»
«Es darf alles geschehen, was diesem Ziele dient.» Alles! Und alles

geschah dann auch in dem Kriege, der dann ausbrach. Alles. Audi das
Unerhörte. Audi das Schlimmste. Aber es mußte sein. Der Lehrer der
Kirche hatte gesprochen und freie Bahn gegeben. Und heute, angesichts
eines möglichen dritten, noch schlimmeren Krieges, gibt er wiederum
freie Bahn. Alles! Denn er weiß doch: kein kriegführendes Land läßt sich
moralische Fesseln anlegen. Wenn der Krieg «gerecht» ist, darf alles
geschehen, was dem Siege dient. Alles, auch wenn es noch viel abscheulicher

ist als das, was der lefete Krieg uns vor Augen geführt hat. Es darf
sein! Denn so dient man ja der Kirche Christi. Gott gebietet und
erwartet von uns ein «christliches Ja».

Diese Ansichten sind nun meines Erachtens grundfalsch. Bei einem
christlichen Denker lassen sie sich mir nur aus zwei Gründen erklären.
Erstens: dieses Dilemma ist für einen Menschen sehr schwer. Es ist hart,
sehr hart für einen natürlichen Menschen, sein Vaterland mit allem, was
es an geliebten Gütern enthält, aufzugeben. Es ist hart, sehr hart für
einen sittlichen Menschen, ohnmächtig zusehen zu müssen, wie eine
unsittliche Gewalt sittliche Güter bedroht -, wenn er zugleich überzeugt ist,
daß nur Gewalt dem Einhalt gebieten kann. Diese Gewalt aber heißt:
die Barbarei loslassen und selbst üben. Der Christ in uns (der auf Erden
den alten Adam nie ablegen kann) findet sich hier vor dem gordischen
Knoten. Was Meinecke von Fichte geschrieben hat, läßt sich auch von
Barth sagen: er löst den Knoten nicht, er schneidet ihn entzwei: es darf
sein!: «Alles darf geschehen, was diesem Ziele dient.»

449



Die zweite Ursache der rigorosen Schlußfolgerung Barths: Eine wichtige

Vorbedingung des «gerechten Krieges», mit welcher die Kirchenväter

und Reformatoren sich ernsthaft beschäftigt haben, fällt bei ihm
außer Betracht: der «modus rectus». Wenn jene sich bei der Behandlung
dieser Vorbedingung in Illusionen wiegten, läßt sich für Barth noch nicht
das Recht daraus ableiten, sich die Behandlung dieser Frage einfach zu
schenken. Daß er dies tun konnte, ist wohl der Tatsache zuzuschreiben,
daß er den Krieg als ein abstractum behandelt. Er weiß nicht mehr
darüber zu sagen, als daß der Krieg eine «Massentötung» ist, die bei einer
Verkehrtheit des Kriegszieles zu einem «Massenmord» werden kann.
Das zweite ist abscheulich, das erste ist, wenn das Kriegsziel gut ist,
erlaubt. Es will uns nicht recht deutlich werden, wie dieser Reinigungsprozeß

des Krieges verlaufen soll. Es sei denn, man akzeptiere die bekannte
Lösung: der Zweck heiligt die Mittel, alle Mittel. - Und noch weniger
wird uns vor Augen geführt, wie diese Massentötung vor sich geht. Daß
die Unterscheidung von Armee und Zivilbevölkerung (Frauen und
Kindern) aufgehoben ist, daß der Bakterien- und Gaskrieg vorbereitet wird,
was die Bombardierung von Rotterdam, Coventry und Dresden bedeutete,

was eine einzige Atombombe auf Hiroshima und Nagasaki
bewirkte, was wir in dieser Richtung noch zu erwarten haben -, das alles
wird nicht mit einem Wort angedeutet. Der Krieg selbst - um ihn handelt

es sich doch - der Betrieb des Krieges wird dem Leser nicht zur
Wirklichkeit. Ist er für Barth überhaupt eine Wirklichkeit? So unbewegt,
so formell, so scholastisch wird die ganze Frage behandelt! Wo hören wir
den Notschrei des gepeinigten Gewissens, wie wir ihn vernehmen beim
Historiker Johan Huizinga, der so wenig Antimilitarist war wie Barth
selbst? «Auch wenn, schrieb Huizinga, diese Art der Kriegsführung nie
Wirklichkeit wird, «dann wird doch die Tatsache allein, daß der
Bakterienkrieg ernstlich geplant war, ein ewiger und infamer Schandfleck
bleiben auf einem infamen Geschlecht». Ja, «angesichts eines solchen
satanischen Hohnes auf das Urprinzip der Welt stünde es einer schuldigen

Menschheit besser an, in ihrer eigenen Unwürdigkeit unterzugehen»

(In den Schatten von morgen, 1935, S. 79). - Und ein holländischer

Physiker, der ebenfalls kein Antimilitarist ist, mußte vor dem zweiten

Weltkriege angesichts der Rüstungen ausrufen: «Es gibt Dinge, von
denen ich hoffe, daß das holländische Volk sie nicht zulassen wird, auch

wenn es ob dieser Weigerung zugrunde gehen sollte.» Auch er aber
wird gewußt haben - und sonst hat ihn der zweite Weltkrieg eines
Besseren belehrt - daß keine kriegführende Nation auf ein Mittel verzichtet

- mag es nodi so abscheulich sein -, das ihr den Effekt garantiert, die
Niederlage vermeiden und den Sieg gewinnen läßt. Für den sittlich
denkenden Menschen ist die schwerste Anschuldigung gegen den Krieg nicht
die Tatsache, daß es zu diesen und jenen «Auswüchsen» kommt (diese
sind notwendigerweise unvermeidlich). Vielmehr: der Krieg wird
geführt und beherrscht durk einen unsittlicken Intellekt, der, gelöst von

450



jeder moralìscken Basis, entbunden von jeder sittlichen Norm, nur noch

fragt nach dem, was den Gegner zerschlägt. Tatsächlich, nur wenn man
zugibt, daß «alles gesdiehen darf, was dem Ziele dient», kann man einen
«gerechten Krieg» konstruieren. Solange man aber überzeugt ist, daß der
Zweck die Mittel nicht heiligt, daß ein Lebenszusammenhang besteht
zwischen dem Zweck und den Mitteln und daß dies vor allem heißt, daß
die unheiligen Mittel das Ziel verderben und entheiligen -, solange wird
man sich in diesem Punkte Barth nicht anschließen können. Es ist
verständlich, daß diejenigen, welche den Krieg als durch die Not gebotenes
Mittel rechtfertigen wollen, es wohl noch über sich bringen, von Gott
und von seinem Gebot zu sprechen, daß sie aber selten das Wort «Christus»

gebrauchen. Es gereicht Barth zur Ehre, daß er dieses Spiel, das
für einen Christen kein ehrliches Spiel ist, nicht mitmachen will und
unumwunden von einem Kämpfen (das heißt: Krieg führen) für die Sache

Jesu Christi spricht. Es ist ehrlicher, es ist aber auch schrecklicher.

Unserseits können wir uns Christus inmitten der physischen und
moralischen Greuel des Krieges nicht anders vorstellen, als daß er die
Hände ringt über all dem, was seine Nachfolger glauben tun zu dürfen.
Es ist gewiß konsequent, wenn ein holländischer Feldprediger auf die
Frage, ob er sich einen Kampfflieger vorstellen könne, der vor dem
Bombenabwurf auf die Stadt zu seinen Füßen Gottes Segen auf sein Werk
erbittet, antwortete: «Ja, das kann ich!» Wir würden in solchen Augenblicken

lieber einen Fluch hören, und wir glauben: der Himmel auch.
Wo nicht nur der Mensch, sondern auch die Barmherzigkeit hingemordet
wird, wo der Mensch, für den Christus geboren und gestorben ist, als
Material gilt, das man braucht und vernichtet, da wird Christus geschlagen,

sein Evangelium verhöhnt und Gottes Name entehrt.
Und dann sollte man als Christ nicht protestieren und sich nicht einmal

weigern dürfen, dies alles mitzumachen, wenn nur das Ziel «gerecht»
ist und keine «üble Sache»? Dann sollte man also diese entsefelich «üblen
Sachen» des Krieges nicht zurückweisen dürfen, weil man unter Gottes
Gebot zur Teilnahme verpflichtet ist? Und eine Rückweisung wäre also
«Auflehnung gegen Gottes Gebot»? In diesem Punkte ist Barth selbst
gegenüber der Kirche im Rückstand geblieben, die in ihren ökumenischen

Kundgebungen (zum Beispiel Oxford 1937) diese prinzipiellen
Dienstverweigerer, die «conscientious objectors», in Schüfe nahm und
ihnen ihre Hilfe zusagte. Das Gewissen dieser Leute empört sich nicht
nur wider die ungerechten Kriegsziele, als vielmehr vor allem wider den
Krieg als solchen, weil sie ihn als erlaubtes Rechtsmittel ablehnen. Wir
sind dankbar für diese Äußerungen, auch wenn wir wissen, daß die meisten

Diener der Kirche und Theologen noch an der Seite Barths stehen
und es ablehnen, die Dienstverweigerung als eine innerhalb der Kirche
legitime Haltung anzuerkennen.

451



IV
Aus welchen Ursachen ist Barth und den meisten Theologen diese

Einsicht verschlossen? Es ist, als trügen sie Scheuleder, sobald sie auf den
grauenhaften Widerspruch zwischen Evangelium und Krieg stoßen. Wir
vermuten die Ursache dieser Haltung zum großen Teil in der Tatsache,
daß sie allzu schnell ihr Interesse auf den Staat als den Wahrer der
Rechtsordnung richten. Zu dieser Wahrung bedarf er der «Machtmittel»,
wozu auch der Krieg gehört. Sie berufen sich dabei auf Römer 13,
obschon Paulus an dieser Stelle nicht den Krieg unter «Obrigkeiten» im
Auge hat. Wohl versucht Barth, das Wesen des Staates und den Krieg
zu unterscheiden, verbindet den Krieg dann aber wieder als «opus alie-
num» mit dem Staate. Infolge dieser vorausgesefeten Verbindung der
Kriegsfrage mit dem Staate bleibt man im Raum des Naturrechtes stekken.

Die «Machtmittel» - die zugegebenermaßen viele Menschenleben
fordern (doch das «Leben ist der Güter höchstes nicht») - werden keiner
näheren Untersuchung unterworfen, nicht einmal beschrieben. Und
ebensowenig läßt man in diesem Kapitel das Evangelium erklingen, wie es

aus Christi Mund erklungen ist, wie er selbst es uns vorgelebt hat.
Solcherweise aber werden die Gewissen nicht geschärft; sie werden vielmehr
abgestumpft. Und man wird sich nicht wundern dürfen, wenn dann der
Gegensafe nicht erkannt und die Diskrepanz nicht eingesehen wird. Solche

Theologen lassen sich vielzuviel von Seiten der Juristen beeinflußen oder
sind selbst zu sehr Juristen, fällen zu formelle Urteile, als daß sie noch

gute evangelische Theologen sein könnten.
Gott ist ein Gott des Rechtes und ein Gott der Liebe. Recht und Liebe

sind zwei Begriffe, zwei Räume, die es deutlich zu unterscheiden gilt, die
aber nie geschieden werden dürfen. Ein Recht, das von der Liebe gelöst
ist, darin kein einziges Element des Erbarmens mehr zu finden ist, darf
für das christliche Bewußtsein nicht mehr als Recht gelten. Ein gnadenloses

Recht ist kein Recht mehr, denn es hat keinen Anteil mehr an jener
Gerechtigkeit, in der Liebe und Recht sich berühren. Darum darf der
Krieg, und insbesondere der moderne totale Krieg, dessen Opfer die
ganze Zivilbevölkerung ist, für das wahrhaft christliche Bewußtsein
niemals als «Recht» gelten.

Doch nochmals: neben der Frage nach dem Recht bleibt die andere
Frage, ob das Evangelium von Gottes Erbarmen jemals mit dem Kriege
zu versöhnen wäre. Und auf diese Frage antworten wir von Herzen:
Nein! und wir glauben, es sei dies ein wirklich «christliches Nein».

Man warnt uns: durch diese Haltung wird die Erde der Rechtlosigkeit
und Zerrüttung preisgegeben. Sie wird eine barbarische Erde, eine Wildnis

werden. Unsere Antwort: das wird wohl ebenso die Folge des nächsten
Krieges sein. Es bleibt nur zu fragen, welche Zerrüttung verhängnisvoller
sein wird. Aus solchen Überlegungen aber wird keine christliche
Entscheidung hervorgehen. In Christus hat Gott uns das Mittel des Krieges
verboten. Dieses Verbot steht höher als jedes Gebot. Uns Christen bleibt

452



einfach nichts anderes, als daß wir nach anderen Mitteln und Wegen
suchen, um das Leben und die Kultur des Volkes zu schüfeen. Ob uns
dies mit Gottes Hilfe gelingen wird, das wird die Zukunft zeigen. Gandhi
hat uns hier beschämt. Wir haben von ihm zu lernen. Auf jeden Fall aber
gibt es kein empirisches, konkret bestimmbares «Gut auf Erden», das als
das «höchste Gut» gelten darf, für welches der Mensch alles einzusefeen
hätte, auch das Unrecht. Es gibt für den Christen nur ein höchstes Gut:
das Reich Gottes. Und es hat uns befremdet, daß Barth an diesem Punkte,
wo die größte Spannung zwischen Kultur und Reich Gottes aufbricht, die
Eschatologie außer acht gelassen hat. Wir unterschreiben noch immer,
was die Minderheit der holländischen oekumenisdien Kommission, die
1939 des längeren über «Die Kirche und die internationalen Beziehungen»

beraten hat, in ihrem Bericht feststellte: «Wenn schließlich die
Umstände auf Erden so sind (einstweilen aber können wir uns noch schwerlich

damit abfinden), daß das, was in dieser Welt als ,Recht' gilt, nur
durch den Krieg gewahrt werden kann, dann wird sich für uns daraus
ergeben, daß wir in dieser Spannung zwischen Christentum und Kultur,
zwischen Reich Gottes und Reich der Welt, uns auf die Seite des Reiches
Gottes stellen. Die Bibel ruft uns auf, um Gottes heiligen Namens willen
diese Möglichkeit ins Auge zu fassen.»

Nach Barth hat die Kirche hinsichtlich des Krieges zwei Funktionen:
1. soll die Kirche gegenüber dem Kriege eine besondere Distanz wahren:
«Die Kirche, die Theologie hat zuerst und vor allem diese distanzierende,
diese hinausschiebende Bewegung zu machen» (S. 522). 2. «Die Kirche
soll nicht den Pazifismus predigen, sie soll aber von Fall zu Fall dafür
sorgen, daß die Stimme dieser ruhigen Vernunft, solange es irgend eine
Möglichkeit dazu gibt, laut wird und zu Gehör kommt (S. 526 f.). - Dies
alles ist irgendwie selbstverständlich, auch sehr erwünscht und notwendig.
Abgesehen aber von der Frage, ob die Kirche in Tagen der Spannung,
inmitten eines der Propaganda unterstellten Volkes, dessen Teil sie durch
ihre Glieder ist, immer über die nötige politische Einsicht, die psychologische

Freiheit und die moralische Kraft verfügen wird, um «von Fall zu
Fall die Stimme der ruhigen Vernunft erklingen zu lassen» - noch
abgesehen davon glauben wir nicht, daß die Kirche damit ihren prophetischen
Auftrag erfüllt hat. Das Erste und Wichtigste hat sie damit unterlassen.
Und dieses Erste und Wichtigste ist nicht politischer Art - in dieser Hinsicht

ist die Kirche nicht sachverständig -, sondern schlägt in das Gebiet
des christlichen Verhältnisses zwischen Gott und Mensch, zwischen dem
Menschen und seinem Nächsten, also der direkt evangelischen Ethik. Da
befindet sich die Kirche in der «arena mea». - Und diese erste und
wichtigste Aufgabe besteht darin, daß sie - nicht erst im lefeten Moment der
Spannung, wenn die Angst regiert und die Gemüter erhifet sind, sondern
von Stund an, auch im «tiefsten Frieden» und zu jeder Zeit - das Mittel
des Krieges brandmarkt als ein unerlaubtes Mittel zum Zweck, als ein
Mittel, das in schreiendem Widerspruch steht zu allem, was Christus

453



will, als ein Mittel, darauf niemals Gottes Segen, doch immer Gottes
Fluch lasten wird.

Das Wirken für den Frieden, wie Barth es der Kirche zuteilen will,
ist angesichts der sittlichen Greuel des Krieges zu zahm, zu schwächlich.
Und überdies nimmt diese zahme und gegebenenfalls zustimmende
Einstellung, die sich nicht an das heranwagt, was zuallererst an die Hand
genommen werden muß, der Kirche die Kraft, ihre wichtigste Pflicht
hinsichtlich des Krieges zu erfüllen. Diese Pflicht besteht nicht darin, sich
einigermaßen vom Kriege zu distanzieren, sondern in dem, was ich am
Schlüsse des «Sündenfalls des Christentum» unter dem Titel «Wir sind
mehr als Pazifisten» schrieb: «Es gilt, das Evangelium vom Gedanken des

Krieges zu lösen.» Dieser der Kirche anhaftende Gedanke schändet das
Evangelium, das sie predigt, lähmt ihre werbende Kraft unter der Jugend
und unter den Heiden, diese Idee verunmöglicht es der Kirche, als eine
wirkliche Macht des Friedens in dieser Welt aufzutreten. Die Welt kann
in der Kirche, die bis auf den heutigen Tag in jedem Kriege nicht ein
entgegen- sondern ein mitwirkender und inspirierender Faktor war, nicht
die Gestalt des Friedens entdecken. Der Friede Christi ist ihr fremd und
wird ihr fremd bleiben, solange sie in ihrem Sündenfall verharrt.

Man zeihe uns nidit des Hochmutes. Wir wissen, daß wir keineswegs
besser sind als unsere Mitchristen, die uns in mancher Hinsicht
übertreffen. Aber in der Frage, um die es hier geht, hat Gott uns die Augen
geöffnet. Hier steht die Kirche, die wir lieben und der wir dienen, wider
das Licht des kommenden Reiches, als eine Blinde, von Blinden geführt.
In der Bedrängnis um ihretwillen bitten wir Gott, daß er seinen Heiligen
Geist wehen lasse über ihre verhärteten Begriffe, auf daß sie sich dem
Lichte zuwende, ihre Schande von sich tue, ihr Kreuz aufnehme und lebe.

Oegstgeest-Leiden G. J. Heering

WELTRUNDSCHAU

Churchill wieder am Ruder Als bei den Unterhauswahlen vom
25. Februar 1950 die Labourpartei

nur mit einer ganz knappen Mehrheit ins Parlament zurückkehrte, da
sprachen wir an dieser Stelle von einer Funktions-, ja Existenzhrise der
britischen Demokratie, deren Überwindung nur vom endgültigen, klaren
Durchbruch der einen oder anderen der beiden politisch-sozialen
Grundströmungen zu erwarten sei, die sich jefet innerhalb des britischen Volkes
gegenüberstünden (Vergi. Märzheft der «Neuen Wege» 1950). Die
erneuten Wahlen, die am 25. Oktober dieses Jahres stattfanden, haben
noch keine Erfüllung dieser Erwartungen gebracht. Die Konservative

454


	Karl Barth zum Problem des Krieges

