Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 11

Artikel: Erinnerung an Rosa Luxemburg
Autor: Susman, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-139535

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-139535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erinnerung an Rosa Luxemburg

Der Name Rosa Luxemburg ist weltbekannt; aber wenn man ihn
hért, denkt man an Kampf, an die grofle Kampferin, man denkt auch
vielleicht an die grofle wissenschaftliche Leistung, die diese Frau voll-
bracht hat. Man denkt an Parteitage, an Kommunismus, Straflenkimpfe,
vielleicht auch an die dunklen Gefingnisse, in denen sie jahrelang
schmachtete, an das grauenvolle Ende, das sie fand — an diese ganze har~
teste, bitterste und furchtbarste Atmosphire der Wirklichkeit, in der sich
ihr Leben und Wirken nach auflen sichtbar abspielte. Und unwillkiirlich
malt sich auch in diesen Farben ihr Bild selbst, man sicht eine harte, dii~
stere, fast mannliche Frau in scharfen Umrissen in die proletarische Be-~
wegung eingezeichnet, eine Erscheinung, die mit Wort und Tat ganz im
Sffentlichen Wirken aufgeht. '

" Wie anders — wie erschiitternd anders ist das Bild, das uns aus ihren
Briefen entgegentritt: aus diesen Briefen aus dem Gefingnis, die eine
ganze Welt innerer und duflerer Herrlichkeit vor uns ausbreiten. Ja —
auch duflere Herrlichkeit, obwohl sie aus der engen, dunklen Zelle, hdch-
stens aus dem jammerlichen kleinen Gefingnishof kommen; denn alles
Auflen wiederstrahlt nur ihr Innen: Herrlichkeit, Schénheit, lebendigste
Offenbarung finden die Augen dieser Begnadeten iiberall - zwischen den
Pflastersteinen des Gefingnishofes, in dem Leben und den eigentiimlichen
Schicksalen der kleinen Tiere, die dort nisten, im Blithen und Wachsen
der kargen Pflanzen um sie her, der paar Baumkronen, die tiber die
Mauer winken, vor allem aber in der Luft, in dem Flug und den Stim-~
men der kleinen, geliebten, so gut gekannten Végel, in den schimmern-~
den, weich geballten Wolken — im Kleinsten wie im Gréfiten, im Nidh-
sten wie im Fernsten lebt, blitht, redet ihr die Welt. Mehr Leben und
Reichtum, mehr Entziidken an neuer Offenbarung lebt in diesen Gefing-
nisbriefen als in mancher Schilderung fremder Linder und Zonen aus der
Feder weitgereister Manner. Noch die einsame, schlaflose, schwarze
Nacht im Gefingnis durchstr&mt sie mit einer geheimnisvollen, brennen~
den Freude, mit der unendlichen Seligkeit des Lebens, das in ihrem eigen~
sten Innern aufbliiht. ' ' '

Es ist, als hitte sie in der Nachtigall im Gewitter, von der sie einmal
so ergriffen schreibt, unbewufit ihr eigenes Leben gezeichnet: «Und mitten
in all dieser gespenstischen Stimmung schlug pléglich vor meinem Fenster
auf dem Ahorn die Nachtigall! Mitten in all dem Regen, im Wetterleuch~
ten, im Donner, schmetterte sie wie eine helle Glodke, sie sang wie be~
rauscht, wie besessen, wollte den Donner iiberténen, die Dimmerung

erhellen . . ., ich hab’ nie so Schénes gehért.»
' Das schrieb sie aus ihrem achten Gefingnis, aus dem sie bald darauf
ins neunte {iberfiihrt werden sollte, an die Frau ihres Freundes Karl Lieb~
~ knedht. Und wie sie tiber diese zarte, sensible, offenbar wesentlich kiinst-
lerisch gerichtete: Natur in diesen Briefen den ganzen Reichtum ihres

435



verstehenden Herzens ausschiittet, wie sie sie in das weiche Tuch ihrer
Liebe gleichsam einhiillt, so ist es auch, als fithlte sie sich ihr ganz und gar
verwandt in einer tiefen Hingabe an das Schéne, in welcher Gestalt immer
es ihr in threr Abgeschiedenheit begegnet. «<Wenn es solche Farben, solche
Formen gibt», ruft sie jhr einmal angesichts einer grofien, glinzenden
Wolke zu, «dann ist das Leben schdn und lebenswert, nicht wahr?»

Ist das die unermiidliche, leidenschaftliche Parteikimpferin, die auf-
riittelnde Straflenrednerin, die so scharf ins &ffentliche Leben eingrei-
fende, dem Staat so gefahrvolle Persénlichkeit, die da in der tiefen Ein-
samkeit der Gefangenschaft sich der Seligkeit des eigenen Innern, der
Liebe zu allem Lebendigen hingibt, die wie der innigste, weltloseste My~
stiker an den paar diirftigen Dingen um sie her die tieferen Gesetse des
Lebens abliest, sich wie der reinst kiinstlerische Mensch an Natur und
Dichtung immer neu berauscht, wie ein Falter begliickt von einem Kelch
in den andern sinkt? Verbot ihr nicht ihr reines Empfinden fiir Schénheit
und Anmut, wie es aus jedem dieser Briefe spricht, das der Frau so
schlecht anstehende Wirken auf offener Strafle? Verbot ihr nicht ihre
durch Einsamkeit und Studium gereinigte Geistigkeit, sich an die Massen
auf der Strafle zu wenden? Wurde ihr nicht an der Fiille geistiger Giiter,
die sie genieflend und erkennend in sich aufnahm, die ganze geistige
Armut und Diirftigkeit der paar parteipolitischen Propagandagedanken
klar? Ja, muite nicht die materialistische Herkunft des Sozialismus als
Partei ihr so geistig gerichtetes Wesen abstoflen? Wo ist zwischen der
geistigen Persénlichkeit dieser Briefe und der lauten, Fanfaren schmet-
ternden Parteikimpferin die Briicke?

Dagegen erhebt sich die ganz andere Frage: Wie kam es, daff vor
mehr als einem halben Jahrhundert das Herz eines jungen, noch fast
kindlichen Madchens, das in denselben Verhiltnissen wie andere junge
Biirgermadchen jener Zeit aufgewachsen war, so michtig von der Frage
nach der Not und dem Elend ihm fremder Menschen erschiittert wurde,
von dem Drang, den unbekannten Briidern zu helfen, dafl es alles tat und
auf sich nahm, alles lieff und alles litt, um sein einziges Ziel zu erreichen:
ihnen Hilfe zu bringen?

Es ist unter ihren Briefen der vielleicht ergreifendste und aufschlufi-
reichste von allen, in dem die Briicke zwischen diesen beiden Seiten ihres
Wesens ploglich sichtbar wird. In ihm schligt die tiefe, innere Seligkeit
des Erlebens um in unermefBliches Leid, weil lebendige, wehrlose Ge~
schdpfe, ein Paar vor einen Lastwagen gespannter ruminischer Biiffel,
die eine Ladung alter Uniformen in den Gefingnishof ziehen, von einem
im Kriege verrohten Soldaten bis aufs Blut — wértlich bis aufs Blut — ge-
peinigt, zerrissen und gepeitscht werden. «Sonitschka, die Biiffelhaut ist
sprichwdrtlich an Dicke und Zihigkeit, und die war zerrissen. Die Tiere
standen dann beim Abladen ganz still, erschdpft, und eins, das, welches
blutete, schaute dabei vor sich hin mit dem Ausdruck in dem schwarzen
Gesidht und den sanften, schwarzen Augen, wie ein verweintes Kind. Es

436



war direkt der Ausdruck eines Kindes, das hart bestraft worden ist und
nicht weil}, wofiir, weshalb, nicht weifl, wie es der Qual und der rohen
Gewalt entgehen soll . . . ich stand davor und das Tier blickte mich an,
mir rannen die Trinen herunter — es waren seine Trinen, man kann um
den liebsten Bruder nicht schmerzlicher zucken, als ich in meiner Ohn~
macht um dieses stille Leid zudkte.»

Das ist es: Das Leben in seiner in sich kreisenden, seligen Fiille ist
durch das mensdhliche Tun verleit. Der Mensch greift ein, der durch seine
eigenen Einrichtungen von seiner eigenen, schlichten Natur gewaltsam
losgerissene Mensch greift ein in das Leben der schuldlosen Kreatur. Es ist
der Mensch, wie man ihm auf Schritt und Tritt begegnet, in der Geschichte
wie im Leben, im Krieg und nach den beiden Kriegen mehr als je — und wie
ihn die reinen, wahrhaftigen, dem Leid und der Freude lebendig gesfine~
ten Menschenseelen nie ertrugen; wie ihn diese allem Lebendigen so selig
und schmerzhaft aufgetane Seele nimmermehr ertragen kann. Und aus
der brennenden Unertriglichkeit des Geschehens kommt bei solchen Na~
turen die Frage: wie kam es? und dann die Fragenreihe: Wie sollte es
sein? Wie kann man es 3dndern? Was kann ich, ich selbst, der ich diese
Zustinde nicht will, nicht ertrage, dagegen tun? Wie kann ich helfen, bes~
sern, lindern? Und indem diese Fragen i{ibermichtig werden, geschieht
das Opfer: alles Erkennen und Wissen und Bilden, jeder Traum von
Gliidk und Liebe und Schdnheit tritt in den Dienst der einen Sehnsudht,
des einen Willens: zu helfen.

Es war eine Rede gegen die Soldatenmiflhandlung, die Rosa Luxem-
burg im Jahre 1915 ins Gefingnis gebracht hatte, von dem sie dann wei~
ter von Gefangnis zu Gefingnis wandern sollte, weil man ihre ungeheure
Gefahr fiir die Kriegsgesinnung, die gewaltige Wirkung, die von ihr
ausging, erkannte und scheute. Keine Erkenntnis der tieferen Lebens~
zusammenhinge also, keine der religids erlebten Gewiflheiten ihres Her~
zens, keine Wiirdigung und Verkiindung reinster Schénheit, wie sie sie
zu erleben und auszusprechen vermochte, trieb sie zum Reden, und hatte
sie von jeher dazu getrieben — nur eine dunkle, nackte, alltigliche Er~
fahrung. Alles Wissen, Sehnen und Schauen trat still hinter dem Leid
ihrer Briider zuriick.

Darum war sie Sozialistin, weil nur in dieser Partei ihr der Kampf
mdglich schien fiir die Entrechteten, Enterbten. Sicher war der Sozialis~
mus bei ihr trot der streng wissenschaftlichen Begriindung, die sie ihm
als Schiilerin des in seiner echten Tiefe verstandenen Marx gab, nicht
eine Lebensanschauung im Sinne einer bestimmten Uberzeugung von
den Zusammenhingen des Lebens; denn eigentlich sah sie, die aus jeder
Blume, aus jedem Grashalm sich Schénheit und ErschlieBung zu trinken
vermochte, das Leben von einer anderen Seite an. Sie war, so seltsam es
scheinen mag, im Grunde ihres Herzens mit allen Lebenserscheinungen,
auch denen, deren grausame Hirte sie so klar erkannte und durdhlitt,
wie durch eine ihr gewordene unfafiliche Gnade versshnt, von ihrer Not-

437



wendigkeit im Ganzen des Lebens durch ein tiefes, fast mystisches Wis~
sen {iberzeugt. <Sie fragen in Threr Karte: «Warum ist alles so? Sie Kind,
so ist das Leben seit jeher, alles gehdrt dazu! Leid und Trennung und
Sehnsucht. Man muf} es immer mit allem nehmen und alles schén und
gut finden. Ich tue es wenigstens so. Nicht durch ausgekliigelte Weisheit,
sondern einfach so aus meiner Natur. Ich fiihle instinktiv, dafl das die
einzig richtige Art ist, das Leben zu nehmen, und fiihle mich deswegen
wirklich gliicklich in jeder Lage. Ich m&chte auch nichts aus meinem Leben
missen und nichts anders haben, als was war und ist.» Und immer wieder
kehren in ihren Briefen die mahnenden Worte: Seien Sie ruhig und hei~
ter. Selbst unter dem schmerzlichsten, qualvollsten ihrer Briefe, in dem
ihre ganze Seele vor Leid zittert, schreibt sie zuletst: «So ist das Leben,
End so mufl man es nehmen, tapfer, unverzagt und lichelnd - trots alle~
aem.x»

Dies «Trots alledems ist das Siegel ihres Lebens und ihres Todes ge-~
worden: in diesem Zeichen lebte sie und starb sie; im Zeichen eines ste~
tigen, stindigen immer wiederkehrenden Sieges des allesumfassenden
Geistes, der allversShnenden Seele, der allverbriidernden Liebe iiber den
brutalen Ungeist, das seelenlose Auseinanderfallen, die ungeheure Lieb~
losigkeit der Welt, in der sie lebte. Denn der wunderbare innere Friede,
der aus all ihren Briefe strdmt, ist ja nicht nur der einer mit dem eigenen
Schicksal VersShnten, sondern auch der einer Seele, die alles Lebendige,
selbst noch das Hiflliche und Gemeine mit der Kraft einer segnenden
Liebe umsdhliefit und so in ithrem Herzen gleichsam erldst. Weit ent~
fernt davon, die Menschen und Dinge mit irgendwelchem Optimismus
zu betrachten, von der Grafllichkeit und Grausamkeit des Daseins viel~
mehr bis in die Wurzeln ihres Lebens {iberzeugt und verwundet, war
ihr der notwendige, ja offenbar in einem tiefen, unaussprechbaren Sinn
gerechte Zusammenhang des Ganzen dennoch immer einer lebendigen
Offenbarung gleich gegenwirtig. So war sie ihrer Natur nach eigentlich
das Gegenteil einer Empdrerin — vielmehr ein allem Lebendigen wirk~
lich sich an~ und einschmiegendes Wesen. Nichts von der Entzweitheit
mit der Natur, der Heimatlosigkeit in der Unmittelbarkeit des Lebens,
wie sie gerade der Parteileidenschaft so oft entspricht, finden wir bei ihr,
der die Natur unmittelbare Heimat und ErschlieBung war. Die leiden~
schaftliche Kommunistin, die Freundin und Mitarbeiterin Karl Lieb~
knechts, die als «die hervorragendste Fiihrerin der sozialistischen Inter~
nationale, als die genialste Vertreterin des wissenschaftlichen Sozialis~
mus seit Marx und Engels» bezeichnet wird, macht selbst einmal das er~
staunliche Gesténdnis: «Innerlich fiithle ich mich in so einem Stiickchen
Garten oder im Felde unter Hummeln und Gras viel mehr in meiner
Heimat als auf einem Parteitag.» Und wenn sie dann fortfihrt: «<Sie wis~
sen, ich werde trosdem hoffentlich auf dem Posten sterben, in einer Stra~
Benschlacht oder im Zudhthauss — so ahnen wir die ganze Grdfie dieses
Opfers. Weder ihr Temperament noch ihre Erkenntnis kann sie, nach

438



diesen Briefen zu schlieflen, auf die duflerste Linke getrieben haben: auch
thr Sozialismus muf} ein «Tro alledem» gewesen sein. Er war vielleicht,
nur ohne den dimonischen Einschlag, etwas Ahnliches wie das Zuriidk~
geben der Eintrittskarte zur groflen Weltharmonie, wie bei Iwan Kara~
masoff, dem der Preis: das Leiden eines, auch nur eines unschuldig ge~
quilten Kindes, fiir den Glanz dieser allgemeinen Erldsung und Verssh~
nung zu hoch erscheint.

Denn fiir sie, die {iberstrémend Lebendige, Allgenieflende lag in dem
Leben, das sie auf sich nahm, der Verzicht auf die hschsten Gliter: auf
Fiille eigensten Schauens und lebendiger Lebensschdnheit, auf alle so
tief in ihrer Seele wurzelnden Triume bis empor zur Selbsterldsung —
um der Menschen willen, denen alle diese Giiter durch ihre dufleren Um-~
stinde von vornherein versagt sind, Was Rosa Luxemburg fiir die Er~
fillung ihrer innersten Sehnsucht bei dieser Entscheidung eintauschte,
war ein erbarmungsloses Schicksal und ein gewaltsamer Tod. Durch neun
Gefingnisse ist sie in ihrem schweren und fruchtbaren Leben gewandert,
weil sie dies ganze Leben hindurch mit Leidenschaft in Wort und Schrift
gegen den Krieg und fiir die Internationale wirkte, weil sie mit allem,
was sie war und besafl, fiir ihre armen Briider einstand. Das Volk hing
mit Leidenschaft an ihr; von allen Sozialistenfiilhrern des damaligen
Deutschland hat keiner die geistig-seelische Kraft und Bedeutung dieser
Frau in-der Verbindung mit dem Volk erreicht. Im Gefingnis erfihrt sie
im Jahre 1916 die Verurteilung des Freundes Karl Liebknecht zu vier
Jahren Zuchthaus. Sie trostet, selbst — und nicht nur persdnlich, sondern
auch in der Sache, fiir die sie lebte, schwer getroffen — mit den zartesten
Worten seine Frau. Niemals klagt sie, niemals verlangt sie fiir sich Trost
— immer ist sie die Tréstende. Und diese verklarende Heiterkeit bleibt
ihr bis zulesst.

Im Januar 1919 wurde Rosa Luxemburg, nachdem sie im November
1918 wie auch Karl Liebknecht durch die Revolution aus dem Gefingnis
befreit worden war und in dieser Spanne Zeit zusammen mit dem Freunde
unermiidlich und furchtlos fiir ihre Aufgabe gewirkt hatte, auf dem Wege
zu neuer Gefangensdhaft in bestialischer Weise ermordet — am gleichen
Tage wie Karl Liebknecht, — Immer hatte sie es gewuft, auch in ihren stil-
len begnadeten Stunden im Gefingnis inmitten ihrer sanftesten Hingabe
an das geliebte Leben, daf sie eines Tages aus thm gewaltsam weggerissen
werden wiirde. Und es war ihr recht so. Sie erkannte darin das Geses
ihres selbstgewdhlten Schicksals. Wie erst thre Ermordung ihre Feinde
~wirklich von der Gefahr befreite, die diese Frau war, und die kein lebens~
langer Kerker hitte brechen kénnen, so war auch ihres Lebens reine Linie
selbst erst mit ihrem Opfertod vollendet.

Wir denken an ihre Worte aus der schlaflosen Gefingnisnacht in
Breslau: «Da liege ich still allein, gewickelt in diese vielfachen Tiicher
der Finsternis, Langeweile, Unfreiheit, des Winters —, und dabei klopft
mein Herz von einer unbegreiflichen, unbekannten inneren Freude, wie

439



wenn ich im strahlenden Sonnenschein {iber eine blithende Wiese gehen
wiirde. Und ich lichle im Dunkeln dem Leben, wie wenn ich irgendein
zauberhaftes Geheimnis wiifite, das alles Bsse und Traurige Liigen straft
~ und in lauter Helligkeit und Gliick wandelt. Und dabei suche ich selbst
nach einem Grunde zu dieser Freude, finde nichts und mufl wieder
licheln tiber mich selbst. Ich glaube, das Geheimnis ist nichts anderes
als das Leben selbst; die tiefe nidhtliche Finsternis ist so schdn und weich
~ wie Sammet, wenn man nur richtig schaut.» Glaubt man nicht einen
chassidischen Heiligen zu vernehmen? '

So denken wir sie uns und so bleibt sie uns: in der finstern Nacht des
jahrelangen Kerkers durchstrémt und durchstrahlt von der innern Hel~
ligkeit ihres Seins. Dafl die begnadete, von Liebe und Leben leuchtende
Gestalt das Opfer einer gemeinen Mdrderbande wurde — es wire nicht
im Sinne Rosa Luxemburgs und nicht im Sinne dessen, was uns ihr Leben
und Sterben lehrt, dariiber in wilder Verbitterung nuglos zu klagen, Viel
cher wiirde sie es verstehen und uns mit ihren wehen, wissenden Augen
zulicheln, wenn wir mit thren Worten sprichen: «So ist das Leben, und
so mufl man es nehmen, tapfer, unverzagt und lichelnd - trot alledem.»
Das ist ihr Vermichtnis an die Uberlebenden aus der Revolution, die
mit ihrem und des Freundes Leben zusammenbrach: ein tapferer Glaube
" an den Sieg trots dem blutigen Unterliegen. Aber nicht nur einen Glau-
ben hat sie uns hinterlassen, sondern eine Wirklichkeit. Wie eine grofie
unschuldige Sonne strahlt uns aus der Nacht ihres Lebens und Todes ihre
Seele entgegen, strahlt iiber menschliche Verworfenheit und Niedrigkeit,
tiber Dumpfheit und Tragheit und Verbrechen: der Sieg der unsterblichen

Liebeskraft, der menschlichen Reinheit und Opfergréfie — tros alledem.
Margarete Susman

Karl Barth zum Problem des Krieges

_ L

Im jlingst erschienenen Band seiner Kirchlichen Dogmatik (III/4) hat
Karl Barth unter dem Titel «Das Gebot Gottes des Schdpfers» eine Ethik
vorgelegt, die eingehendes Studium verdient. Es ist die Ethik eines weit~
blickenden, scharfsinnigen und unabhingigen Mannes. Von der christ~
lichen Freiheit her gelangt er zur christlich normierten Ehrfurcht vor dem
Leben als dem Geschenk, dem Auftrage und dem Geheimnis Gottes —,
ciner Ehrfurcht, die sich kritisch unter anderem mit dem Selbstmord, der
Schwangerschaftsunterbrechung, der Euthanasie und der Todesstrafe aus~
einandersest. Von hier aus wendet er sich dem in unseren Tagen so be~
sonders dringlichen Problem des Krieges zu, womit er sich auf den meist
komprefl gedruckten Seiten 515-538 beschaftigt; eine wichtige Betrach~

440



	Erinnerung an Rosa Luxemburg

