
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 11

Artikel: Erinnerung an Rosa Luxemburg

Autor: Susman, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139535

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139535
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erinnerung an Rosa Luxemburg
Der Name Rosa Luxemburg ist weltbekannt; aber wenn man ihn

hört, denkt man an Kampf, an die große Kämpferin, man denkt auch
vielleicht an die große wissenschaftliche Leistung, die diese Frau
vollbracht hat. Man denkt an Parteitage, an Kommunismus, Straßenkämpfe,
vielleicht auch an die dunklen Gefängnisse, in denen sie jahrelang
schmachtete, an das grauenvolle Ende, das sie fand - an diese ganze
härteste, bitterste und furchtbarste Atmosphäre der Wirklichkeit, in der sich
ihr Leben und Wirken nach außen sichtbar abspielte. Und unwillkürlich
malt sich auch in diesen Farben ihr Bild selbst, man sieht eine harte,
düstere, fast männliche Frau in scharfen Umrissen in die proletarische
Bewegung eingezeichnet, eine Erscheinung, die mit Wort und Tat ganz im
öffentlichen Wirken aufgeht.

Wie anders - wie erschütternd anders ist das Bild, das uns aus ihren
Briefen entgegentritt: aus diesen Briefen aus dem Gefängnis, die eine

ganze Welt innerer und äußerer Herrlichkeit vor uns ausbreiten. Ja -
auch äußere Herrlichkeit, obwohl sie aus der engen, dunklen Zelle, höchstens

aus dem jämmerlichen kleinen Gefängnishof kommen; denn alles
Außen wiederstrahlt nur ihr Innen: Herrlichkeit, Schönheit, lebendigste
Offenbarung finden die Augen dieser Begnadeten überall - zwischen den
Pflastersteinen des Gefängnishofes, in dem Leben und den eigentümlichen
Schicksalen der kleinen Tiere, die dort nisten, im Blühen und Wachsen
der kargen Pflanzen um sie her, der paar Baumkronen, die über die
Mauer winken, vor allem aber in der Luft, in dem Flug und den Stimmen

der kleinen, geliebten, so gut gekannten Vögel, in den schimmernden,

weich geballten Wolken - im Kleinsten wie im Größten, im Nächsten

Wie im Fernsten lebt, blüht, redet ihr die Welt. Mehr Leben und
Reichtum, mehr Entzücken an neuer Offenbarung lebt in diesen
Gefängnisbriefen als in mancher Schilderung fremder Länder und Zonen aus der
Feder weitgereister Männer. Noch die einsame, schlaflose, schwarze
Nacht im Gefängnis durchströmt sie mit einer geheimnisvollen, brennenden

Freude, mit der unendlichen Seligkeit des Lebens, das in ihrem eigensten

Innern aufblüht.
Es ist, als hätte sie in der Nachtigall im Gewitter, von der sie einmal

so ergriffen schreibt, unbewußt ihr eigenes Leben gezeichnet: «Und mitten
in all dieser gespenstischen Stimmung schlug plöfelich vor meinem Fenster
auf dem Ahorn die Nachtigall! Mitten in all dem Regen, im Wetterleuchten,

im Donner, schmetterte sie wie eine helle Glocke, sie sang wie
berauscht, wie besessen, wollte den Donner übertönen, die Dämmerung
erhellen ich hab' nie so Schönes gehört.»

Das schrieb sie aus ihrem achten Gefängnis, aus dem sie bald darauf
ins neunte überführt werden sollte, an die Frau ihres Freundes Karl
Liebknecht. Und wie sie über diese zarte, sensible, offenbar wesentlich künstlerisch

gerichtete Natur in diesen Briefen den ganzen Reichtum ihres

435



verstehenden Herzens ausschüttet, wie sie sie in das weiche Tuch ihrer
Liebe gleichsam einhüllt, so ist es auch, als fühlte sie sich ihr ganz und gar
verwandt in einer tiefen Hingabe an das Schöne, in welcher Gestalt immer
es ihr in ihrer Abgeschiedenheit begegnet. «Wenn es solche Farben, solche
Formen gibt», ruft sie ihr einmal angesichts einer großen, glänzenden
Wolke zu, «dann ist das Leben schön und lebenswert, nicht wahr?»

Ist das die unermüdliche, leidenschaftliche Parteikämpferin, die
aufrüttelnde Straßenrednerin, die so scharf ins öffentliche Leben eingreifende,

dem Staat so gefahrvolle Persönlichkeit, die da in der tiefen
Einsamkeit der Gefangenschaft sich der Seligkeit des eigenen Innern, der
Liebe zu allem Lebendigen hingibt, die wie der innigste, weltloseste
Mystiker an den paar dürftigen Dingen um sie her die tieferen Gesefee des
Lebens abliest, sich wie der reinst künstlerische Mensch an Natur und
Dichtung immer neu berauscht, wie ein Falter beglückt von einem Kelch
in den andern sinkt? Verbot ihr nicht ihr reines Empfinden für Schönheit
und Anmut, wie es aus jedem dieser Briefe spricht, das der Frau so
schlecht anstehende Wirken auf offener Straße? Verbot ihr nicht ihre
durch Einsamkeit und Studium gereinigte Geistigkeit, sich an die Massen
auf der Straße zu wenden? Wurde ihr nicht an der Fülle geistiger Güter,
die sie genießend und erkennend in sich aufnahm, die ganze geistige
Armut und Dürftigkeit der paar parteipolitischen Propagandagedanken
klar? Ja, mußte nicht die materialistische Herkunft des Sozialismus als
Partei ihr so geistig gerichtetes Wesen abstoßen? Wo ist zwischen der
geistigen Persönlichkeit dieser Briefe und der lauten, Fanfaren
schmetternden Parteikämpferin die Brücke?

Dagegen erhebt sich die ganz andere Frage: Wie kam es, daß vor
mehr als einem halben Jahrhundert das Herz eines jungen, noch fast
kindlichen Mädchens, das in denselben Verhältnissen wie andere junge
Bürgermädchen jener Zeit aufgewachsen war, so mächtig von der Frage
nach der Not und dem Elend ihm fremder Menschen erschüttert wurde,
von dem Drang, den unbekannten Brüdern zu helfen, daß es alles tat und
auf sich nahm, alles ließ und alles litt, um sein einziges Ziel zu erreichen:
ihnen Hilfe zu bringen?

Es ist unter ihren Briefen der vielleicht ergreifendste und aufschlußreichste

von allen, in dem die Brücke zwischen diesen beiden Seiten ihres
Wesens plöfelich sichtbar wird. In ihm schlägt die tiefe, innere Seligkeit
des Erlebens um in unermeßliches Leid, weil lebendige, wehrlose
Geschöpfe, ein Paar vor einen Lastwagen gespannter rumänischer Büffel,
die eine Ladung alter Uniformen in den Gefängnishof ziehen, von einem
im Kriege verrohten Soldaten bis aufs Blut - wörtlich bis aufs Blut -
gepeinigt, zerrissen und gepeitscht werden. «Sonitschka, die Büffelhaut ist
sprichwörtlich an Dicke und Zähigkeit, und die war zerrissen. Die Tiere
standen dann beim Abladen ganz still, erschöpft, und eins, das, welches
blutete, schaute dabei vor sich hin mit dem Ausdruck in dem schwarzen
Gesicht und den sanften, schwarzen Augen, wie ein verweintes Kind. Es

436



war direkt der Ausdruck eines Kindes, das hart bestraft worden ist und
nicht weiß, wofür, weshalb, nicht weiß, wie es der Qual und der rohen
Gewalt entgehen soll ich stand davor und das Tier blickte mich an,
mir rannen die Tränen herunter - es waren seine Tränen, man kann um
den liebsten Bruder nicht schmerzlicher zucken, als ich in meiner
Ohnmacht um dieses stille Leid zuckte.»

Das ist es: Das Leben in seiner in sich kreisenden, seligen Fülle ist
durch das menschliche Tun verlefet. Der Mensch greift ein, der durch seine
eigenen Einrichtungen von seiner eigenen, schlichten Natur gewaltsam
losgerissene Mensch greift ein in das Leben der schuldlosen Kreatur. Es ist
der Mensch, wie man ihm auf Schritt und Tritt begegnet, in der Geschichte
wie im Leben, im Krieg und nach den beiden Kriegen mehr als je - und wie
ihn die reinen, wahrhaftigen, dem Leid und der Freude lebendig geöffneten

Menschenseelen nie ertrugen; wie ihn diese allem Lebendigen so selig
und schmerzhaft aufgetane Seele nimmermehr ertragen kann. Und aus
der brennenden Unerträglidikeit des Geschehens kommt bei solchen
Naturen die Frage: wie kam es? und dann die Fragenreihe: Wie sollte es
sein? Wie kann man es ändern? Was kann ich, ich selbst, der ich diese
Zustände nicht will, nicht ertrage, dagegen tun? Wie kann ich helfen,
bessern, lindern? Und indem diese Fragen übermächtig werden, geschieht
das Opfer: alles Erkennen und Wissen und Bilden, jeder Traum von
Glück und Liebe und Schönheit tritt in den Dienst der einen Sehnsucht,
des einen Willens: zu helfen.

Es war eine Rede gegen die Soldatenmißhandlung, die Rosa Luxemburg

im Jahre 1915 ins Gefängnis gebracht hatte, von dem sie dann weiter

von Gefängnis zu Gefängnis wandern sollte, weil man ihre ungeheure
Gefahr für die Kriegsgesinnung, die gewaltige Wirkung, die von ihr
ausging, erkannte und scheute. Keine Erkenntnis der tieferen
Lebenszusammenhänge also, keine der religiös erlebten Gewißheiten ihres
Herzens, keine Würdigung und Verkündung reinster Schönheit, wie sie sie
zu erleben und auszusprechen vermochte, trieb sie zum Reden, und hatte
sie von jeher dazu getrieben - nur eine dunkle, nackte, alltägliche
Erfahrung. Alles Wissen, Sehnen und Schauen trat still hinter dem Leid
ihrer Brüder zurück.

Darum war sie Sozialistin, weil nur in dieser Partei ihr der Kampf
möglich schien für die Entrechteten, Enterbten. Sicher war der Sozialismus

bei ihr trofe der streng wissenschaftlichen Begründung, die sie ihm
als Schülerin des in seiner echten Tiefe verstandenen Marx gab, nicht
eine Lebensanschauung im Sinne einer bestimmten Überzeugung von
den Zusammenhängen des Lebens; denn eigentlich sah sie, die aus jeder
Blume, aus jedem Grashalm sich Schönheit und Erschließung zu trinken
vermochte, das Leben von einer anderen Seite an. Sie war, so seltsam es
scheinen mag, im Grunde ihres Herzens mit allen Lebenserscheinungen,
auch denen, deren grausame Härte sie so klar erkannte und durchlitt,
wie durch eine ihr gewordene unfaßliche Gnade versöhnt, von ihrer Not-

437



wendigkeit im Ganzen des Lebens durch ein tiefes, fast mystisches Wissen

überzeugt. «Sie fragen in Ihrer Karte: «Warum ist alles so? Sie Kind,
so 1st das Leben seit jeher, alles gehört dazu! Leid und Trennung und
Sehnsucht. Man muß es immer mit allem nehmen und alles schön und
gut finden. Ich tue es wenigstens so. Nicht durch ausgeklügelte Weisheit,
sondern einfach so aus meiner Natur. Ich fühle instinktiv, daß das die
einzig richtige Art ist, das Leben zu nehmen, und fühle midi deswegen
wirklich glücklich in jeder Lage. Ich möchte auch nichts aus meinem Leben
missen und nichts anders haben, als was war und ist.» Und immer wieder
kehren in ihren Briefen die mahnenden Worte: Seien Sie ruhig und heiter.

Selbst unter dem schmerzlichsten, qualvollsten ihrer Briefe, in dem
ihre ganze Seele vor Leid zittert, schreibt sie zulefet: «So ist das Leben,
und so muß man es nehmen, tapfer, unverzagt und lächelnd - trofe
alledem.»

Dies «Trofe alledem» ist das Siegel ihres Lebens und ihres Todes
geworden: in diesem Zeichen lebte sie und starb sie; im Zeichen eines
stetigen, ständigen immer wiederkehrenden Sieges des allesumfassenden
Geistes, der allversöhnenden Seele, der allverbrüdernden Liebe über den
brutalen Ungeist, das seelenlose Auseinanderfallen, die ungeheure
Lieblosigkeit der Welt, in der sie lebte. Denn der wunderbare innere Friede,
der aus all ihren Briefe strömt, ist ja nicht nur der einer mit dem eigenen
Schicksal Versöhnten, sondern auch der einer Seele, die alles Lebendige,
selbst noch das Häßliche und Gemeine mit der Kraft einer segnenden
Liebe umschließt und so in ihrem Herzen gleichsam erlöst. Weit
entfernt davon, die Menschen und Dinge mit irgendwelchem Optimismus
zu betrachten, von der Gräßlichkeit und Grausamkeit des Daseins
vielmehr bis in die Wurzeln ihres Lebens überzeugt und verwundet, war
ihr der notwendige, ja offenbar in einem tiefen, unaussprechbaren Sinn
gerechte Zusammenhang des Ganzen dennoch immer einer lebendigen
Offenbarung gleich gegenwärtig. So war sie ihrer Natur nach eigentlich
das Gegenteil einer Empörerin - vielmehr ein allem Lebendigen wirklich

sich an- und einschmiegendes Wesen. Nichts von der Entzweitheit
mit der Natur, der Heimatlosigkeit in der Unmittelbarkeit des Lebens,
wie sie gerade der Parteileidenschaft so oft entspricht, finden wir bei ihr,
der die Natur unmittelbare Heimat und Erschließung war. Die
leidenschaftliche Kommunistin, die Freundin und Mitarbeiterin Karl
Liebknechts, die als «die hervorragendste Führerin der sozialistischen
Internationale, als die genialste Vertreterin des wissenschaftlichen Sozialismus

seit Marx und Engels» bezeichnet wird, macht selbst einmal das
erstaunliche Geständnis: «Innerlich fühle ich mich in so einem Stückchen
Garten oder im Felde unter Hummeln und Gras viel mehr in meiner
Heimat als auf einem Parteitag.» Und wenn sie dann fortfährt: «Sie wissen,

ich werde trofedem hoffentlich auf dem Posten sterben, in einer
Straßenschlacht oder im Zuchthaus» - so ahnen wir die ganze Größe dieses
Opfers. Weder ihr Temperament noch ihre Erkenntnis kann sie, nach

438



diesen Briefen zu schließen, auf die äußerste Linke getrieben haben: auch
ihr Sozialismus muß ein «Trofe alledem» gewesen sein. Er war vielleicht,
nur ohne den dämonischen Einschlag, etwas Ähnliches wie das Zurückgeben

der Eintrittskarte zur großen Weltharmonie, wie bei Iwan
Karamasoff, dem der Preis: das Leiden eines, auch nur eines unschuldig
gequälten Kindes, für den Glanz dieser allgemeinen Erlösung und Versöhnung

zu hoch erscheint.
Denn für sie, die überströmend Lebendige, Allgenießende lag in dem

Leben, das sie auf sich nahm, der Verzicht auf die höchsten Güter: auf
Fülle eigensten Schauens und lebendiger Lebensschönheit, auf alle so
tief in ihrer Seele wurzelnden Träume bis empor zur Selbsterlösung -
um der Menschen willen, denen alle diese Güter durch ihre äußeren
Umstände von vornherein versagt sind. Was Rosa Luxemburg für die
Erfüllung ihrer innersten Sehnsucht bei dieser Entscheidung eintauschte,
war ein erbarmungsloses Schicksal und ein gewaltsamer Tod. Durch neun
Gefängnisse ist sie in ihrem schweren und fruchtbaren Leben gewandert,
weil sie dies ganze Leben hindurch mit Leidenschaft in Wort und Schrift
gegen den Krieg und für die Internationale wirkte, weil sie mit allem,
was sie war und besaß, für ihre armen Brüder einstand. Das Volk hing
mit Leidenschaft an ihr; von allen Sozialistenführern des damaligen
Deutschland hat keiner die geistig-seelische Kraft und Bedeutung dieser
Frau in der Verbindung mit dem Volk erreicht. Im Gefängnis erfährt sie
im Jahre 1916 die Verurteilung des Freundes Karl Liebknecht zu vier
Jahren Zuchthaus. Sie tröstet, selbst - und nicht nur persönlich, sondern
auch in der Sache, für die sie lebte, schwer getroffen - mit den zartesten
Worten seine Frau. Niemals klagt sie, niemals verlangt sie für sich Trost
- immer ist sie die Tröstende. Und diese verklärende Heiterkeit bleibt
ihr bis zulefet.

Im Januar 1919 wurde Rosa Luxemburg, nachdem sie im November
1918 wie auch Karl Liebknecht durch die Revolution aus dem Gefängnis
befreit worden war und in dieser Spanne Zeit zusammen mit dem Freunde
unermüdlich und furchtlos für ihre Aufgabe gewirkt hatte, auf dem Wege
zu neuer Gefangenschaft in bestialischer Weise ermordet - am gleichen
Tage wie Karl Liebknecht. - Immer hatte sie es gewußt, auch in ihren stillen

begnadeten Stunden im Gefängnis inmitten ihrer sanftesten Hingabe
an das geliebte Leben, daß sie eines Tages aus ihm gewaltsam weggerissen
werden würde. Und es war ihr recht so. Sie erkannte darin das Gesefe
ihres selbstgewählten Schicksals. Wie erst ihre Ermordung ihre Feinde
wirklich von der Gefahr befreite, die diese Frau war, und die kein lebenslanger

Kerker hätte brechen können, so war auch ihres Lebens reine Linie
selbst erst mit ihrem Opfertod vollendet.

Wir denken an ihre Worte aus der schlaflosen Gefängnisnacht in
Breslau: «Da liege ich still allein, gewickelt in diese vielfachen Tücher
der Finsternis, Langeweile, Unfreiheit, des Winters -, und dabei klopft
mein Herz von einer unbegreiflichen, unbekannten inneren Freude, wie

439



wenn ich im strahlenden Sonnenschein über eine blühende Wiese gehen
würde. Und ich lächle im Dunkeln dem Leben, wie wenn ich irgendein
zauberhaftes Geheimnis wüßte, das alles Böse und Traurige Lügen straft
und in lauter Helligkeit und Glück wandelt. Und dabei suche ich selbst
nach einem Grunde zu dieser Freude, finde nichts und muß wieder
lächeln über mich selbst. Ich glaube, das Geheimnis ist nichts anderes
als das Leben selbst; die tiefe nächtliche Finsternis ist so schön und weich
wie Sammet, wenn man nur richtig schaut.» Glaubt man nicht einen
chassidischen Heiligen zu vernehmen?

So denken wir sie uns und so bleibt sie uns: in der finstern Nacht des

jahrelangen Kerkers durchströmt und durchstrahlt von der innern
Helligkeit ihres Seins. Daß die begnadete, von Liebe und Leben leuchtende
Gestalt das Opfer einer gemeinen Mörderbande wurde - es wäre nicht
im Sinne Rosa Luxemburgs und nicht im Sinne dessen, was uns ihr Leben
und Sterben lehrt, darüber in wilder Verbitterung nufelos zu klagen. Viel
eher würde sie es verstehen und uns mit ihren wehen, wissenden Augen
zulächeln, wenn wir mit ihren Worten sprächen: «So ist das Leben, und
so muß man es nehmen, tapfer, unverzagt und lächelnd - trofe alledem.»
Das ist ihr Vermächtnis an die Überlebenden aus der Revolution, die
mit ihrem und des Freundes Leben zusammenbrach: ein tapferer Glaube
an den Sieg trofe dem blutigen Unterliegen. Aber nicht nur einen Glauben

hat sie uns hinterlassen, sondern eine Wirklichkeit. Wie eine große
unschuldige Sonne strahlt uns aus der Nacht ihres Lebens und Todes ihre
Seele entgegen, strahlt über menschliche Verworfenheit und Niedrigkeit,
über Dumpfheit und Trägheit und Verbrechen: der Sieg der unsterblichen
Liebeskraft, der menschlichen Reinheit und Opfergröße - trofe alledem.

Margarete Susman

Karl Barth zum Problem des Krieges
I.

Im jüngst erschienenen Band seiner Kirchlichen Dogmatik (III/4) hat
Karl Barth unter dem Titel «Das Gebot Gottes des Schöpfers» eine Ethik
vorgelegt, die eingehendes Studium verdient. Es ist die Ethik eines
weitblickenden, scharfsinnigen und unabhängigen Mannes. Von der christlichen

Freiheit her gelangt er zur christlich normierten Ehrfurcht vor dem
Leben als dem Geschenk, dem Auftrage und dem Geheimnis Gottes -,
einer Ehrfurcht, die sich kritisch unter anderem mit dem Selbstmord, der
Schwangerschaftsunterbrechung, der Euthanasie und der Todesstrafe aus-
einandersefet. Von hier aus wendet er sich dem in unseren Tagen so
besonders dringlichen Problem des Krieges zu, womit er sich auf den meist
kompreß gedruckten Seiten 515-538 beschäftigt; eine wichtige Betrach-

440


	Erinnerung an Rosa Luxemburg

