
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 45 (1951)

Heft: 7-8

Artikel: Zur Diskussion : wie stehen wir zum Kommunismus?

Autor: Röttcher, Feodor

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-139521

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-139521
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Vielleicht mag es noch heute «Philosophen» geben, die von der «besten
aller Welten» plappern und behaupten, daß alles, was in ihr vorgehe,
richtig sei und so sein müsse. Aber ein unverbogenes Menschenwesen
nährt in seiner Brust einen Rebellen, der gegen alle Mächte des Himmels
und der Erden nicht zugeben wird, daß solches Unrecht, solche Grausamkeit

und Verderbnis notwendig und durch irgendwelche Gründe zu
rechtfertigen seien, jetzt und in Zukunft.

Seltsam genug: der stärkste Beweis für des Menschen göttlichen
Ursprung und die Unsterblichkeit seiner Seele liegt gerade in diesem nicht
tot zu machenden Rebellen und seinem ununterdrückbaren Protest.

Die Welt ist voll von Unheil, Ungerechtigkeit, teuflischer Bosheit.
Es ist unsittlich, dies nicht sehen zu wollen, die Augen davor zu
verschließen, blöde zu beteuern, daß, weil Gott gut ist, auch alles auf Erden

gut sei.
Wir handeln nur dann als sittliche Wesen, wenn wir aufschreien

gegen das Böse, den Kampf mit ihm aufnehmen und unser Äußerstes für
seine Beseitigung tun. Gerade dieser ewige Protest in uns gegen das Böse
ist das stärkste Zeichen unseres göttlichen Ursprungs. Er erhebt den Menschen

über die Tierwelt, stellt ihn «nur ein wenig niedriger als die Engel
und krönt ihn mit Ruhm und Ehren».

Dulden wir aber schweigend das Böse, oder machen wir gar harten
Herzens mit, dann stellen wir uns «an den abbröckelnden Rand des
Abgrunds zur Hölle».

Zur Diskussion
Wie stehen wir zum Kommunismus"?

Unter dieser Überschrift hat H. Kramer im vorigen Heft dieser
Zeitschrift die Beurteilung des russischen Kommunismus besprochen, die K.
Strijd in seinem Buche «Chrisdendom en Communisme» gegeben hat.
Das Buch stellt offenbar die westliche Demokratie vor eine Kraftprobe.
Man wird sich nicht mit dem formalen Hinweis begnügen können, daß
das öffentliche Erscheinen einer gleich heftigen Verteidigung der
westlichen Demokratie im russischen Herrschaftsgebiet völlig undenkbar ist,
sondern die berufenen Stellen werden sich inhaltlich mit diesem Buch
auseinanderzusetzen haben. Von der Stellungnahme der sozialdemokratischen

Parteien und der christlichen Kirchen werden wir hoffentlich zu
hören bekommen. Ich möchte aus einem anderen Gesichtspunkt zu dem
Inhalt des Buches Stellung nehmen: als Emigrant aus der Ostzone, der
freiwillig seine schwere Entscheidung zum Verlassen der Heimat
getroffen hat, fühle ich mich zur Besinnung aufgerufen darüber, wie die
westliche Demokratie zum russischen Kommumsmus steht.

306



Was zunächst grundsäfelich an dem Strijdschen Buch auffällt, ist sein
Messen mit zweierlei Maß. Das ist weltanschaulich gemeint. Der russische
Kommunismus wird nach alttestamentlidi-antiken, die sozialdemokratischen

Parteien und die christlichen Kirchen werden nach neutestamentlichen

Maßstäben beurteilt. Der russische Kommunismus wird vorgestellt
wie der alttestamentlidie Zorn Gottes und noch mehr wie das antike
Schicksal, als unabhängig vom freien Willen der von ihm Betroffenen
wirkend. Die Besprechung führt aus: «Der ursprüngliche Sozialrevolutionäre

Antrieb des östlichen Kommunismus wird sich über alle
Widerstände und Krisen hinweg... durchsefeen dank der Macht der
Idee, die hinter ihm steht und und unabhängig von ihren berufenen
Trägern, ja gegen ihre Absicht ihr Werk tun wird» (Seite 253). Die
«Macht der Idee», die hier für den Kommunismus in Anspruch
genommen wird, ist allem Anschein nach die Hegelsdie List der
Vernunft; diese ist die Notwendigkeit, die Vorstufe der Freiheit. Die Freiheit

ist die eingesehene, bewußt gewordene Notwendigkeit, die
Notwendigkeit die uneingesehene Freiheit. Marx und Engels machen
dieselbe Unterscheidung wie Hegel und beanspruchen für ihren Kommunismus

den Charakter der Freiheit, einer Freiheit, die freilich mit der
Hypothek des Materialismus belastet ist. Nach dem kommunistischen
Manifest ist die kommunistische Gesellschaft «eine Assoziation, worin
die freie Entwicklung eines jeden Bedingung für die freie Entwicklung
aller ist», und Engels nennt im Anti-Dühring den Sozialismus den

«Sprung aus dem Reich der Notwendigkeit in das Reich der Freiheit».
Die Zurückversefeung des russischen Kommunismus aus dem Reich der
Freiheit in das Reich der Notwendigkeit ist also das Zugeständnis, daß
dieser Kommunismus weder christlich noch marxistisch ist. Die
sozialdemokratischen Parteien des Westens und vor allem die christlichen
Kirchen stehen dagegen nach Strijd unter dem Gesefe der Freiheit; sie
sind zur Buße, zur freiwilligen Umkehr aufgerufen. «Jesus Christus
spricht zuallererst zu der Kirche: Wenn du doch jefet zu dieser deiner
Zeit erkennen möchtest, was zu deinem Frieden dient» (S. 258). Inhaltlich

gesehen lebt also der russische Kommunismus in der Zeit vor
Christus, während die sozialdemokratischen Parteien und die christlichen

Kirchen des Westens in der Zeit nach Christus leben.
Die beiden auf ganz verschiedene weltgeschichtliche Stufen

versetzten Mächte sehen sich vor die Aufgabe einer gegenseitigen
Verständigung gestellt, wobei der fortgeschrittene Westen dem
zurückgebliebenen Osten «vorangehen» soll. «Auf die Frage: Wer soll
anfangen?, werden die Christen, in welchem Land auch immer (auch in
Rußland? — F. R.) antworten müssen: Wir. Nicht die andern, sondern
wir» (S. 250). Es wird also dem Westen kraft seiner Christlichkeit die
Initiativpflicht der Verständigung zugesprochen. Strijd befindet sich hier
in Obereinstimmung mit dem gesamten Westen, denn eine Priorität

307



der Verantwortung des Westens für die Erhaltung des Friedens wird
hier allgemein angenommen. Es fragt sich aber, ob bei einer so schroffen

Scheidung, wie sie von Strijd angenommen wird, eine Verständigung

noch möglich ist. Unter dem Vorangehen in der Verständigung
wird hauptsächlich das Vorangehen in der Entwaffnung verstanden.
Das «Vorangehen» hat den Sinn, daß der Partner der Verständigung
«nachfolgt». Bei dem weiten Entwicklungsabstand, den Strijd dem
russischen Osten zuschreibt, ist diese Nachfolge sehr unwahrscheinlich,
ja unmöglich. Nur im Zusammenhang mit der Bildung einer
übergreifenden Gemeinschaft ist die Entwaffnung feindlicher Gruppen möglich.

Ohne diese findet der Anfang des Fortgeschrittenen keine Nachfolge

des Zurückgebliebenen. Die jüdischen Partisanen der Makkabäer-
zeit, die am Sabbat nicht kämpften, wurden niedergemacht. Origenes
hielt das Gebet der Christen für einen sichereren Schüfe des Reiches als
die kaiserlichen Legionen, aber die «Barbaren» eroberten das Reich.
Die deutschen Bauern unter Thomas Münfeer leisteten im Vertrauen
auf Gottes Beistand den Landsknechten der Fürsten keinen Widerstand,
ohne daß die Landsknechte ihrem Beispiel folgten. Es scheint, daß die
von Strijd so getadelten westlichen Regierungen mehr Chancen zur
Herstellung einer gemeinsamen Front mit den Russen und damit zum
Frieden und zur endgültigen Entwaffnung haben als ein radikaler
Pazifismus, weil sie bei allem Rüsten doch die Russen als gleichartig und
gleichzeitig mit sich ansehen. Bei Strijd sieht es so aus, als ob die
Christenheit des Westens «zuerst» die volkommene Gerechtigkeit des
Reiches Gottes verwirklichen soll, ehe sie die Nachfolge des russischen
Kommunismus erwarten darf: «Wenn Wir uns... als Christen mit dem
Kommunismus befassen wollen, dann werden wir nicht zuerst unsere
Kritik gegen die totalitäre Struktur des Kommunismus und alles, was
damit zusammenhängt, richten müssen. Das werden wir erst tun dürfen,
nakdem wir uns mit unserem christlichen Auftrag in der wirtschaftlichen,

sozialen und politischen Wirklichkeit, in der wir leben, befaßt
haben» (S. 249). Strijd übersieht dabei ganz, daß seine Zurückversetzung

des russischen Kommunismus unter die Herrschaft der List der
«Idee» oder der Notwendigkeit eine viel schärfere Kritik ist, als sie
der grobschlächtigsten Schwarz-Weiß-Propaganda zugrunde liegt. Er
streitet damit dem russischen Kommunismus nicht nur jede Christlichkeit,

sondern auch den wahrhaft marxistischen Charakter ab. Strijd
fordert vom Westen als «Antwort auf die Herausforderung des
Kommunismus» die Verwirklichung eines «radikalen, konstruktiv-revolutionären,

demokratischen Sozialismus» (S. 257). Dieser Sozialismus ist so
ziemlich das Reich Gottes auf Erden. Dieses Reich kann aber nicht vom
Westen allein geschaffen werden, sondern nur von Gott und den beiden
Partnern, dem Westen und dem Osten zusammen. Es sieht doch ganz
danach aus, als ob Strijd mit dem vielberufenen «himmlischen Egoismus»

308



;:>:"-¦

des pietistischen Christen vor allem seine und seiner Gleichgesinnten
Seele zu retten versucht. Bei NichtVerwirklichung des «radikalen»
Sozialismus droht er den Kirchen mit dem «Gericht». Es steht zu vermuten,
daß er den russischen Kommunismus als das Werkzeug ansieht, mit
dem Gott sein Gericht vollziehen würde. Als solches Werkzeug wäre
der russische Kommunismus zum «Mittel» erniedrigt; da die Erniedrigung

der Menschen zum Mittel für ihn das Hauptmerkmal der
«Diktatur» ist, wäre so die Herrschaft Gottes selbst eine Diktatur wie der
westliche und der östliche Imperialismus. Die Forderung eines
absoluten, ohne Rücksicht auf die Fähigkeit des Partners zur Nachfolge in
der Entwaffnung zu vollziehenden Gewaltverzichts führt stets zur
Vergewaltigung: Versagt der zuerst zur Entwaffnung Aufgeforderte, so
fällt er unter Gottes Gericht, das jemand vollstreckt, der dadurch zum
«Henker und Büttel Gottes», wie Luther sagt, erniedrigt wird. Vollzieht
der Kandidat der völligen Gewaltlosigkeit die von ihm geforderte
Entwaffnung, dann führt er den Partner in Versuchung, über ihn herzufallen

und damit seinerseits das Gericht mit seinen entmenschlichenden
Folgen für seine Vollstrecker über sich heraufzubeschwören. Jede das
Maß überschreitende Einseitigkeit der sittlichen Forderung, jedes Messen

mit zweierlei Maß, wie es Strijd übt, widerspricht dem für alle
Menschen, ja für alle Geschöpfe geltenden Gebot der Gottes- und
Nächstenliebe.

Solche Einseitigkeit widerspricht auch dem Marxismus. In seiner
dritten «These über Feuerbach» definiert Marx die «revolutionäre
Praxis», für ihn das Gesefe der geschichtlichen Bewegung überhaupt,
als «das Zusammenfallen des Änderns der Umstände» mit der
«Selbstveränderung». Die «Umstände» haben für Marx zwar nicht den Sinn
der menschlich-geschichtlichen Umwelt schlechthin, sondern bezeichnen
speziell die ökonomische Praxis der bürgerlichen Gesellschaft, und die
«Selbstveränderung» zielt nicht direkt auf das selbstsverantwortliche
Individuum, sondern beinhaltet bei ihm die Theorie, das staatliche und
weiterhin das ideologische Verhalten der Individuen. Das Zusammenfallen

von Theorie und Praxis im historischen Materialismus ist eine
Verzerrung der christlichen und naturrechtlichen Gemeinschaft, die
immerhin die Proportionen der Gerechtigkeit des Reiches Gottes noch
durchschimmern läßt. Verstehen wir unter den «Umständen» die
russische kommunistische Gesellschaft und unter dem «Selbst» die staatliche

und kirchlich-ideologische Wirklichkeit des Westens, dann muß
ihre beiderseitige «Veränderung» oder geschichtliche Weiterbewegung
nach dieser These im einen Akt zusammenfallen.

Der abstrakte Rigorismus Strijds kehrt sich bei der geschichtlichen
Interpretation gegen den russischen Kommunismus selbst. Von Lenin
und den andern Vätern der Oktoberrevolution wird gefordert, daß sie
auf alle Diktatur- und Gewaltmethoden hätten verzichten müssen. Die
Besprechung wendet hier ein: «Er unterläßt es nur, uns zu sagen, wie

309



die russische Revolution dann mit andern Methoden hätte vollzogen
werden können. Daß sie mit den Mitteln des Reiches Gottes hätte
vollzogen werden sollen, ist allerdings klar. Aber hätte sie bei dem offenbaren

Mangel des russischen Volkes an geistiger und sittlicher
Reife damit auch vollzogen werden können"?» (S. 251). Dieser
Einwand bedeutet nicht mehr und nicht weniger als die Frage, ob nicht
Strijds Forderung der unbedingten Gewaltlosigkeit der russischen Revolution

beizeiten das Lebenslicht ausgeblasen hätte. Im übrigen war wohl
die Entstehungssituation der russischen Revolution noch komplizierter,
als der Einwand annimmt. Das russische Volk war nicht nur geistig
unreif, sondern auch gefühlsmäßig fromm und tief menschlich; die
revolutionären Führer wußten nicht nur, was sie wollten, sondern sie
waren auch Anhänger des «widerchristlichen dialektischen Materialismus»

(S. 250). Das Volk und die Führer hatten also jeder das, was dem
andern fehlte, aber sie hatten es beide in einem Zustand, der die gegenseitige

Ergänzung unmöglich machte. Die mystisch-konservative
Frömmigkeit der orthodoxen Kirche war eine «Weltherrscher»-Religion
orientalischen Stils, die Christus und den Zaren miteinander vermengte.
Ohne den dialektischen Materialismus hätten sich weder Führer noch
Volk von diesem «Cäsaropapismus» losreißen können; um so
unverantwortlicher ist es, daß Stalin in den altorientalischen Herrscherkult
aus Gründen der Staatsräson und wohl auch des persönlichen
Sicherheitsbedürfnisses zurücklenkt und damit das Volk um den eigentlichen
Ertrag seiner Option für den westlichen Materialismus zu bringen
drobt. Die unpolitischen Führer des russischen Volkes haben mit großer
Kraft und tiefem Ernst um einen Gottesglauben gerungen, der mit der
individuellen Freiheit vereinbar war; am wirkungsvollsten wohl
Dostojewskij. Man gelangte aber nicht zu festen Ergebnissen, auf denen eine
politische Führung hätte aufbauen können. Mit den Ansäfeen der neuen
russischen Geschichte verglichen, ist die Oktoberrevolution an der
Oberfläche geblieben, weil sie weder die individuelle Freiheit verwirklichte,

noch die religiösen Kräfte des Volkes vom Weltherrsdiertum
auf das Reich Gottes umlenkte. Es ist anzunehmen, daß das russische
Volk sich treu bleiben wird und auf den Wegen seiner großen Denker
und Dichter über den bolschewistischen Staat hinaus zu einer Gesamtordnung

gelangen wird, die den «Mitteln des Reiches Gottes» besser
entspricht. Im Hinblick auf diese Zukunftsmöglichkeit ergibt sich die
wahre Aufgabe des Westens. Es genügt nicht, die russische Drohung
mit der Weltrevolution militärisch abzuschirmen, wie es die US-amerikanische

Politik — kaum ganz frei von eigenen imperialistischen
Nebenabsichten — als hauptsächliches Ziel verfolgt. Es würde audi noch nicht
genügen, wenn man, wie Strijd es will — und darin hat er tausendmal
recht —, eine gerechte soziale Ordnung im Westen schaffte. Gemeinsam
mit den fortschrittlichen Kräften des russischen Volkes muß der
demokratische Westen für die Verwirklichung einer Organisation der gan-

310



zen Erde arbeiten, die christlich und sozialistisch ist. Es darf sich in
Rußland nicht die Tragödie wiederholen, daß der Westen nur mit der
offizellen Regierung rechnet und das Volk als Eigenwesen nicht
beachtet, wie es gegenüber dem Nazideutschland geschah. Als die Russen
in Berlin einmarschierten, schlugen sie Tausende von Plakaten mit
einem Stalin-Wort an: «Regierungen kommen und gehen, aber das
deutsche Volk wird bleiben.» Das gilt natürlich auch für Stalin.

Strijd faßt sein Urteil über die Politik des Westens gegenüber der
Sowjetunion zusammen, indem er von dem «defensiven Kriegscharakter
der russischen Handlungsweise» (S. 256) und von einer «gegenrevolutionären

Zurückdrängungspolitik (des Westens) gegenüber der
Sowjetunion» (S. 257) spricht. Ob man in den Zickzackkurs des

Westens, der von nationalen Eifersüchteleien der Westmächte
untereinander und von dem Streben ihrer Privatwirtschaft, am russischen
Aufbau zu profitieren, aufs stärkste beeinflußt war, eine einheitliche
Linie hineinbringen kann, ist fraglich. Anthroposophen, die von ihrer
Weltanschauung aus sich zu ebenso eindeutigen Interpretationen
ermutigt fühlen, nehmen an, daß der Westen in Rußland nicht ungern
das Experiment einer Verwirklichung materialistischer Grundsäfee sich
vollziehen ließ, das er selbst gern angestellt hätte, vor dem er aber auch

zugleich Angst hatte. Bis vor wenigen Jahren konnte jedenfalls von
einer entschlossenen Gegnerschaft des Westens gegen den russischen
Osten keine Rede sein. Sie trat erst auf nach der ungeheuren Expansion
der Sowjetmacht, die seit dem Ende des lefeten Krieges «vom Gelben
Meer bis zur Elbe» reicht, wie Strijd, anscheinend nicht ohne Genugtuung,

versichert. Die westliche Front ist daher schwer zu widerlegen,
wenn sie als Motiv ihrer Rüstung die Absicht bezeichnet, sich gegen die
russische Expansion zu wehren und den russischen Herrschaftsraum auf
sein Vorkriegsausmaß zu beschränken. Die Russen haben demgegenüber

immer wieder emphatisch erklärt, daß die Verfolgung dieses

Programms den «Krieg» bedeute; allein das hängt doch wohl von den
Umständen ab. Vom christlichen und sozialistischen Standpunkt aus kann man
von den Vertretern dieses Programms verlangen, daß sie mit äußerster
Vorsicht zu Werke gehen und auf die Lebensinteressen der von ihm
betroffenen Völker, einschließlich des russischen, entscheidend sich leiten
lassen. Die Verwerfung dieses politischen Programms vom christlichen
Standpunkt aus würde die Wiederaufnahme der Theologie des
Parteiwillens und der politisierenden Beichtväter bedeuten, die in Europa von
den Konfessionskriegen bis zur Heiligen Allianz bestanden hat.

Strijd weist darauf hin, daß die Kirchen des Westens ähnlich mit
einer unehrlichen Verteidigung des status quo belastet sind, wie die
Kirchen des Ostens. Hatte die orthodoxe Kirche sich in Rußland hilflos
und schamlos hinter den Zarismus gestellt, so haben die Kirchen des

Westens die Beseitigung des Kapitalismus gehemmt; der Protestan-

311



tismus hat sogar die Entstehung des Kapitalismus wesentlich gefördert,
wie Marx und Max Weber bewiesen haben. Strijd stellt zutreffend
fest: «Einer Kirche, die eine so konservative und reaktionäre Vergangenheit

hinsichtlich der sozialen Fragen hat wie die unsere, wird man
es einfach nicht glauben, daß ihr Protest gegen den Kommunismus nicht
der Verteidigung der bestehenden Gesellschaftsform entspringe» (S. 249).
Die Verflochtenheit mit dem Kapitalismus stellte er indessen nicht nur
für die Kirchen, sondern auch für den «widerchristlichen dialektischen
Materialismus» fest, und dieser Materialismus beseelt ja nicht nur den
russischen Kommunismus, sondern auch die westliche Sozialdemokratie,
soweit sie marxistisch ist. Strijd zitiert zustimmend eine Stelle aus einer
von der holländischen Katholischen Aktion herausgegebenen Sammelschrift:

«Es ist ohne weiteres klar, daß per saldo der Kapitalismus kein
Haar weniger materialistisch ist als der Kommunismus» (S. 254). Nun
ist der Kapitalismus nicht, wie die Sammelschrift behauptet, der «Vater
des Materialismus». Auch das Verhältnis von Kapitalismus und
Materialismus ist komplizierter, als hier angenommen wird. Der Materialismus

als Weltanschauung ist älter als der Kapitalismus; speziell der
vom Marxismus übernommene französische Materialismus entstammt
dem Niemandsland zwischen Feudalismus und bourgeoisem Industrialismus

und hat eine unterirdisch aus dem Christentum gespeiste natur-
rechtlich-humanistische Moral, die der Kapitalismus nur erheuchelt.
Marx sagt, daß der kapitalistische Bourgeois die «Moralität» theoretisch
anerkannte und zugleich praktisch umging, «wie der Jude das Gesefe».
Der historische Materialismus erhebt die bourgeoise «Heuchelei» zum
Schlüssel der Weltgeschichte; er will sie entlarven, indem er überall die
Interessiertheit im Verhalten der Menschen aufdeckt, und verfällt durch
diese Bemühung in die ursprünglich gar nicht beabsichtigte Verleugnung

der Moralität, die er mit dem Materialismus motiviert. Marx
erklärt den Bourgeois nicht als materialistisch, sondern als Doppelwesen:

in der bürgerlichen Gesellschaft ist er «praktischer Egoist», und
dies ist sein wahres Wesen. In der Sphäre des Staates und der Ideologie
ist er Liberaler, «theoretischer Idealist». Der Kapitalist ist «Bourgeois»
und «Citoyen» in «dualistischer Einheit». Dadurch, daß Marx den
liberalen Citoyen als Heuchler und Illusionär entlarvt, wird ihm die
Ideologie überhaupt zur Illusion. Das Proletariat, das Produkt der
«akuten Auflösung des Mittelstandes», dem Marx eine Christus-Rolle
als Erlöser der Menschheit zuschreibt, wird die Verwirklichungskraft
des menschlichen Verstandes wiederherstellen, aber nur als Planen und
«Kontrollieren» der materiellen Produktion. Die «Diktatur» des
Proletariats bewegt sich daher auf dem Boden der formalen Demokratie und
macht lediglich ernst mit dem Mehrheitsprinzip: Diktatur des
Proletariats ist die «Herrschaft der ungeheuren Mehrheit über eine
verschwindende Minderheit» mit gewaltsam-staatlichen Mitteln. Audi die

312



westliche Demokratie als Herrschaft der parlamentarischen Mehrheit
über die Minderheit ist keine «totale Demokratie»; eine völlig
gewaltlose Selbstbestimmung der Völker könnte nur auf Einstimmigkeit
beruhen. Die Diktatur des russischen Bolschewismus ist nicht unverhüllte
Herrschaft der Mehrheit über eine Minderheit, sondern die Herrschaft
einer Minderheit über die Mehrheit, wie die Verteilung des
Sozialprodukts in Rußland beweist. Die bäuerliche Bevölkerung und die
Zwangsarbeiter machen weit mehr als die Hälfte des russischen Volkes
aus, erhalten aber längst nicht die Hälfte des Volkseinkommens. Die
Herrschaft übt die Minderheit der «Apparatschiki» aus, die sich auf die
bevorzugte Schicht des städtischen Proletariats stufet. Aus dem Teufelskreise

des Kapitalismus ist also der russische Kommunismus keineswegs
herausgetreten, es sei denn durch Rückkehr zu vorkapitalistischen, nicht
liberalen Herrschaftsmethoden. Insofern haben Kirche und Kommunismus

sich gegenseitig nichts vorzuwerfen, sie haben beide die Gerechtigkeit
des Reiches Gottes an den Kapitalismus verraten. Der Kapitalismus

als Liberalismus barg aber auch einen Fortschritt, nämlich die formale
Freiwilligkeit oder die «formale Willkür», die Marx an Hegel als wertvoll

hervorhob. Mit der formalen Willkür verband Marx in seinem
Diktaturbegriff das Moment der Gewalt, und zwar in inhaltlicher
Obereinstimmung mit dem Christentum. Das Reich Gottes verwirklicht sich
auch mit den Mitteln der äußeren Gewalt. Es ist nicht auf die Menschen
beschränkt, sondern die Verwandlung der ganzen Welt in eine
Gemeinschaft sich liebender und erkennender Individuen. Es ist die
Verwirklichung des Geistes, der durch die Vereinigung von Gedanklichkeit

und Sinnlichkeit oder durch die «Auferstehung des Fleisches»
zustande kommt, oder der diese Vereinigung zustande bringt. So ist es
durchaus möglich, daß Freiwilligkeit, Gewaltlosigkeit und
Gewaltanwendung auf einem gemeinsamen Boden stehen. Eine Liquidation
des Kapitalismus, welche dessen liberalen Boden verläßt, ist Preisgabe
des «Geistes» des Marxismus wie des Christentums. Dieser Preisgabe
hat Lenins Diktatur Vorschub geleistet, und das Stalinsche Regime
droht, sie endgültig zu vollziehen. Damit sollen die Leistungen des
russischen Kommunismus im einzelnen nicht abgestritten werden.

Es ist zu hoffen, daß die Demokratie des Westens stark genug ist,
sich mit dem von lauterem Wahrheitsstreben eingegebenen Buche
Strijds auseinanderzusetzen. Brächte sie das nicht fertig, so würde sie
damit ihre Erschlaffung beweisen. Aber auch Strijd sollte seine
ehemaligen Freunde nicht überfordern. Es geht nicht an, die Forderungen
der Bergpredigt von ihrem Hintergrund, dem Glauben an die sofortige
Ankunft des die ganze Welt umfassenden Gottesreiches, zu trennen. Die
Bezogenheit des individuellen Gewaltverzichts auf die Gewaltlosigkeit
der gesamten Umwelt bleibt grundsäfelich dieselbe in einer apokalyptischen

Soforterwartung und in einer langfristigen Geschichtsentwicklung.

Feodor Röttcher.

313


	Zur Diskussion : wie stehen wir zum Kommunismus?

